
■  Tieteellisen sosialismin kirjasto

G.V. PLEHANOV
(N. BELTOV)

Monistisen
historiankäsityksen
kehityksestä

Audiatur et altera pars

Toinen painos

■  KUSTANNUSLIIKE EDISTYS
■  MOSKOVA 1975



IП 104 
(J M('01 >

Г. В. ПЛЕХАНОВ
К вопросу о развитии монистического 

взгляда на историю
На финском языке

Suomentanut Kerttu Juntunen

771
- 7 Ч. & г об «лII



K USTANTAJALTA

Georgi Valentinovits Plehanov (1856—1918) kuului 
Venäjän marxilaisten ensimmäiseen sukupolveen, niihin, 
jotka laskivat perustan Karl Marxin vallankumoukselli­
sen opin levittämiselle Venäjällä. Kumouksellisena valis­
tajana Plehanov harjoitti poikkeuksellisen monitahoista 
kirjallista toimintaa: tutkimuksia marxilaisuuden teorian 
ja historian alalta, filosofian, sosiologian, kansantalous­
tieteen, Venäjän ja maailman yhteiskunnallisen ajattelun 
historian alalta, kirjallisuusarvostelua, estetiikan tutkiel­
mia jne. Plehanovin vallankumouksellisen toiminnan 
merkitys ulottuu pitkälti Venäjän yhteiskunnallisen liik­
keen puitteiden yli. 1880- ja 1890-luvulla hän tuli laajalti 
tunnetuksi ja arvovaltaiseksi tekijäksi Länsi-Euroopan 
ja Amerikan sosialistien keskuudessa marxilaisuuden 
huomattavana teoreetikkona ja työväenliikkeen toimi­
henkilönä.

Yhdessä muiden Venäjän maanpakolaisten kanssa 
hän perusti 1883 Genevessä ensimmäisen venäläisten 
marxilaisten järjestön — »Työn Vapautus» ryhmän. Ryh­
mä täytti menestyksellisesti ratkaistavakseen asettamansa 
tehtävän: kumosi virheelliset idealistiset katsomukset, 
jotka vallitsivat niin sanottuun narodnikkilaiseen liik­
keeseen osallistuneen tai sen vaikutuksen alaisena olleen 
venäläisen sivistyneistön keskuudessa.

Narodnikkilaisuutta vastaan käydyn taistelun vuosina 
(1883—1903) Plehanov kirjoitti parhaat filosofiset ja 
sosiologiset teoksensa, joissa osoitti olevansa etevä mar­
xilaisuuden popularisoija. Paitsi venäläisten narodnik- 
kien filosofisten ja sosiologisten katsomusten arvostelua 
Plehanovin teokset esittivät huomattavaa osaa myös

5



Länsi-Euroopassa anarkismia ja anarkosyndikalismia 
vastaan käydyssä taistelussa. 1890-luvun lopulla Pleha- 
nov ryhtyi ensimmäisenä vastustamaan Eduard Bern- 
steinin ja Conrad Schmidtin aloittamaa marxilaisuuden 
revidointia ja näiden yrityksiä korvata Marxin ja Engel­
sin vallankumousteoria reformismilla.

Vuodesta 1903 Plehanov siirtyi Venäjän sosiaalide­
mokraattisessa liikkeessä olleen opportunistisen virtauk­
set, mensevismin, kannalle ja teki monia virheitä 
aikansa tapahtumia arvioidessaan, minkä johdosta 
V. I. Lenin arvosteli häntä kärkevästi. Plehanovin filo­
sofisesta jäämistöstä taas Lenin kirjoitti 1921 seuraa- 
vaa: »Nähdäkseni on paikallaan huomauttaa... nuorille 
puolueen jäsenille, että ei voida tulla tietoiseksi, oikeaksi 
kommunistiksi, ellei tutkita — nimenomaan tutkita — 
kaikkea sitä, mitä Plehanov on kirjoittanut filosofiasta, 
sillä se on parasta kansainvälisessä marxilaisessa kirjal­
lisuudessa.»

Tämä kirja ilmestyi N. Beltovin salanimellä ensi ker­
ran Pietarissa 1895, laillisesti. Välittömänä aiheena 
teoksen kirjoittamiseen olivat »Russkoje Bogatstvo» aika­
kauslehdessä julkaistut venäläisiä marxilaisia vastaan 
suunnatut artikkelit, joiden tekijä oli yksi aikakaus­
lehden toimittajista, liberaalisen narodnikkilaisuuden 
teoreetikko N. K. Mihailovski. Sensuurioloja silmällä 
pitäen Plehanov antoi kirjalle hänen omien sanojensa 
mukaan »harkitusti kömpelön» nimen. Sana »monisti­
nen», jota käytettiin ikään kuin »dualistisen» historian­
käsityksen vastapainona, ei puhunut suoraan filosofis­
ten ongelmien materialistisesta ratkaisusta — filosofisen 
materialismin propagointi oli kiellettyä tsaristisella Venä­
jällä.

»Monistisen historiankäsityksen kehityksestä» on Ple­
hanovin parhaita kirjoja, se on ilmeikkäästi ja helppo- 
tajuisesti kirjoitettu poleeminen teos. Pienestä koostaan 
huolimatta se esittää riittävän täydellisesti marxilaisuu­
den filosofian peruspiirteet.



ESIPUHE TOISEEN JA KOLMANTEEN 
PAINOKSEEN

Tässä olen korjaillut vain ensimmäiseen pai­
nokseen päässeitä kirjoitus- ja painovirheitä. En 
katsonut mahdolliseksi tehdä minkäänlaisia muu­
toksia perusteluihini pelkästään siitä syystä, että 
tämä kirjani on poleeminen teos. Muutosten teko 
poleemiseen teokseen olisi samaa kuin kohdistaa 
uudet aseet vastaväittäjään ja pakottaa tämä 
turvautumaan vanhoihin. Se on luvaton keino 
yleensä ja tässä tapauksessa semmitenkin sopi­
maton, kun päävastustajaani N. K. Mihailovskia 
ei enää ole.1

Arvostelijamme väittivät, että katsomuksemme
ovat ensinnäkin vääriä sinänsä; toiseksi ne ovat
erityisen virheellisiä Venäjän suhteen, jonka on 
muka suotu kulkea talouden alalla omintakeista 
tietään; kolmanneksi ne ovat huonoja siksi, että 
taivuttavat kannattajiaan toimettomuuteen, »kvie- 
tismiin». Tätä jälkimmäistä moitetta tuskin 
kukaan rohkenee toistaa nykyään. Toisen moit­
teen on niin ikään kumonnut viimeisen vuosi­
kymmenen aikana tapahtunut Venäjän talous­
elämän kehitys. Mitä tulee ensimmäiseen moit­
teeseen, niin yksinpä tutustuminen uusimpaan 
etnologiseen kirjallisuuteen saa vakuuttumaan 
historianselityksemme oikeellisuudesta. Jokainen 
vakava »alkukantaista kulttuuria» valaiseva teos 
turvautuu siihen aina, kun on kysymys »villien»

7



kansojen henkisen ja yhteiskuntaelämän ilmiöi­
den syy-yhteydestä. Esimerkkinä mainitsen von 
den Steinenin klassisen teoksen »Unter den Natur- 
völkern Zentral-Braziliens»*. On itsestään selvä, 
etten tässä voi selittää laajemmin tätä kysymystä.

Eräille arvostelijoilleni vastaan oheistetussa 
artikkelissa »Muutama sana vastustajillemme», 
jonka julkaisin salanimellä ja jossa sen vuoksi 
puhun kirjastani ikään kuin sen olisi kirjoittanut 
joku muu, jolla on samanlaiset katsomukset kuin 
minullakin. Kyseisessä artikkelissa ei kuitenkaan 
ole vastausta herra Kudrinille, joka esiintyi 
minua vastaan »Russkoje Bogatstvossa»2 artikke­
lini ilmestymisen jälkeen. Tässä pari sanaa herra 
Kudrinille.

Kudrinin historiallista materialismia vastaan 
suuntaamista väitteistä saattaa näyttää vakavim- 
malta se hänen merkille panema tosiasia, *että 
hyvin erilaisella taloudellisen kehityksen asteella 
olevat kansat tunnustavat usein samaa uskontoa, 
esimerkiksi buddhalaisuutta. Tuo väite näyttää 
perustellulta kuitenkin vain ensi silmäykseltä. 
Tarkkailu on osoittanut, että noissa tapauksissa 
tuon »saman» uskonnon sisältö muuttuu oleelli­
sesti sitä tunnustavien kansojen taloudellista kehi­
tysastetta vastaavasti.

Tahdon vastata herra Kudrinille vielä seuraa- 
vaan. Hän löysi minulta virheen Plutarkhok- 
sen kreikankielisestä tekstistä tehdyssä käännök­
sessä (ks. alahuom. s. 165) ja teki muutamia 
aika purevia huomautuksia sen johdosta. Itse 
asiassa minä en kuitenkaan ole »syyllinen» tuo­
hon virheeseen. Kirjan julkaisuaikana olin mat­
koilla ja lähetin Pietariin käsikirjoituksen, jossa 
ei ollut Plutarkhokselta otettua sitaattia, vaan oli 
ainoastaan merkitty siteerattaviksi tarkoitetut

* [»Keski-Brasilian alkukantaisten kansojen keskuudessa».]

8



pykälät. Eräs julkaisuun osallistunut henkilö — 
joka on päättänyt kai saman klassillisen kymnaa­
sin, jossa on opiskellut oppinut herra Kudrin — 
käänsi osoittamani pykälät ja... teki hra Kudri- 
nin osoittaman virheen. Se on tietenkin harmil­
lista. On kuitenkin todettava, että tuo virhe oli 
ainoa harha, jonka vastustajamme pystyivät pal­
jastamaan. Olihan heidänkin saatava jonkinlaista 
siveellistä tyydytystä. Niin että »ihmisellisesti» 
olen jopa hyvilläni tuosta hairahduksesta.

N. Beltov





ENSIMMÄINEN LUKU

1700-LUVUN RANSKALAINEN MATERIALISMI

Hra Mihailovski3 sanoo: »Kun kohtaatte nuo­
renmiehen... joka julistaa teille jopa hieman kii­
rehtien olevansa 'materialisti’, niin se ei merkitse, 
että hän olisi materialisti yleisfilosofisessa mie­
lessä, jollaisiksi vanhaan aikaan käsitimme Btich- 
nerin ja Moleschottin kannattajat. Hyvin usein 
puhetoverianne ei vähääkään kiinnosta materialis­
min metafyysinen tai tieteellinen puoli, ja hänellä 
saattaa olla jopa hyvinkin hämärä käsitys niistä. 
Hän tahtoo sanoa, että hän noudattaa taloudellisen 
materialismin teoriaa, ja sitäkin vain erikoisessa, 
ehdollisessa mielessä...»*

Emme tiedä, minkälaisia nuoriamiehiä hra Mi­
hailovski on kohdannut. Hänen sanansa antavat 
kuitenkin aihetta olettaa, että »taloudellisen mate­
rialismin» edustajien opilla ei ole mitään yhteyttä 
materialismiin »yleisfilosofisessa mielessä». Onko 
se oikein? Onko »taloudellinen materialismi» 
tosiaankin niin suppea ja köyhä sisällöltään kuin 
hra Mihailovskista tuntuu?

Vastauksen antaa lyhyt historiallinen katsaus 
tuohon oppiin.

Mitä on »materialismi yleisfilosofisessa mie­
lessä»?

* »Russkoje Bogatstvo», tammikuu 1894, II osasto, s. 98.

11



Materialismi on idealismin suoranainen vasta­
kohta. Idealismi pyrkii selittämään kaikki luon­
nonilmiöt, kaikki materian ominaisuudet joillakin 
hengen ominaisuuksilla. Materialismi tekee aivan 
päinvastoin. Se koettaa selittää psyykkiset ilmiöt 
joillakin materian ominaisuuksilla, ihmisen tai 
yleensä eläimen tietynlaisella ruumiillisetta orga­
nisaatiolla. Kaikki ne filosofit, joiden mielestä 
ensisijaisena tekijänä on materia, kuuluvat mate­
rialistien leiriin; ne taas, jotka pitävät tuona 
tekijänä henkeä, ovat idealisteja. Siinä kaikki, 
mitä voidaan sanoa materialismista yleensä, »ma­
terialismista yleisfilosofisessa mielessä», sillä 
aika on pystyttänyt sen perusväitteen varaan mitä 
erilaisimpia päällysrakenteita, jotka ovat antaneet 
toisen aikakauden materialismille aivan erilaisen 
muodon toisen aikakauden materialismiin verrat­
tuna.

Filosofisen ajattelun tärkeimmät suuntaukset 
ovat materialismi ja idealismi. Niiden rinnalla on 
tosin melkein aina ollut olemassa joitakin dualis­
tisia järjestelmiä, jotka ovat tunnustaneet hengen 
ja materian erillisinä, itsenäisinä substansseina. 
Dualismi ei ole milloinkaan kyennyt vastaamaan 
tyydyttävästi kiertämättömään kysymykseen siitä, 
miten voivat vaikuttaa toisiinsa nuo kaksi erillistä 
substanssia, joilla ei ole mitään yhteistä. Siksi 
johdonmukaisiinmat ja syvällisimmät ajattelijat 
ovat aina kallistuneet monismiin, ts. ilmiöiden 
selittämiseen jonkin yhden perusperiaatteen 
avulla (monos merkitsee kreikan kielessä yhtä). 
Jokainen johdonmukainen idealisti on monisti 
yhtä hyvin kuin jokainen johdonmukainen mate­
rialistikin. Tässä suhteessa ei ole mitään eroa 
esimerkiksi Berkeleyn ja Holbachin välillä. Toi­
nen oli johdonmukainen idealisti, toinen yhtä 
johdonmukainen materialisti, mutta kumpikin oli­
vat yhtälailla monisteja; kumpikin käsitti yhtä

12



hyvin, että dualistinen maailmankatsomus, joka 
on tähän asti ollut miltei levinneimpiä, on kes­
tämätön.

Vuosisatamme alkupuoliskolla filosofiassa oli 
vallitsevana idealistinen monismi; sen jälkipuo­
liskolla tieteessä, joka tuona aikana sulautui täy­
dellisesti yhteen filosofian kanssa, pääsi voitolle 
materialistinen monismi, joka muuten ei lähes­
kään aina ole ollut johdonmukaista ja avointa.

Meillä ei ole syytä esittää tässä materialismin 
koko historiaa. Riittänee, kun tarkastelemme 
sen kehitystä viime vuosisadan jälkipuoliskolta 
alkaen. Ja siinäkin meidän on tärkeää pitää, sil­
mällä sen yhtä, tosin tärkeintä, suuntausta, ts. 
Holbachin, Helvetiuksen ja heidän aatetoverei- 
densa materialismia.

Tuon suuntauksen materialistit kävivät kiivaita 
väittelyjä aikansa virallisten ajattelijain kanssa, 
jotka viitaten tuskin käsittämäänsä Descartesiin 
väittivät, että ihmisellä on olemassa tiettyjä 
synnynnäisiä, ts. kokemuksesta riippumattomia 
aatteita. Kiistäen tämän väitteen ranskalaiset 
materialistit vain esittivät Locken oppia, joka 
todisti jo 1600-luvun lopussa, että synnynnäisiä 
aatteita ei ole olemassa (no innate principles). 
Esittäessään hänen oppiaan ranskalaiset materia­
listit antoivat sille kuitenkin johdonmukaisemman 
muodon ja panivat pilkun jokaisen sellaisen i:n 
päälle, johon Locke hyvän kasvatuksen saaneena 
englantilaisena liberaalina ei tahtonut kajota. 
Ranskalaiset materialistit olivat pelottomia ja 
loppuun asti johdonmukaisia sensualisteja, ts. he 
pitivät ihmisen kaikkia psyykkisiä funktioita ais­
timusten muunnoksina. Tässä on tarpeetonta 
tarkastella, missä määrin heidän perustelunsa 
vastaavat kussakin tapauksessa nykytieteen vaa­
timuksia. On itsestään selvää, että ranskalai­
sille materialisteille olivat tuntemattomia monet

13



sellaiset seikat, jotka nyt tuntee jokainen kou­
lulainen: palauttakaamme mieleen vaikkapa Hol- 
bachin kemiaa ja fysiikkaa koskevat katsomukset, 
hänhän tunsi silti mainiosti aikakautensa luon­
nontieteen. Ranskalaisten materialistien kiistat­
tomana ja korvaamattomana ansiona oli kuitenkin 
se, että he ajattelivat johdonmukaisesti oman 
aikakautensa tieteen kannalta, ja sehän on 
kaikki, mitä ajattelijoilta voidaan ja pitää vaa­
tia. Ei ole ihmettelemistä, että tiede on edistynyt 
pitkälti sitten viime vuosisadan ranskalaisten 
materialistien; mutta merkille pantavaa on se, 
että noiden filosofien vastustajat olivat takapa­
julla siUoiseenkin tieteeseen verraten. Filosofian 
historioitsijat tosin asettavat tavallisesti ranska­
laisten materialistien katsomusten vastakohdaksi 
Kantin näkökannan, ja Kantia ei tietenkään voida 
moittia tietojen puutteesta. Tuo vastakkainaset­
telu ei silti ole lainkaan perusteltua, ja olisi 
helppo osoittaa, että niin Kant kuin ranskalaiset 
materialistitkin olivat itse asiassa samalla näkö­
kannalla, mutta käyttivät tuota näkökantaa eri 
tavalla ja siksi tulivat erilaisiin johtopäätöksiin 
heidän elämäänsä ja ajatteluunsa vaikuttaneiden 
yhteiskunnallisten suhteiden ominaisuuksissa 
ilmenneitä eroavuuksia vastaavasti. Tiedämme, 
että tämä mielipide näyttää paradoksaaliselta 
niistä, jotka ovat tottuneet luottamaan filosofian 
historioitsijoiden sanaan. Meillä ei ole tässä 
mahdollisuutta vahvistaa sitä seikkaperäisillä 
todisteilla, mutta emme kieltäydy tekemästä sitä, 
jos vastustajamme niin tahtovat.

Kaikki tietävät joka tapauksessa, että ranska­
laiset materialistit pitivät ihmisen koko psyyk­
kistä toimintaa aistimusten muunnoksena (sen- 
sations transformees). Kun psyykkistä toimintaa 
tarkastellaan tältä kannalta, merkitsee se, että 
ihmisen kaikkia mielteitä, kaikkia käsitteitä ja

14



tunteita pidetään ympäristön häneen tekemän vai­
kutuksen . tuloksena. Ranskalaiset materialistit 
katsoivat näin tähän kysymykseen. He julistivat 
jatkuvasti, hyvin kiihkeästi ja ehdottoman pe- 
räänantamattomasti, että ihminen on kaikkine 
katsomuksineen ja tunteineen sitä, mitä ympä­
ristö, eli ensinnäkin luonto ja toiseksi yhteis­
kunta, hänestä tekee. »L/homme esttout education» 
(ihminen on täysin riippuvainen kasvatuksesta), 
tähdentää Helvetius, joka kasvatus-sanalla tar­
koittaa yhteiskunnallisen vaikutuksen kokonai­
suutta. Tuo katsomus, jonka mukaan ihminen on 
ympäristön tuote, oli ranskalaisten materialistien 
uudistusvaatimusten tärkeimpänä teoreettisena 
perustana. Jos ihminen on tosiaankin riippuvai­
nen ympäristöstään, jos hän on kiitollisuudenve­
lassa sille kaikista luonteensa ominaisuuksista, 
niin hän on ympäristölle velassa puutteellisuuk- 
sistaankin; näin ollen taisteluksenne hänen 
puutteellisuuksiaan vastaan teidän on muutettava 
vastaavalla tavalla hänen ympäristöään ja nimen­
omaan yhteiskunnallista ympäristöä, sillä luonto 
ei tee ihmisestä enempää pahaa kuin hyvääkään. 
Luokaa ihmisille järjenmukaiset yhteiskunnalli­
set suhteet, ts. sellaiset ehdot, joiden vallitessa 
ei kenenkään itsesuojeluvaisto pakota häntä tais­
teluun toisia vastaan: sopeuttakaa erillisen ihmi­
sen edut koko yhteiskunnan etuihin, silloin hyve 
(vertu) ilmaantuu itsestään, samoin kuin tukea 
vaille jäänyt kivi putoaa itsestään maahan. 
Hyvettä ei tarvitse julistaa, vaan valmistella luo­
malla järjenmukaiset yhteiskunnalliset suhteet. 
Viime vuosisadan vanhoillisten ja taantumuksel­
listen toimesta ranskalaisten materialistien moraa­
lia pidetään yhä vielä itsekkäänä moraalina. He 
itse määrittelivät sen paljon sattuvammin sanoen, 
että heidän moraalinsa muuttuu kokonaan politii­
kaksi.

15



Oppi, jonka mukaan ihmisen henkinen maailma 
on ympäristön tuote, pani ranskalaiset materia­
listit tekemään usein heille itselleenkin odotta­
mattomia johtopäätöksiä. Toisinaan he väittivät 
esimerkiksi, että ihmisen katsomukset eivät vai­
kuta vähääkään hänen käyttäytymiseensä, ja 
siksi niiden tai näiden aatteiden leviäminen 
yhteiskunnassa ei voi hitusenkaan vertaa muut­
taa yhteiskunnan tulevaa kohtaloa. Alempa­
na osoitamme tämän mielipiteen virheelli­
syyden, tässä taas kohdistamme huomion rans­
kalaisten materialistien katsomusten toiseen puo­
leen.

Kun jokaisen kyseisen ihmisen aatteet määrää 
hänen ympäristönsä, niin ihmiskunnan aatteet 
niiden historiallisessa kehityksessä määrää yh- 

' teiskunnallisen ympäristön kehitys, yhteiskun­
nallisten suhteiden historia. Jos ryhtyisimme siis 
luomaan »ihmisjärjen edistyksen» kuvaa emmekä 
rajoittuisi tällöin kysymykseen »miten?» (miten 
nimenomaan on tapahtunut järjen historiallinen 
liikunta?), vaan asettaisimme itsellemme aivan 
luonnollisen kysymyksen »miksi?» (miksi se on 
tapahtunut nimenomaan sillä eikä muulla ta­
valla?), niin meidän olisi aloitettava ympäristön 
historiasta, yhteiskunnallisten suhteiden histo­
riasta. Tutkimuksen keskipiste siirtyisi näin ol­
len ainakin alkuvaiheessa yhteiskuntakehityksen 
lakien tutkimisen suuntaan. Ranskalaiset mate­
rialistit tulivat tämän tehtävän lähituntumaan, 
mutta eivät osanneet ratkaista eivätkä edes aset­
taa sitä oikein.

Puhuessaan ihmiskunnan historiallisesta kehi­
tyksestä he unohtivat sensualistisen näkemyk­
sensä »ihmisestä» yleensä ja kertasivat kuten 
kaikki sen ajan »valistajat», että maailmaa 
(ts. ihmisten yhteiskunnallisia suhteita) hallit­
sevat mielipiteet (c’est 1’opinion qui gouverne le

16



Н. Б е л ь т о в ъ -

К Ъ  В О П Р О С У

О РАЗВИТ1И

Audiatur et altera pars

С.-ИЕТ£РБУРГЪ.
Типография И. H. С к о р о х о д о в а  (^Надеждинская. 43)

1895.





monde)*. Tähän sisältyy se perusristiriita, joka 
oli 1700-luvun materialismin perusvikana ja joka 
sen kannattajien mietelmissä jakautui moniin 
toisarvoisiin, johdannaisiin ristiriitoihin, samoin 
kuin pankkiseteli on vaihdettavissa pieniksi ra­
hoiksi.

V ä i t e. Ihminen kaikkine mielipiteineen on 
ympäristön, pääasiallisesti yhteiskunnallisen ym­
päristön tuote. Tämä on kiertämätön johtopäätös 
Locken perus väittämästä: no innate principles — 
synnynnäisiä ideoita ei ole.

V a s t a v ä i t e .  Ympäristö kaikkine ominai­
suuksineen on mielipiteiden tuote. Tämä on väis­
tämätön johtopäätös ranskalaisten materialistien 
historiallisen filosofian per us väittämästä: c’est 
Vopinion qui gouverne le monde**.

Tästä perusristiriidasta ovat juontuneet muun 
muassa seuraavat johdannaiset ristiriidat.

V ä i t e .  Ihminen pitää hyvinä hänelle hyö­
dyllisiä yhteiskunnallisia suhteita; hän pitää 
huonoina hänelle vahingollisia suhteita. Ihmisten 
mielipiteet johtuvat heidän eduistaan: »L’opinion 
chez un peuple est toujours determinee par un 
interet dominant», sanoo Suard (»kyseisen kansan 
mielipide määräytyy aina sen keskuudessa val­
litsevasta intressistä»)***. Tämä ei ole edes 
Locken opista tehty johtopäätös, vaan hänen sano­
jensa pelkkä toisto: »No innate practical princip­
les... Virtue generally approved; not because 
innate, but because profitable... Good and Evil...

* »Nimitän mielipiteeksi kansakunnan keskuudessa levin­
neiden totuuksien ja harhaluulojen paljouden kokonaisuutta; 
kokonaisuutta, josta johtuvat kansakunnan arvostelmat, sen 
kunnioitus tai ylenkatse, sen rakkaus tai viha, sen taipumuk­
set ja tottumukset, sen puutteellisuudet Ja arvopuolet, lyhyesti 
sanoen sen tavat. Nimenomaan tuo mielipide hallitseekin 
maailmaa.» Suarcl, Mölanges de Litt£rature, Paris, An XII, 
t. III, p. 400. (Kirjoitelmia. Pariisi, vuosi XII, III nide, 
s. 400.]

** [mielipide kallitsee maailmaa.]
*** Suard, t. III, p. 401.

2 -  190
17



are nothing but Pleasure or Päin, or that which 
occasions or procures Pleasure or Päin to us.» 
(»Synnynnäisiä siveellisyysideoita ei ole olemas­
sa... Ihmiset hyväksyvät hyveen siksi, että se on 
heille edullinen eikä siksi, että se olisi synnynnäi­
nen. Hyve ja pahe... eivät ole mitään muuta kuin 
nautintoa tai kärsimystä tai sitä, mikä tuottaa 
meille nautintoa tai kärsimystä»)*.

V a s t a v ä i t e .  Tietyt suhteet näyttävät ih­
misistä hyödyllisiltä tai vahingollisilta näiden 
ihmisten yleisestä mielipidejärjestelmästä riip­
puen. Samaisen Suardin sanojen mukaan jokainen 
kansa »ne veut, n’aime, n’approuve que ce qu’il 
croit etre utile» (jokainen kansa »rakastaa, tukee 
ja puolustaa vain sitä, mitä pitää hyödyllisenä»). 
Viime kädessä siis kaikki typistyy taas mielipi­
teiksi, jotka hallitsevat maailmaa.

V ä i t e .  Pahasti erehtyvät ne, jotka olettavat, 
että uskonnollinen moraali — esimerkiksi lähim­
mäisenrakkauden käsky — olisi vaikkapa osittain 
myötävaikuttanut ihmisten siveelliseen parannuk­
seen. Tuollaiset käskyt enempää kuin mitkään 
ideat yleensä eivät lainkaan tehoa ihmisiin. Koko 
asia on yhteiskunnallisessa ympäristössä, yhteis­
kunnallisissa suhteissa.**

* »Essay concerning human understanding», В. I, ch. 3; 
В. II, ch. 20, 21, 28. [»Tutkielma ihmisjärjestä», I osa, 3. luku; 
II osa, luvut 20, 21, 28.1

** Tämä väite toistuu usein Holbachin »Systeme de la 
Nature» [»Luonnon järjestelmässä»]. Saman ajatuksen lausuu 
Helvötius: »Olettakaamme, että olen levittänyt mitä mahdot- 
tominta mielipidettä, josta Juontuu hyvin iljettäviä johtopää­
töksiä; ellen ole tehnyt mitään muutoksia lakeihin, niin en 
muuta mitään tavoissakaan» (»De THomme», Section VII, 
ch. IV) [»Ihmisestä», VII Jakso, IV luku], Saman ajatuksen 
on ilmaissut useita kertoja kirjallisuutta koskevassa kirjeen­
vaihdossaan (»Correspondance Littöraire») Grimm, joka eli pit­
kän aikaa ranskalaisten materialistien keskuudessa, sekä Vol­
taire, joka taisteli materialisteja vastaan. »Ferneyn patriarkka» 
todisteli teoksessaan »Philosophe ignorant» [»Sivistymätön fi­
losofi»] sekä monissa muissakin teoksissaan, ettei yksikään 
filosofi ole vielä milloinkaan vaikuttanut lähimmäistensä käyt­
täytymiseen, sillä nämä pitävät käyttäytymisohjeenaan tapoja 
eivätkä metafysiikkaa.

18



V a s t a v ä i t e .  Historiallinen kokemus osoit­
taa meille, että »que les opinions sacrees furent 
la source veritable des maux du genre humain»*, 
ja se on täysin ymmärrettävää, sillä mikäli mie­
lipiteet yleensä hallitsevat maailmaa, niin väärät 
mielipiteet hallitsevat sitä verenhimoisten tyran­
nien lailla. s

Olisi helppo luetella pitemmälti tämänkaltaisia 
ranskalaisten materialistien ristiriitoja, joita heiltä 
ovat perineet monet nykyaikaiset »materialistit 
yleisfilosofisessa mielessä». Se ei kuitenkaan ole 
tarpeen. Tarkkailkaamme mieluummin noiden 
ristiriitojen yleistä luonnetta.

On ero ristiriidalla ja ristiriidalla. Kun hra V. V. 
esiintyy itseään vastaan joka askeleella »Kapita­
lismin kohtaloissaan» tai »Venäjän taloudellisen 
tutkimuksen tulosten» ensimmäisessä osassa, niin 
hänen loogisilla synneillään on merkitystä vain 
»inhimillisenä asiakirjana»: osoitettuaan nuo ris­
tiriidat Venäjän tulevan kirjallisuushistorioitsijan 
on ryhdyttävä tutkimaan yhteiskuntapsykologian 
kannalta tavattoman mielenkiintoista kysymystä 
siitä, miksi nuo ristiriidat kaikesta eittämättömyy- 
destään ja ilmeisyydestään huolimatta jäivät huo­
maamatta monen monituisilta hra V. V:n luki­
joilta. Suoranaisessa mielessä tuon kirjailijan 
ristiriidat ovat hedelmättömiä samoin kuin tun­
nettu viikunapuu. On olemassa toisenlaisiakin 
ristiriitoja. Ne ovat yhtä eittämättömiä kuin 
hra V. Vinkin ristiriidat, mutta eroavat jälkim­
mäisistä siinä suhteessa, että ne eivät tyrehdytä 
ihmisjärkeä eivätkä pidätä sen kehitystä, vaan 
sysäävät sitä eteenpäin, ja sysäävät toisinaan niin 
voimakkaasti, että seuraustensa puolesta ovat 
hedelmällisempiä kuin kaikkein johdonmukaisim-

* [»uskonnolliset mielipiteet ovat olleet ihmissuvun vit 
sausten todellinen lähde».]

2* 19



matkaan teoriat, Tuollaisista ristiriidoista voidaan 
sanoa Hegelin tavoin: »Der Widerspruch ist das 
Fortleitende» (ristiriita vie eteenpäin). Nimen­
omaan niiden joukkoon kuuluvat 1700-luvun 
ranskalaisen materialismin ristiriidat.

Tarkastelkaamme heidän perusristiriitaansa: 
ihmisten mielipiteet määräytyvät ympäristöstä; 
ympäristö määräytyy mielipiteistä. Siitä on sanot­
tava samaa mitä Kant sanoi »antinomioistaan»: 
väite on yhtä totuudenmukainen kuin vastaväite­
kin. Se ei tosiaankaan herätä mitään epäilystä, 
että ihmisten mielipiteet määrää heidän yhteis­
kunnallinen ympäristönsä. Yhtä epäilemätöntä on 
myös se, että yksikään kansa ei tyydy sellaiseen 
yhteiskuntajärjestykseen, joka on ristiriidassa 
sen kaikkien katsomusten kanssa: se nousee tuota 
järjestystä vastaan ja rakentaa sen uudelleen 
oman mielensä mukaan. Näin ollen sekin on totta, 
että mielipiteet hallitsevat maailmaa. Miten sitten 
kaksi sinänsä oikeaa väitettä saattaa olla ristirii­
dassa keskenään? Se on selitettävissä hyvin 
yksinkertaisesti. Ne ovat ristiriidassa toistensa 
kanssa vain siksi, että me tarkastelemme niitä 
väärältä kannalta: tältä kannalta näyttää — ja 
pitääkin näyttää — siltä, että vastaväite on väärä, 
jos väite on oikea, ja päinvastoin. Kun taas löy­
dätte oikean näkökannan, tuo ristiriita katoaa, ja 
kumpikin teitä askarruttaneista väitteistä näyttää 
toisenlaiselta: osoittautuu, että toinen väite täy­
dentää tai tarkemmin sanoen edellyttää toista 
eikä laisinkaan sulje sitä pois; osoittautuu, että 
toinenkin väite on väärä, jos sen vastakohtana 
aikaisemmin pitämänne väite on väärä. Miten on 
löydettävissä tuo oikea näkökanta?

Tässä esimerkki. Usein varsinkin 1700-luvulla 
puhuttiin siitä, että kunkin kyseisen kansan val- 
tiorakenne juontuu tuon kansan tavoista. Ja se 
on täysin paikkansapitävää. Kun vanhat rooma-

20



laisten tasavaltalaiset tavat katosivat, tasavalta 
luovutti paikkansa monarkialle. Toisaalta taas on 
yhtä usein väitetty, että kyseisen kansan tavat 
juontuvat sen valtiorakenteesta. Tämäkin pitää 
epäilemättä paikkansa. Mistä roomalaisilla olisi 
tosiaankaan ollut tasavaltalaisia tapoja esimer­
kiksi Heliogabaluksen aikoihin? Onhan ilmeisen 
selvää, että imperiumin aikoina roomalaisten 
tapojen tuli olla jotain vastakkaista vanhoille 
tasavaltalaisille tavoille. Koska tämä on selvää, 
niin meidän on tehtävä yleinen johtopäätös, että 
valtiorakenne juontuu tavoista ja tavat taas val­
tiorakenteesta. Tämä on kuitenkin ristiriitainen 
johtopäätös. Ehkä johtopäätöstä tehdessämme 
jompikumpi väitteistämme oli virheellinen. Kumpi 
nimenomaan? Ette löydä virhettä kummastakaan, 
vaikka kuinka vaivaisitte päätänne; ne kumpikin 
ovat moitteettomia, sillä kunkin kyseisen kansan 
tavat vaikuttavat tosiaankin sen valtiorakentee- 
seen ja siinä mielessä ovat sen syynä, mutta 
toisaalta ne juontuvat valtiorakenteesta ja siinä 
mielessä ovat sen seurausta. Missä on sitten 
ulospääsy? Tällaisissa kysymyksissä ihmisiä tyy­
dyttää tavallisesti vuorovaikutuksen havaitsemi­
nen: tavat vaikuttavat perustuslakiin, perustuslaki 
vaikuttaa tapoihin — näin tulee kaikesta päivän­
selvää, ja ne, joita tuo selvyys ei tyydytä, osoit­
tavat paheksuttavaa taipumusta yksipuolisuuteen. 
Miltei koko sivistyneistömme ajattelee meillä 
nykyään tällä tavoin. Se tarkastelee yhteiskunta­
elämää vuorovaikutuksen näkökannalta: elämän 
jokainen puoli vaikuttaa kaikkiin muihin ja kokee 
vuorostaan kaikkien muiden puolien vaikutuksen. 
Vain tällainen näkökanta pät«e ajattelevalle 
»sosiologille», ja se, joka marxilaisten tavoin 
koettaa löytää joitakin yhteiskuntakehityksen 
syvempiä syitä, ei yksinkertaisesti näe, miten 
monimutkaista yhteiskuntaelämä on. Ranskalaiset

21



valistajat kallistuivat niin ikään tälle kannalle, 
kun tunsivat tarvetta saattaa järjestykseen yhteis­
kuntaelämää koskevat katsomuksensa ja ratkaista 
heitä vaivanneet ristiriidat. Johdonmukaisimmat- 
kaan ajattelijat heidän joukostaan (emme puhu 
tässä Rousseausta, jolla yleensä oli vähän yhteistä 
valistajien kanssa) eivät menneet pitemmälle. 
Niinpä muun muassa Montesquieu pysyttelee vuo­
rovaikutuksen näkökannalla kuuluisissa teoksis­
saan »Grandeur et Decadence des Romains» ja 

. »De 1’Esprit des lois».* Tämä on tietenkin oikea 
kanta. Yhteiskuntaelämän kaikki puolet ovat 
kiistattomasti vuorovaikutuksessa keskenään. 
Valitettavasti tuo totuudenmukainen näkökanta 
selittää mitättömän vähän siitä yksinkertaisesta 
syystä, että se ei anna minkäänlaisia viitteitä 
vuorovaikutuksessa olevien voimien alkuperästä. 
Jos valtiorakenne edellyttää itse niitä tapoja, joi­
hin se vaikuttaa, niin nähtävästi se ei ole aiheut­
tanut noiden tapojen ilmaantumista. Samaa on 
sanottava tavoistakin; mikäli ne edellyttävät sitä 
valtiorakennetta, johon ne vaikuttavat, niin on 
selvä, että ne eivät ole sitä luoneet. Selvittääk­
semme tämän sekauman meidän on löydettävä se 
historiallinen tekijä, joka on synnyttänyt sekä 
kyseisen kansan tavat että sen valtiorakenteen 
ja siten luonut myös niiden vuorovaikutuksen 
mahdollisuuden. Kun löydämme tuon tekijän, niin 
havaitsemme hakemamme oikean näkökannan, ja

* [»Roomalaisten suuruus ja häviö» Ja »Lakien henges­
tä».] Teoksessaan »Politique naturelle» [»Luonnollinen politiik­
ka»] Holbach on tapojen Ja valtiorakenteen välisen vuorovai­
kutuksen kannalla. Koska hän Joutuu käsittelemään siinä käy­
tännöllisiä kysymyksiä, tuo näkökanta Johdattaa hänet 
noidankehään: tapojen parantamiseksi on täydellistettävä 
valtiorakennetta - Ja valtiorakenteen parantamiseksi on paran­
nettava tapoja. Ulospääsynä tuosta kehästä Holbach esittää 
kuvitellun Ja kaikille valistajille otollisen bon prince [hyvän­
tahtoisen hallitsijan], loka ilmaantuu kuin deus ex machina 
[ihmeidentekijä], ratkaisee ristiriidan ja parantaa sekä tavat 
että valtiorakenteen.

22



silloin ratkaisemme vaivatta meidät ymmälle saat­
taneen ristiriidan.

Ranskalaisten materialistien perusristiriitaan 
sovellettuna tämä merkitsee seuraavaa: ranskalai­
set materialistit erehtyivät pahasti, kun sanoivat 
vastoin tavanomaista historiankäsitystään, että 
aatteet eivät merkitse mitään, sillä ympäristö on 
kaikki kaikessa. Yhtä virheellinen on sekin hei-v 
dän tavanomainen historiankäsityksensä (c’est 
l’opinion qui gouverne le monde)*, joka julistaa 
kunkin yhteiskunnallisen ympäristön olemassa­
olon tärkeimmäksi perussyyksi mielipiteet. Mieli­
piteet ja ympäristö ovat eittämättömässä vuoro­
vaikutuksessa keskenään. Tieteellinen tutkimus ei 
kuitenkaan voi rajoittua tuon vuorovaikutuksen 
toteamiseen, sillä yhteiskunnalliset ilmiöt eivät 
lähimainkaan selity vuorovaikutuksesta. Jotta voi­
taisiin ymmärtää ihmiskunnan historia eli tässä 
tapauksessa toisaalta sen mielipiteiden historia 
ja toisaalta niiden yhteiskunnallisten suhteiden 
historia, jotka se on käynyt läpi kehityksessään, 
on kohottava vuorovaikutuksen näkökannan ylä­
puolelle, on löydettävä mikäli mahdollista se 
tekijä, joka määrää sekä yhteiskunnallisen ympä­
ristön kehityksen että mielipiteiden kehityksen. 
Yhteiskuntatieteen tehtävänä 1800-luvulla oli 
nimenomaan tuon tekijän löytäminen.

Mielipiteet hallitsevat maailmaa. Mielipiteet 
eivät kuitenkaan pysy muuttumattomina. Mistä 
johtuvat niiden muutokset? »Valistuksen leviämi­
sestä», vastasi jo 1600-luvulla La Mothe Le 
Vayer. .Täten on ilmaistu kaikkein abstraktisim- 
min ja ylimalkaisimmin ajatus siitä, että mielipi­
teet hallitsevat maailmaa. 1700-luvun valistajat 
pitivät lujasti kiinni tuosta ajatuksesta ja täy­
densivät sitä toisinaan melankolisilla järkeilyillä

* [mielipide hallitsee maailmaa.)

23



siitä, että valistuksen kohtalo on valitettavasti 
melko toivoton. Lahjakkaimmissa heistä saattaa 
silti jo huomata tuon näkökannan epätyydyttä- 
vyyden tajua. Hei veti us huomauttaa, että tietojen 
kehitys on määrättyjen lakien alaista ja että on 
siis olemassa joitakin salaisia, tuntemattomia 
syitä, joista se riippuu. Hän tekee tavattoman 
mielenkiintoisen yrityksen, jota ei ole tähän men­
nessä arvostettu sen ansaitsemalla tavalla, selit­
tää ihmissuvun yhteiskunnallista ja henkistä 
kehitystä sen aineellisilla tarpeilla. Tuo yritys 
epäonnistui, eikä se monista syistä voinutkaan 
olla epäonnistumatta. Mutta se jäi tavallaan perin­
nöksi niille seuraavan vuosisadan ajattelijoille, 
jotka olisivat tahtoneet jatkaa ranskalaisten mate­
rialistien asiaa.



TOINEN LUKU

RESTAURAATIOAJAN RANSKALAISET 
HISTORIOITSIJAT4

»Yksi tärkeimmistä johtopäätöksistä, joka voi­
daan tehdä historian tutkimisen perusteella, on 
se, että hallitus on kansan luonteen todellisin syy; 
että kansakuntien arvopuolet ja puutteellisuudet, 
niiden tarmo tai niiden heikkous, niiden lahjat, 
niiden valistus tai sivistymättömyys eivät lähes 
milloinkaan johdu ilmastosta tai kyseisen rodun 
ominaisuuksista; että luonto antaa kaikille kai­
ken, mutta hallitukset säilyttävät tai hävittävät 
alamaisissaan ne ominaisuudet, jotka kuuluvat 
alunperin koko ihmissuvulle.» Italiassa ei ole 
tapahtunut muutoksia enempää ilmastossa kuin 
rodussakaan (barbaarien virta oli liian vähäinen 
voidakseen muuttaa sen ominaisuuksia): »italia­
laisille luonto on ollut sama kaikkina aikoina; 
ainoastaan hallitukset ovat muuttuneet, ja nuo 
muutokset ovat aina edeltäneet kansan luonteen 
muutoksia tai seuranneet niitä».

Näin Sismondi kiisti opin, joka asetti kansojen 
historiallisen kohtalon yksinomaiseen riippuvuu­
teen maantieteellisestä ympäristöstä.* Hänen vas­
taväitteillään on pohjaa. Maantiede ei tosiaankaan 
selitä läheskään kaikkea historiassa juuri siksi,

* »Histoire des Republiques italiennes du moyen fige», 
nouvelle ёdition, t. I, Paris, Introduction, p. p. V—VI. (»Ita­
lian keskiaikaisten tasavaltojen historia», uusi painos, I nide, 
Pariisi, Johdanto, ss. V—VI.)

25



että tuo jälkimmäinen on historiaa, ts. siksi, että 
hallitukset muuttuvat huolimatta siitä, että maan­
tieteellinen ympäristö pysyy muuttumattomana, 
kuten Sismondi sanoo. Sanoimme tästä vain ohi­
mennen, meitä kiinnostaa tässä aivan toinen 
kysymys.

Lukija on varmaankin jo huomannut, että rin- 
nastaessaan maantieteellisen ympäristön muuttu­
mattomuuden ja kansojen historiallisten kohtaloi­
den muuttuvuuden Sismondi liittää nuo kohtalot 
yhteen perustekijään: »hallitukseen» eli kyseisen 
maan valtiorakenteeseen. Kansan luonteen mää­
rää kokonaisuudessaan hallituksen luonne. Tosin 
lausuttuaan tuon kategorisen väitteen Sismondi 
lieventää sitä heti hyvin oleellisesti: hän sanoo, 
että valtiolliset muutokset ovat edeltäneet kansan 
luonteen muutoksia tai seuranneet niitä. Tästä 
jo seuraa, että hallituksen luonteen määrää toi­
sinaan kansan luonne. Tässä tapauksessa taas 
Sismondin historiallinen filosofia törmää meille 
jo tuttuun, ranskalaisia valistajia askarruttanee­
seen ristiriitaan: kyseisen kansan tavat riippuvat 
sen valtiorakenteesta; valtiorakenne riippuu ta­
voista. Sismondi oli yhtä kyvytön ratkaisemaan 
tuota ristiriitaa kuin valistajatkin: hänen oli 
pakko asettaa järkeilyjensä perustaksi vuorotellen 
jompikumpi tuon antinomian jäsenistä. Joka 
tapauksessa valittuaan toisen niistä, nimenomaan 
sen, joka sanoo, että kansan luonne riippuu sen 
hallituksesta, hän antoi liioitellun merkityksen 
hallitus-käsitteelle: hän sisällytti siihen kerras­
saan kaikki kyseisen sosiaalisen ympäristön omi­
naisuudet, kaikki kyseisten yhteiskunnallisten 
suhteiden erikoisuudet. Tarkemmin sanoen hänen 
mukaan kerrassaan kaikki kyseisen sosiaalisen 
ympäristön ominaisuudet ovat »hallituksen» 
aiheuttamia, valtiorakenteen tulosta. Tämä oli 
1700-luvun näkökanta. Kun ranskalaiset mate-

2G



rialistit halusivat ilmaista lyhyesti ja sattuvasti 
vakaumuksensa ympäristön kaikkivoivasta vaiku­
tuksesta ihmiseen, he sanoivat: c’est la legislation 
qui fait tout (kaikki riippuu lainsäädännöstä). 
Lainsäädännöstä puhuessaan he taas tarkoittivat N 
miltei yksinomaisesti valtiollista lainsäädäntöä, 
valtiorakennettä. Kuuluisan G. B. Vicon teosten 
joukossa on pieni artikkeli, jonka otsikkona on 
»Tutkielma lainopillisesta järjestelmästä, jossa 
roomalaisten kansalaisoikeus selittyy heidän val­
tiollisista vallankumouksista»*. Vaikka tuo tut­
kielma oli kirjoitettu aivan 1700-luvun alussa, 
siinä ilmaistu näkemys kansalaisoikeuden suh­
teesta valtiorakenteeseen oli vallitsevana aina 
Ranskan restauraatioaikaan saakka; valistajat 
johtivat kaiken »politiikasta».

»Lainsäätäjän» valtiollinen toiminta on joka 
tapauksessa tietoista toimintaa, vaikka ei tosin 
aina tarkoituksenmukaista. Ihmisen tietoinen 
toiminta riippuu hänen »mielipiteistään». Näin 
ollen ranskalaiset valistajat palasivat huomaamat­
taan ajatukseen mielipiteiden kaikkivoipaisuu­
desta silloinkin, kun halusivat ilmaista selvästi 
ajatuksen ympäristön kaikkivoipaisuudesta.

Sismondi pysyttelee vielä 1700-luvun näkökan-

* Artikkelin nimi on venäjännetty ranskan kielestä ja siksi 
huomautammekin heti, että tunnemme artikkelin vain muuta­
mien siitä tehtyjen ranskankielisten otteiden perusteella. Meillä 
ei ole ollut mahdollisuutta saada sen italiankielistä alkuperäis­
kappaletta, sillä tietämämme mukaan se on julkaistu vain 
yhtenä Vicon teosten painoksena (1818); sitä ei ole enää 
Milanossa 1835 julkaistussa painoksessa. Tässä muuten ei ole 
tärkeää se, miten Vico suoriutui tehtävästään, vaan se, nimen­
omaan millaisen tehtävän hän asetti ratkaistavakseen.

Varauksena huomautettakoon samalla niille nokkelille 
arvostelijoillemme, jotka kiiruhtavat luultavasti esittämään 
meille seuraavan moitteen: »te ette tee eroa ’valistajat’ Ja 
‘materialistit’ ilmausten välillä, mutta eiväthän läheskään 
kaikki 'valistajat’ olleet materialisteja; monet heistä, sano­
kaamme vaikkapa Voltaire, vastustivat kiivaasti materialis­
teja». Se on totta; mutta toisaalta Jo Hegel osoitti, että 
materialismia vastaan nousseet valistajat olivat itsekin vain 
epäjohdonmukaisia materialisteja.6

27



nalla.* Nuoremmat ranskalaiset historioitsijat 
kannattavat jo toisenlaisia katsomuksia.

Ranskan vallankumouksen kulku ja lopputulos 
kaikkine yllätyksineen, jotka saattoivat umpi­
kujaan »valistuneimmatkin» ajattelijat, kumosi 
hyvin havainnollisella tavalla ajatuksen mielipi­
teiden kaikkivoipaisuudesta. Monet pettyivät sil­
loin täydelleen »järjen» voimakkuuden suhteen, 
toiset taas, jotka eivät antautuneet pettymyksen 
valtaan, alkoivat entistä enemmän kahistua 
hyväksymään ajatuksen ympäristön kaikkivoipai­
suudesta ja tutkimaan sen kehitystä. Mutta ympä­
ristöäkin alettiin restauraatioaikana katsoa uudel­
ta näkökannalta. Historialliset suurtapahtumat 
olivat siinä määrin asettaneet naurunalaisiksi niin 
»lainsäätäjät» kuin valtiolliset perustuslaitkin, 
että nyt olisi jo tuntunut omituiselta pitää näitä 
viimeksi mainittuja tärkeimpänä tekijänä, josta 
aiheutuvat kaikki kyseisen yhteiskunnallisen 
ympäristön ominaisuudet; nyt valtiollisia perus­
tuslakeja alettiin pitää jonakin johdannaisena, 
seurauksena eikä syynä.

Guizot sanoo teoksessaan »Essais sur 1’histoire 
de France»**: »Suurin osa kirjailijoista, tiedemie­
histä, historioitsijoista tai lehtimiehistä on yrittä­
nyt selittää kyseistä yhteiskunnan tilaa, sen sivi­
lisaation astetta tai laatua tuon yhteiskunnan 
valtiollisilla instituutioilla. Olisi mielekkäämpää 
aloittaa itsensä yhteiskunnan tutkimisesta, jotta 
opittaisiin tuntemaan ja ymmärtämään sen val­
tiollisia instituutioita. Instituutiot ovat seurausta 
ennen kuin ne muuttuvat syyksi; yhteiskunta 
perustaa ne ennen kuin alkaa muuttua niiden 
vaikutuksesta. Ja sen sijaan, että kansan olo­
tilasta pääteltäisiin sen hallitusmuotojen mukaan,

* Hän alkoi tutkia Italian tasavaltojen historiaa Jo 1796.
** [»Tutkielmia Ranskan historiasta».] Ensimmäinen pai­

nos ilmestyi 1821.

28



on ennen kaikkea tutkittava kansan olotilaa, jotta 
voitaisiin päätellä, millainen sen hallituksen pitäi­
si olla, millainen se voisi olla... Yhteiskunta, sen 
kokoonpano, erillisten henkilöiden sosiaalisesta 
asemasta riippuva elämäntapa, eri henkilöluok- 
kien suhteet — lyhyesti ihmisten kansalaisolot 
(l’etat des personnes) —- tämä on epäilemättä 
ensimmäinen kysymys, johon kiinnittää huo­
mionsa kansojen elämää tuntemaan pyrkivä his­
torioitsija sekä kansojen hallintatavoista kiinnos­
tunut publisisti.»*

Tuo katsomus on Vicon katsomusten suoranai­
nen vastakohta. Vicolla kansalaisoikeuden histo­
ria saa selityksensä valtiollisista vallankumouk­
sista, Guizot selittää valtiorakennetta kansalais- 
oloilla, ts. kansalaisoikeudella. Ranskalainen 
historioitsija erittelee kyllä syvemmälti »yhteis­
kunnallista kokoonpanoa». Hänen sanojensa mu­
kaan kaikilla kansoilla, jotka ilmaantuivat his­
torian näyttämölle Länsi-Rooman valtakunnan 
häviön jälkeen, ovat ihmisten »kansalaisolot» 
olleet kiinteässä yhteydessä maanomistussuhtei­
siin (etat des terres), ja siksi heidän maanomis­
tussuhteitaan on tutkittava aikaisemmin kuin 
heidän kansalaisolojaan: »Ymmärtääksemme val­
tiolliset instituutiot on tutkittava yhteiskunnassa 
olevia erilaisia kerroksia ja niiden keskinäissuh­
teita. Noiden erilaisten yhteiskuntakerrosten 
ymmärtämiseksi on tunnettava maanomistussuh­
teiden olemus.»** Tältä näkökannalta Guizot 
tutkiikin kahden ensimmäisen hallitsijasuvun 
aikaista Ranskan historiaa. Hän kuvaa sen silloi­
sen yhteiskunnan eri kerrosten välisen taistelun 
historiaksi. Englannin vallankumouksen historias­
saan hän ottaa askeleen eteenpäin kuvaten tuon

* »Essais», dixifcme Edition, Paris 1860, p. p. 73—74. 
f»Tutkielmia», 10. painos, Pariisi 1860, ss. 73—74.]

** Ibid., p. p. 75—76. [Sama, ss. 75—76.]

29



tapahtuman porvariston aristokratiaa vastaan 
käymäksi taisteluksi ja tunnustaen siten vaite­
liaasta että kyseisen maan valtioelämän selittämi­
seksi ei riitä ainoastaan sen maanomistussuhtei­
den tutkiminen, vaan on tutkittava myös sen 
kaikkia omistussuhteita.*

Tuo käsitys Euroopan valtiollisesta historiasta 
ei kuulunut likimainkaan yksinomaisesti Guizo- 
tille. Sen kannalla olivat monet muutkin histo­
rioitsijat, joista mainitsemme Augustin Thierryn 
ja Mignetin.

Teoksessaan »Vues des revolutions d’Angle- 
terre»** A. Thierry kuvaa Englannin vallanku­
mousten historiaa porvariston ja aristokratian 
välisenä taisteluna. Ensimmäisestä vallankumouk­
sesta hän sanoo: »Jokainen, jonka esivanhemmat 
kuuluivat Englannin valloittajiin, jätti linnansa 
ja lähti kuninkaan leiriin, jossa asettui säätyään 
vastaavaan asemaan. Kaupunkien asukkaat meni-

* Englannin uskonnollisten ja poliittisten puolueiden tais­
telu 1600-luvulla »verhosi sosiaalista kysymystä, eri luokkien 
taistelua vallasta ja vaikutuksesta. Englannissa tosin nuo luo­
kat eivät olleet niin selvästi erottuvia eivätkä niin vihamielisiä 
toisiaan kohtaan kuin muissa maissa. Kansa ei ollut unohta­
nut sitä, että mahtavat paronit eivät taistelleet ainoastaan 
oman vapautensa, vaan myös kansan vapauden puolesta. Maa- 
laisaatelisto ja kaupunkilaisporvarit istuivat kolmen vuosisa­
dan aikana rinnakkain parlamentissa Englannin yhteisöjä 
edustaen. Viime vuosisadan aikana yhteiskunnan eri luokkien 
voimasuhteessa tapahtui kuitenkin suuria muutoksia, joita 
eivät seuranneet vastaavat muutokset valtiorakenteessa... Por­
varisto, maalaisaatelisto, farmarit ja pienmaanomistajat, Jotka 
silloin olivat hyvin suurilukuisia maaseudulla, eivät tehneet 
yhteiskunnan asioiden kulkuun sitä vaikutusta, joka olisi 
vastannut niiden tärkeää yhteiskunnallista osuutta. Ne olivat 
kasvaneet, mutta eivät olleet kohonneet. Siksi tässä yhteis- 
kuntakerroksessa, samoin kuin muissakin sitä alempana 
olleissa kerroksissa, heräsi voimallinen itsekkyyden henki, Joka 
oli valmis tarttumaan mihin seikkaan tahansa päästäkseen 
purkautumaan myrskyisästi.» »Discours sur 1’histoire de la 
rövolution d’Angleterre», Berlin 1850, p. p. 9—10. [»Mietteitä 
Englannin vallankumouksen historiasta», Berliini 1850, 
ss. 9—10.] — Vrt. saman tekijän kaikkia kuutta nidettä, jotka 
koskevat Englannin ensimmäistä vallankumousta, sekä sen­
aikaisten eri yhteiskunnallisten toimihenkilöiden elämänku- 
vauksia. Guizot poikkeaa niissä harvoin luokkataistelun näkö­
kannalta.

** [»Katsauksia Englannin vallankumouksiin».]

30



vät joukoittain vastakkaiseen leiriin. Silloin voi­
tiin sanoa, että nuo armeijat kokoontuivat toinen 
toimettomuuden ja vallan nimissä, toinen taas 
työn ja vapauden nimissä. Kaikki toimettomat 
vetelehtijät alkuperästään riippumatta, kaikki ne, 
jotka etsivät elämästä vain ilman työtä saatuja 
nautintoja, asettuivat kuninkaan lippujen alle 
puolustamaan heidän omien etujensa kaltaisias 
etuja; ja päinvastoin ne entisten valloittajien jäl­
keläiset, jotka harjoittivat silloin teollisuutta, 
liittyivät yhteisöjen puolueeseen.»*

Thierryn mukaan sen ajan uskonnollinen liike 
oli vain myönteisten elinetujen heijastusta. »Sotaa 
käytiin molemmin puolin myönteisten etujen puo­
lesta. Kaikki muu oli pinnallista ja teennäistä. 
Alamaisten asiaa puoltaneet henkilöt olivat suu­
rimmalta osaltaan presbyteriaaneja, ts. he eivät 
halunneet minkäänlaista alistusta, edes uskonnos­
sakaan. Vastakkaiseen puolueeseen yhtyneet tun­
nustivat anglikaanista tai katolista uskontoa; 
tämä johtui siitä, että vieläpä uskonnonkin alalla 
he pyrkivät valtaan ja ihmisten verotukseen.» 
Thierry lainaa tällöin seuraavia Foxin sanoja 
tämän kirjasta »History of the reign of James 
the Second»**: »whigit katsoivat kaikkia uskon­
nollisia mielipiteitä poliitikkojen silmin. Heidän 
vihansakaan paavilaisuutta kohtaan ei johtunut 
niinkään paljon tuon epäsuosiossa olleen lahkon 
taikauskoista tai niin sanotusta epäjumalanpalve­
luksesta kuin sen pyrkimyksistä pystyttää itse­
valtius.»

Mignetin mielestä »vallitsevat etupyyteet mää­
räävät yhteiskunnallisen liikkeen. Kaikenlaisten 
esteiden ympäröimänä tuo liike pyrkii päämää-

* »Dix ans d’£tudes historiques» [»Kymmenen vuoden 
historiallisia tutkimuksia»], Thierryn koottujen teosten kuudes 
nide, kymmenes painos, s. 66.

** [»Jaakko Toisen hallituskauden historia».]

31



räänsä kohti ja saavutettuaan sen pysähtyy ja 
luovuttaa paikkansa toiselle liikkeelle, jota ei 
aluksi näy ja joka ilmenee vasta vallitsevaksi 
muututtuaan. Näin tapahtui feodalismin kehitys. 
Jo ennen tosiasiallista olemassaoloaan feodalismi 
oli olemassa ihmisten tarpeina — tämä oli ensim­
mäinen kausi; toisella kaudella se oli olemassa 
tosiasiallisesti, mutta lakkasi vähitellen vastaa­
masta tarpeita ja siitä syystä lakkasi vihdoin sen 
tosiasiallinenkin olemassaolo. Yksikään vallanku­
mous ei vielä ole tapahtunut muulla tavalla.»*

Ranskan vallankumouksen historiassaan Mig- 
net tarkastelee tapahtumia nimenomaan eri yh­
teiskuntaluokkien »tarpeiden» kannalta.6 Noiden 
luokkien taistelu on hänelle poliittisten tapahtu­
mien päätekijänä. Tuollainen näkökanta ei tie­
tenkään voinut olla eklektikkojen mieleen edes 
siihen vanhaan hyvään aikaan, jolloin he värväsi­
vät päätään paljon enemmän kuin nykyään. 
Eklektikot moittivat uusien historiallisten teorioi­
den kannattajia fatalismista ja kiintymyksestä 
järjestelmään (esprit de systeme). Kuten tuollai­
sissa tapauksissa on tavallista, eklektikot eivät 
lainkaan huomanneet uusien teorioiden todella 
heikkoja puolia, mutta sitä suuremmalla innolla 
hyökkäilivät niiden kiistattomasti vahvoja puo­
lia vastaan. Tämä muuten on vanhaa kuin 
maailma ja siitä syystä kiinnostaa vähän. Paljon 
mielenkiintoisempi on se seikka, että noita uusia 
katsomuksia puolusti saintsimonisti Bazard, yksi 
silloisen sosialismin loistavimmista edustajista.

Bazard ei pitänyt moitteettomana Mignetin 
kirjaa Ranskan vallankumouksesta. Hän katsoi 
kirjan puutteellisuudeksi muun muassa sen, että

* »De la fdodalitö, des institutions de St.-Louis et de 
1’influence de la ldgislation de ce prince», Paris 1822. 
p. p. 76—77. [»Ludvig Pyhän laitosten feodaalisuudesta Ja 
tuon hallitsijan lainsäädännön vaikutuksesta», Pariisi 1822, 
ss. 76—77.]

32



kuvattu tapahtuma on siinä esitetty erillisenä 
tosiseikkana, joka on aivan irrallaan »siitä pit­
kästä ponnistelujen ketjusta, jonka oli vanhan 
yhteiskuntajärjestyksen kukistamisen jälkeen hel­
potettava uuden järjestelmän pystyttämistä». Kir­
jalla on silti kiistatonta arvoakin. »Tekijä on 
asettanut tavoitteekseen luonnehtia niitä puo- v 
I noita, jotka toinen toisensa jälkeen ohjasivat 
vallankumousta, tuoda esiin noiden puolueiden 
ja eri yhteiskuntaluokkien yhteydet, osoittaa, 
mikä tapahtumain ketju nimenomaan asetti ne 
loisen toisensa jälkeen liikkeen, johtoon, ja miten 
ne vihdoin katosivat.» Se samainen »järjestelmän 
ja fatalismin henki», josta eklektikot moittivat 
uuden suuntauksen historioitsijoita, erottaa Bazar- 
din mielestä Guizotin ja Mignetin työt edullisesti 
niiden kirjailija-historioitsijoiden (ts. historioitsi­
joiden, jotka huolehtivat ainoastaan hyvästä 
»tyylistä») teoksista, jotka kaikesta monilukui­
suudestaan huolimatta eivät ole vieneet his­
toriatiedettä askeltakaan eteenpäin 1700-luvun 
ajoilta.»*

Jos Augustin Thierryltä, Guizotilta tai Migne- 
tiltä olisi kysytty, luovatko kyseisen kansan tavat 
sen valtiorakenteen vai päinvastoin, luoko sen 
valtiorakenne sen tavat, niin jokainen heistä olisi 
vastannut, että niin suuri ja niin kiistämätön 
kuin kansan tapojen ja sen valtiorakenteen väli­
nen vuorovaikutus onkin, aiheuttaa nämä molem­
mat viime kädessä kolmas, syvempänä piilevä 
tekijä: »ihmisten kansalais olot, heidän omistus- 
suhteensa». Näin ollen 1700-luvun filosofeja 
sekoittanut ristiriita olisi tullut ratkaistuksi ja 
jokainen puolueeton henkilö olisi tunnustanut 
Bazardin olleen oikeassa siinä, että uusien

* »ConsidSrations sur 1’histoire», IV, »Producteur». [»Miet­
teitä historiasta», »Tuottaja», IV nide.]

3 -1 9 0
33



historiallisten katsomusten edustajat ovat vieneet 
tiedettä eteenpäin.

Tiedämme jo‘kuitenkin, että mainittu ristiriita 
on vain 1700-luvun yhteiskunnallisten katsomus­
ten perusristiriidan yksityistapaus: 4) ihminen 
kaikkine ajatuksineen ja tunteineen on ympäris­
tön tuote; 2) ympäristö on ihmisen luoma, hänen 
»mielipiteidensä» tuote. Voidaanko sanoa, että 
uudet historialliset katsomukset ovat ratkaisseet 
tämän ranskalaisen niaterialismin perusristirii­
dan? Katsokaamme, miten ranskalaiset restauraa- 
tioajan historioitsijat selittävät niiden kansa- 
laisolojen, niiden omistussuhteiden alkuperän,* 
joiden huolellinen tutkiminen yksinomaan saat­
toikin heidän mielestään antaa avaimen historial­
listen tapahtumien ymmärtämiseen.

Ihmisten omistussuhteet kuuluvat heidän oi- 
/censsuhteidensa alaan; omistus on ennen kaikkea 
oikeudellinen instituutio. Kun sanotaan, että 
historiallisten ilmiöiden ymmärtämiseen on etsit­
tävä avainta ihmisten omistussuhteista, merkitsee 
se, että tuo avain on oikeuslaitoksissa. Mistä nuo 
laitokset saavat alkunsa? Guizot sanoi aivan 
oikein, että valtiolliset perustuslait olivat seu­
rausta ennen kuin niistä tuli syy; että yhteiskunta 
loi ne ensiksi ja vasta sitten alkoi muuttua niiden 
vaikutuksesta. Eikö sitten omistussuhteista voi­
taisi sanoa samaa? Eivätkö ne vuorostaan olleet 
seurausta ennen kuin niistä tuli syy? Eikö yhteis­
kunnan ollut luotava ne, ennen kuin se koki 
niiden ratkaisevan vaikutuksen? Näihin täysin 
mielekkäisiin kysymyksiin Guizot vastasi kerras­
saan epätyydyttävästi.

Länsi-Rooman valtakunnan häviön jälkeen his­
torian näyttämölle ilmaantuneiden kansojen kan- 
salaisolot olivat kiinteässä syy-yhteydessä maan-

34



omistukseen*: henkilön suhde maahan määräsi 
hänen yhteiskunnallisen asemansa. Koko feoda­
lismin aikakaudella kaikki yhteiskunnalliset lai­
tokset juontuivat viime kädessä maanomistussuh­
teista. Mitä tulee näihin suhteisiin, niin samaisen 
Guizotin sanojen mukaan ne määräytyivät »alun­
perin, heti barbaarien hyökkäyksen jälkeen» 
maanomistajien yhteiskunnallisen aseman mu­
kaan: »maa oli luonteeltaan erilaista maanomista­
jan mahdista riippuen»**. Minkä mukaan tuossa 
tapauksessa määriteltiin maanomistajien yhteis­
kunnallinen asema? Minkä mukaan määriteltiin 
»alunperin, heti barbaarien hyökkäyksen jälkeen» 
maanomistajien suurempi tai pienempi vapaus, 
suurempi tai pienempi mahti? Entistenkö valtiol­
listen suhteiden mukaan valloittaja-barbaarien 
keskuudessa? Jo Guizot on sanonut meille, että 
valtiolliset suhteet ovat seuraus eikä syy. Ymmär­
tääksemme Rooman valtakunnan tuhoa edeltä­
neellä kaudella vallinneita barbaarien valtiollisia 
oloja meidän olisi tekijämme neuvon mukaan tut­
kittava barbaarien kansalaisoloja, heidän sosiaa­
lista rakennettaan, eri luokkien suhteita heidän 
keskuudessaan yms.; tuo tutkiminen johdattaisi 
meidät jälleen kysymykseen siitä, mikä määrää 
ihmisten omistussuhteet, mikä luo kyseisessä 
yhteiskunnassa vallitsevat omistusmuodot. On 
ymmärrettävää, ettemme voittaisi mitään, jos

* Siis ainoastaan uusimpien kansojen? Tämä rajoitus on 
sitäkin kummallisempaa, koska Jo kreikkalaiset Ja roomalaiset 
kirjailijat näkivät, että heidän maansa kansalaisolot Ja val­
tiolliset olot ovat kiinteässä yhteydessä maanomistussuhteisiin. 
Tämä omituinen rajoitus ei muuten estänyt Guizotia yhdistä­
mästä Rooman valtakunnan tuhoa sen valtiontalouteen. 
Ks. hänen ensimmäistä »Tutkielmaa»: »Du rdgime municipal 
dans 1’empire romain au V-me sidcle de 1’ёге chrdtienne» 
[»Rooman valtakunnan kunnallisesta rakenteesta viidennellä 
kristillisellä vuosisadalla»].

** Tarkoitetaan sitä, että maanomistuksella oli tietynlai­
nen oikeudellinen luonne, toisin sanoen maanomistus liittyi 
suurempaan tai pienempään riippuvuusasteeseen maanomista­
jan mahtia Ja vapautta vastaavasti. L. c., p. 75 [siteerattu- 
teos, s. 75].

3* 35



ryhtyisimme viittaamaan, eri yhteiskuntaluokkien 
suhteelliseen vapauden ja mahdin asteeseen selit- 
tääksemme noiden luokkien asemaa. Se ei olisi 
vastaus, se olisi kysymyksen toistamista uudessa 
muodossa, muutamin täsmennyksin.

Tuskin Guizotin mieleen edes juolahti omistus­
suhteiden alkuperää koskeva kysymys tarkasti ja 
täsmällisesti asetetun tieteellisen kysymyksen 
muodossa. Kuten näimme, hän ei kerta kaikkiaan 
voinut olla ottamatta sitä huomioon, mutta yksin 
hänen siihen antamien vastausten sekavuus osoit­
taa hänen sanamuotonsa epäselvyyttä. Jälkimmäi­
sessä erittelyssä Guizot selitti omistusmuotojen 
kehitystä viittaamalla äärimmäisen hämärästi 
ihmisluontoon. Ei ole ihme, että tuo historioitsija, 
jota eklektikot syyttivät liiallisesta katsomusten 
järjestelmällisyydestä, osoittautui itsekin melkoi­
seksi eklektikoksi muun muassa sivilisaation his­
toriaa käsittelevissä teoksissaan.7

A. Thierry, joka tarkasteli uskonlahkojen ja 
poliittisten puolueiden välistä taistelua eri yhteis­
kuntaluokkien »myönteisten etujen» näkökan­
nalta ja osoitti innokasta myötätuntoa kolmannen 
säädyn taistelulle aristokratiaa vastaan, johti 
noiden luokkien ja säätyjen alkuperän valloituk­
sesta. »Tout cela date d’une conquete, il у a une 
conquete la dessous» (kaikki tuo on lähtöisin 
valloituksen ajoilta; kaikki tuo pohjautuu valloi­
tukseen), sanoo hän puhuen yksinomaisesti 
uusimpien kansojen luokkien ja säätyjen väli­
sistä suhteista. Hän kehittelee jatkuvasti tuota 
ajatusta eri tavoin niin sanomalehtiartikkeleis­
saan kuin myös myöhemmissä tieteellisissä teok­
sissaan. Puhumattakaan siitä, että »valloitus» — 
poliittinen kansainvälinen tapahtuma — palautti 
Thierryn 1700-luvun näkökannalle, jonka mukaan 
koko yhteiskuntaelämä selittyi lainsäätäjän, ts. 
valtiollisen vallan, toiminnasta, jokainen valloitus-

36



tapahtuma asettaa väistämättä kysymyksen: 
miksi sitten sen sosiaaliset seuraukset olivat 
nimenomaan sellaiset eivätkä muunlaiset? Ennen 
germaanilaisten barbaarien maahanhyökkäystä 
Gallia oli jo kokenut roomalaisten valloituksen. 
Tämän valloituksen aiheuttamat sosiaaliset seu­
raukset erosivat suuresti niistä, jotka aiheutuivat 
germaanien valloituksesta. Kiinan mongolivalloi- 
tuksen sosiaaliset seuraukset muistuttivat hyvin 
vähän Englannin normannivalloituksen sosiaalisia 
seurauksia. Mistä nuo eroavuudet johtuvat? Kun 
niiden sanotaan johtuvan eri aikoina yhteentör- 
määvien kansojen sosiaalisen rakenteen eroavuuk­
sista, merkitsee se, ettei sanota mitään, sillä on 
tietymätöntä, mistä tuo sosiaalinen rakenne joh­
tuu. Viittaukset joihinkin aikaisempiin valloituk­
siin merkitsevät tässä noidankehän kiertämistä. 
Lueteltakoonpa kuinka monta valloitusta tahansa, 
joka tapauksessa päädytään lopulta siihen 
väistämättömään johtopäätökseen, että kansojen 
yhteiskunnallisessa elämässä on jokin z, jokin 
tuntematon tekijä, joka ei aiheudu valloituk­
sesta, vaan päinvastoin itse aiheuttaa valloi­
tusten seuraukset ja usein tai ehkä aina 
aiheuttaa jopa itse valloituksetkin muodostuen 
kansainvälisten yhteentörmäysten perussyyksi. 
»Englannin normannivalloituksen historiassaan» 
Thierry itse osoittaa vanhojen muistomerkkien 
perusteella ne herätteet, jotka ohjasivat anglo­
sakseja heidän epätoivoisessa taistelussaan riippu­
mattomuutensa puolesta. »Meidän on taisteltava, 
olkoonpa vaara kuinka suuri tahansa», sanoo yksi 
heidän herttuoistaan, »silla tässä ei ole kysymys 
uuden herran tunnustamisesta... vaan kerrassaan 
muusta. Normannien esimies on jo jakanut mei­
dän maamme ritareilleen ja kaikille niille henki­
löille, jotka sen edestä ovat jo suurimmalta osal­
taan tunnustaneet olevansa hänen vasallejaan. He

37



tahtovat käyttää hyväkseen noita lahjoituksia, jos 
normannien herttuasta tulee meidän kuningas, 
ja tämän on pakko luovuttaa heidän haltuunsa 
meidän maamme, vaimomme ja tyttäremme: tuo 
kaikki on jo ennakolta luvattu heille. He eivät 
tahdo hävittää ainoastaan meitä, vaan myös jälke- 
läisemme, he tahtovat riistää meiltä esi-isiemme 
maan» jne. Vilhelm Valloittaja vuorostaan sanoo 
seuralaisilleen: »Taistelkaa urhoollisesti, tappa­
kaa kaikki; me rikastumme kaikki, jos voitamme. 
Sen, mitä minä saan, saatte tekin; mitä minä 
valloitan, valloitatte myös te; jos minulla tulee 
olemaan maata, tulee teilläkin.»* Tämän selvem­
min ei voitane sanoa, että valloitus ei ollut itse­
tarkoitus, vaan siinä piilivät tietyt »myönteiset», 
ts. taloudelliset, edut. Herää kysymys: mistä nuo 
edut saivat silloisen muotonsa? Miksi sekä kanta- 
asukkaat että valloittajat olivat taipuvaisia nimen­
omaan feodaaliseen eikä johonkin muuhun maan­
omistukseen? Tässä tapauksessa »valloitus» ei 
selitä mitään.

Teoksessaan »Histoire du tiers etat»** ja kai­
kissa Ranskan ja Englannin sisäisten suhteiden 
historiaa valaisevissa teoksissaan samainen Thier­
ry antaa melko täydellisen kuvan porvariston his­
toriallisesta liikkeestä. Tutustumalla vaikkapa 
vain tähän kuvaan voidaan todeta, kuinka epätyy­
dyttävä on käsitys, joka yhdistää kyseisen sosiaa­
lisen rakenteen alkuperän ja kehityksen valloi­
tukseen: tuo kehityshän on ollut täysin vastak­
kaista feodaalisen ylimystön, ts. valloittajien ja 
heidän jälkeläistensä eduille ja tavoitteille.

Vähääkään liioittelematta voidaan sanoa itsensä 
A. Thierryn huolehtineen siitä, että hänen histo-

* »Histoire de la conquete» Jne., Paris, t. I, p. p. 296 
et 300 [»Englannin normannivalloituksen historia», Pariisi, 
I osa, ss. 296 Ja 300].

** [»Kolmannen säädyn historia».]

38



riallisilla tutkimuksillaan tulisi kumotuksi hänen 
oma katsomuksensa valloitusten historiallisesta 
osuudesta.*

Mignetillä on samanlaista „sekasotkua. Hän 
puhuu maanomistuksen vaikutuksesta valtiomuo- 
toihin. Sitä hän ei kuitenkaan tiedä, mistä johtuu' 
maanomistuksen muotojen kehittyminen suuntaan 
tai toiseen. Viime kädessä hänkin yhdistää maan- 
omistusmuodot valloitukseen.**

Hän tajuaa, että kansainvälisten yhteenottojen 
historiassa eivät ole kysymyksessä abstraktiset 
käsitteet kuten »valloittajat» ja »valloitetut», vaan 
elävän ruumiin omaavat ihmiset, joilla on mää­
rättyjä oikeuksia ja yhteiskunnallisia suhteita, 
mutta tässäkään hänen erittelynsä ei mene pit­
källe. Hän sanoo: »Kun kaksi samalla maaperällä 
elävää kansaa sekoittuu toisiinsa, kadottavat ne 
heikot puolensa ja antavat toisilleen vahvat puo­
lensa.»***

Tämä ei ole syvällistä eikä aivan selvääkään.
Kun mainitut ranskalaiset restauraätioajan his­

torioitsijat olisivat joutuneet vastaamaan suoraan 
kysymykseen omistussuhteiden alkuperästä, jokai­
nen heistä olisi varmaankin yrittänyt Guizotin 
tavoin löytää' ulospääsyn pulmasta tekemällä 
enemmän tai vähemmän älykkäitä viittauksia 
»ihmisluontoon».

1800-luvun kirjailijat perivät kokonaisuudes-

* On mielenkiintoista, että saintsimonistit näkivät Jo tuon 
Thierryn historiallisten katsomusten heikon puolen. Niinpä 
Bazard edellä siteeratussa artikkelissaan huomauttaa, että val­
loitus teki todellisuudessa paljon pienemmän vaikutuksen 
eurooppalaisen yhteiskunnan kehitykseen kuin Thierry oletti. 
»Jokainen ihmiskunnan kehityslakeja ymmärtävä huomaa, että 
valloituksilla on ollut kerrassaan alisteinen merkitys.» Tässä 
tapauksessa Thierry on kuitenkin lähempänä entisen opetta­
jansa Saint-Simonin katsomuksia kuin Bazard: Saint-Simon 
tarkasteli 1400-luvulta alkanutta Länsi-Euroopan historiaa 
taloudellisten suhteiden kehityksen kannalta, mutta keskiaikai­
sen yhteiskuntarakenteen hän selitti pelkästään valloituksen 
tuotteeksi.

** Ks. »De la f£odalit£», p. 50 [»Feodalismista», s. 50].
*** Ks. »De la fёodaЦtё», p. 212 [»Feodalismista», s. 212].

39



saan edellisen vuosisadan valistajilta sen käsityk­
sen, että »ihmisluonto» on se korkein instanssi, 
jossa ratkaistaan kaikki oikeuden, moraalin, poli­
tiikan ja talouden alalla ilmenevät pulmakysy- 
mykset.

Koska ihminen ei maailmaan tullessaan tuo 
mukanaan valmista synnynnäisten »käytännöllis­
ten ideain» varastoa; koska hyvettä ei arvosteta 
siksi, että se on ihmisillä synnynnäinen, vaan 
siksi, että se on hyödyllinen kuten Locke väitti; 
koska yhteiskunnallisen hyödyn periaate on kor­
kein laki kuten Helvetius sanoi; koska ihminen 
on asiain mitta kaikkialla, missä on kysymys 
ihmisten keskinäisistä suhteista, niin on aivan 
luonnollista tehdä johtopäätös, että ihmisluonto 
onkin se näkökanta, jolta meidän tulee arvioida 
kyseisten suhteiden hyödyllisyyttä tai vahingolli­
suutta, mielekkyyttä tai mielettömyyttä. Tältä 
näkökannalta 1700-luvun valistajat arvostelmat­
kin sekä silloista yhteiskuntarakennetta että niitä 
uudistuksia, joita he pitivät toivottavina. Ihmis­
luonto oli heidän tärkein perusteensa vastusta­
jiensa kanssa käymissään kiistoissa. Se kuinka 
suurimerkityksisenä he pitivät tuota perustetta, 
näkyy mainiosti muun muassa seuraavasta Con- 
dorcetin mietteestä: »Oikeudenmukaisuus- ja 
oikeusideat muodostuvat välttämättä samalla 
tavalla kaikilla olennoilla, joilla on kyky aistia 
ja omaksua ideoita. Siksi niistä tulee samanlai­
sia.» Ihmiset saattavat tosin vääristellä (les alte- 
rent) niitä. »Jokainen oikein ajatteleva ihminen 
päätyy kuitenkin yhtä varmasti tiettyihin ideoi­
hin niin moraalin kuin matematiikankin alalla. 
Nuo ideat ovat välttämätön johtopäätös siitä kiis­
tattomasta totuudesta, että ihmiset ovat aistivia ja 
ajattelevia olentoja.»8 Todellisuudessa ranskalais­
ten valistajien yhteiskunnalliset katsomukset 
eivät juontuneet tietenkään tuosta lievästi sanoen

40



laihasta totuudesta, vaan niiden herätteenä oli 
heidän ympäristönsä. Heidän tarkoittamalleen 
»ihmiselle» ei ollut luonteenomaista ainoastaan 
aistinta- ja ajattelukyky: hänen »luontonsa» vaati 
tietynlaista porvarillista järjestystä (Holbachin 
teoksiin sisältyivät juuri ne vaatimukset, jotka 
perustava kokous myöhemmin toteutti); se edel­
lytti vapaakauppaa, valtion puuttumattomuutta 
kansalaisten omistussuhteisiin (laissez faire, lais- 
sez passer!)* ym. ym. Valistajat tarkastelivat 
ihmisluontoa tiettyjen yhteiskunnallisten tarpei­
den ja suhteiden valossa. He eivät kuitenkaan 
aavistaneet, että historia oli säätänyt tuon valo- 
tuksen; he kuvittelivat, että heidän huulillaan 
puhuu itse »ihmisluonto», jonka ihmiskunnan 
valistuneet edustajat ovat vihdoin ymmärtäneet 
ja arvostaneet.

Ei kaikilla 1700-luvun kirjailijoilla ollut sa­
manlainen käsitys ihmisluonnosta. Heillä ilmeni 
usein suurta erimielisyyttä sen suhteen. He kaikki 
olivat silti yhtä varmoja siitä, että ainoastaan 
ihmisluonnon oikea käsitys voi olla lähtökohtana 
yhteiskuntailmiöiden selittämisessä.

Edellä sanoimme, että useat ranskalaiset valis­
tajat havaitsivat tiettyä lainomaisuutta ihmisjär­
jen kehityksessä. Tuohon lainomaisuusajatukseen 
heidät johdatti lähinnä kirjallisuushistoria: »mikä 
kansa ei olisi ensin ollut runoilija ja vasta sitten 
ajattelija?» he kysyivät.** Millä tuo vuoron-

* [antakaa tapahtumien kulkea omaa latuaan.] Ei tosin 
aina. Toisinaan filosofit neuvoivat »lainsäätäjää tasoittamaan 
omistuksellista eriarvoisuutta» tuon samaisen luonnon nimissä. 
Tämä on ranskalaisten valistajien yksi monista ristiriidoista. 
Tässä meillä ei ole kysymys siitä. Meidän kannalta on tärkeää 
vain se, että jokaisessa kyseisessä tapauksessa abstraktinen 
»ihmisluonto» on ollut yhteiskunnan, yksinomaan porvarillisen 
yhteiskunnan niiden tai näiden kerrosten aivan konkreettisten 
tavoitteiden perusteena.

** Grimm, Correspondance littöraire [Kirjallisuutta koskeva 
kirjeenvaihto], elokuu 1774. Asettaessaan tämän kysymyksen 
Grimm toistaa vain apotti Arnaudin ajatusta, jonka tämä 
esitti Hanskan akatemiassa pitämässään puheessa.

41



mukaisuus on selitettävissä? Yhteiskunnallisilla 
tarpeilla, jotka määräävät jopa kielen kehityksen, 
valistajat vastasivat. »Puhetaito samoin kuin 
kaikki taiteet on yhteiskunnallisten tarpeiden ja 
intressien tuote», apotti Arnaud todisteli puhees­
saan, josta mainitsimme äsken alaviitteessä.9 
Yhteiskunnalliset tarpeet muuttuvat ja siksi 
muuttuu myös »taiteiden» kehityksen kulku. 
Mistä kuitenkin määräytyvät yhteiskunnalliset 
tarpeet? Yhteiskunnalliset tarpeet, yhteiskunnan 
muodostavien ihmisten tarpeet määräytyvät 
ihmisluonnosta. Tuosta luonnosta on siis etsit­
tävä myös tietynlaisen henkisen kehityksen seli­
tystä.

Ihmisluonto oli tietenkin pidettävä kerta kaik­
kiaan annettuna, muuttumattomana, jotta se olisi 
voinut olla suurimpana mittana. Valistajat pitivät 
sitä tosiaan sellaisena, kuten lukija saattoi huo­
mata edellä esitetyistä Condorcetin sanoista. 
Koska ihmisluonto on muuttumaton, niin miten 
sillä voidaan selittää ihmisten henkinen ja yhteis­
kunnallinen kehitys? Mitä on yleensä kehityspro­
sessi? Rivi muutoksia. Voidaanko nuo muutokset 
selittää jonkin muuttumattoman, kerta kaikkiaan 
annetun avulla? Muuttuuko muuttuva suure siitä 
syystä, että vakio pysyy muuttumattomana? Valis­
tajat käsittivät, että ei muutu, ja löytääkseen 
ulospääsyn viittasivat siihen, että muuttumatonkin 
suure on tietyissä puitteissa muuttuvainen. Ihmi­
nen läpäisee eri ikäasteet: lapsuuden, nuoruuden, 
kypsyysiän jne. Noilla eri ikäasteilla hänen tar­
peensa ovat erilaiset: »Lapsuudessa ihmisen elä­
män sisältönä ovat tunteet, mielikuvitus ja 
muisti; hän etsii vain huvia, kaipaa vain lauluja 
ja satuja. Sitten alkaa intohimojen ikäkausi, sielu 
kaipaa järkytyksiä ja rauhattomuutta. Sen jälkeen 
kehittyy ajattelukyky, kehittyy järki, joka vuoros-

42



taan vaatii harjoittelua kaikilla tiedonhalua kii­
hottavilla aloilla.»

Näin kehittyy erillinen ihminen: nuo muutokset 
aiheutuvat hänen luonnostaan. Ja nimenomaan 
siksi, kun ne ovat hänen olemuksessaan, ne ilme­
nevät myös koko ihmiskunnan henkisessä kehi­
tyksessä. Juuri noilla muutoksilla on selitettävissä 
se, että kansat aloittavat eepoksesta ja päätyvät 
filosofiaan.*

On helppo havaita, että tuollaiset »selitykset» 
eivät selitä kerrassaan mitään, ne antavat vain 
tietynlaista värikkyyttä ihmiskunnan henkisen 
kehityksen kuvaukselle (vertaus korostaa aina 
selvemmin kuvattavan esineen ominaisuuksia). 
On helppo havaita myös se, että esittäessään noita 
selityksiä 1700-luvun ajattelijat kiersivät meille 
jo tuttua noidankehää: ympäristö luo ihmisen, 
ihminen luo ympäristön. Toisaalta tosiaankin 
osoittautuu, että ihmiskunnan henkinen kehitys 
eli ihmisluonnon kehitys selittyy yhteiskunnalli­
sista tarpeista, toisaalta taas osoittautuu, että 
yhteiskunnallisten tarpeiden kehitys selittyy ih­
misluonnon kehityksestä.

Kuten havaitsimme, tätä ristiriitaa eivät pois­
taneet ranskalaiset restauraatioajan historioitsi­
jatkaan, he antoivat sille vain uuden muodon.

* Suard, loc. cit., p. 383 [siteerattu teos, s. 383].



KOLMAS LUKU 

UTOPISTISOSIALISTIT

Mikäli ihmisluonto on muuttumaton ja mikäli 
sen perusominaisuudet tuntien niistä voidaan 
johdattaa matemaattisen varmat perusväittämät 
moraalin ja yhteiskuntatieteen alalla, on helppo 
keksiä sellainen yhteiskuntarakenne, joka vastaisi 
täydelleen ihmisluonnon vaatimuksia ja juuri 
siksi olisi ihanteellinen yhteiskuntarakenne. Jo 
1700-luvun materialistit tutkivat halukkaasti 
täydellisen lainsäädännön (legislation parfaite) 
aihetta. Nuo tutkimukset muodostivat valistuskir- 
jallisuuden utooppisen aineksen *

1800-luvun alkupuoliskon utopistisosialistit an­
tautuivat koko sydämestään noihin tutkimuksiin.

Tuon kauden utopistisosialistit kannattivat täy­
delleen ranskalaisten materialistien antropologisti- 
sia katsomuksia. Aivan samoin kuin materialistit­
kin he pitivät ihmistä hänen yhteiskunnallisen

* Kirjassaan »De 1’Homme» [»Ihmisestä»] Helvötius esittää 
tuollaisen »täydellisen lainsäädännön» seikkaperäisen luonnok­
sen. Olisi tavattoman mielenkiintoista ja opettavaista verrata 
tuota utopiaa 1800-luvun alkupuoliskon utopioihin. Valitetta­
vasti enempää sosialismin historioitsijat kuin filosofiankaan 
historioitsijat eivät kuitenkaan tähän mennessä ole ajatelleet* 
kaan vertailla niitä. Mitä tulee erikoisesti filosofian historioit­
sijoihin, niin he muuten halveksivat Helvötiusta kerrassaan 
sopimattomasti. Vieläpä rauhallinen ja maltillinen Langekaan 
ei osaa luonnehtia häntä muuksi kuin »pintapuoliseksi Hel- 
vätiukseksi». Absoluuttinen idealisti Hegel suhtautui oikeu­
denmukaisemmin kuin muut absoluuttiseen materialistiin Hel- 
vtstiukseen.

44



ympäristönsä tuotteena*, ja aivan samoin kuin 
materialistit he joutuivat noidankehään selittäes­
sään ympäristön muuttuvat ominaisuudet ihmis­
luonnon muuttumattomista ominaisuuksista joh- 

. tuviksi.
Kaikki 1800-luvun alkupuoliskon lukuisat uto­

piat ovat vain yrityksiä keksiä täydellinen lain­
säädäntö pitäen ihmisluontoa suurimpana mitta­
puuna. Niinpä Fourier ottaa lähtökohdaksi inhi-4 
millisten intohimojen erittelyn; niinpä R. Owen 
lähtee teoksessaan »Outline of the rational Sys­
tem of Society»** »ihmisluontoa koskevan tieteen 
tärkeimmistä periaatteista» (»first Principles of 
Human Nature») ja väittää, että »järjenmukaisen 
hallituksen» on ennen kaikkea »määriteltävä 
ihmisluonto» (ascertain what Human Nature is ); 
niinpä saintsimonistit julistavat, että heidän filo­
sofiansa perustuu uuteen käsitykseen ihmisluon­
nosta (sur une nouvelle conception de la nature 
humaine)***; niinpä Fourierin kannattajat sano­
vat, että heidän opettajansa keksimä yhteiskun­
nallinen organisaatio on ihmisluonnon muuttu­
mattomista laeista tehtyjen kiistattomien johto­
päätösten yhdelmä.****

* »Ihminen on todellakin sitä, mitä hänestä on tehnyt 
kaikkivoipa yhteiskunta eli kaikkivoipa kasvatus tuon sanan 
laajimmassa merkityksessä, ts. käsittämällä kasvatukseksi 
paitsi koulu- eli kirjanmukaista kasvatusta myös ihmisten ja 
esineiden, tapahtumien Ja olosuhteiden antaman kasvatuksen, 
kasvatuksen, Joka vaikuttaa meihin kehdosta alkaen lakkaa­
matta hetkeksikään.» (Cabet, Voyage en Icarie [Matka Ikä 
riaan], 1848, p. 402.)

** [»Rationaalisen yhteiskuntajärjestelmän kuvaus».]
*** Ks. »Le Producteur», t. I, Paris .1825, Introduction 

[»Tuottaja», I nide, Pariisi 1825, Johdanto].
**** »Mon but est de donner une Exposition Elementaire, 

Claire et facilement intelligible, de 1’organisation sociale, 
d£duite par Fourier des lois de la nature humaine». (V. Consi- 
dirant. Destin6e Sociale, t. I, 3-me £dition, Declaration). — 
»Il serait temps enfin de s’accorder sur ce point: est il ä pro- 
pos, avant de faire des lois, de s’enqu£rir de la vöritable 
nature de 1’homm^, afin d’harmoniser la loi, qui est par elle- 
mfime modifiable, avec la nature, qui est immuable et souve- 
raine?» »Notions 61ementaires de la science sociale de Fou­
rier, par 1’auteur de la D6fense du Fouri&risme» (Henri

45



Käsitys, jonka mukaan ihmisluonto on korkein 
mittapuu, ei tietenkään estänyt eri sosialistisia 
koulukuntia eriämästä hyvin suuresti toisistaan 
ihmisluonnon ominaisuuksien määrittelyssä. Esi­
merkiksi saintsimonistien mielestä »Owenin suun­
nitelmat ovat siinä ‘määrin vastakkaisia ihmis­
luonnon taipumuksille, että se suosio, jota ne 
nauttivat nähtävästi nykyään (kirjoitettu 1825), 
tuntuu ensi näkemältä käsittämättömältä sei­
kalta»*. Fourierin poleemisesta kirjasesta »Pie- 
ges et charlatanisme des deux sectes Saint-Simon 
et Owen, qui promettent Tassociation et le pro- 
gres»** löytyy paljon kärkeviä viittauksia siihen, 
että myös saintsimonistinen oppi on ristiriidassa 
kaikkien ihmisluonnon taipumusten kanssa. Nyt 
samoin kuin Condorcetin aikoihinkin osoittautui 
olevan paljon vaikeampaa päästä yksimielisyyteen 
ihmisluonnon määrittelyssä kuin jonkin geomet­
risen kuvion määrittelyssä.

Mikäli 1800-luvun utopistisosialistit pysytteli­
vät ihmisluonnon näkökannalla, sikäli he vain 
kertasivat 1700-luvun ajattelijain virheitä, mikä 
synti muuten oli koko senaikaisen yhteiskunta­
tieteen vikana.*** Heillä on kuitenkin huomatta-

Gorsse, Paris 1844, p. 35). [»Tarkoitukseni on antaa alkeellinen, 
selvä ja helppotajuinen käsitys sosiaalisesta järjestyksestä, 
jonka Fourier Johti ihmisluonnon laeista.» (V.. Considirant, 
Sosiaalinen kohtalo, I osa, 3. painos, Julistus). — »Olisi lopul­
takin aika päästä sopimukseen seuraavasta: onko ennen lakien 
luomista tarpeellista perehtyä ihmisen todelliseen luontoon, 
jotta laki, jota sinänsä voidaan muuttaa, voitaisiin saattaa 
sopusointuun muuttumattoman Ja itsenäisen luonnon kanssa?» 
»Fourierin yhteiskuntatieteen alkeet»; kirjan tekijä on fou- 
rierisrnin kannattaja» (Henri Gorsse, Pariisi 1844, s. 35)1.

* »Producteur», t. I, p. 139 [»Tuottaja», I nide, 8. 139].
** [»Kahden lahkon — Saint-Simonin ja Owenin yhdisty­

mistä ja edistystä lupaavan lahkon — Juonia ja petkutusta».)
*** Osoitimme Jo tämän restauraatioajan historioitsijoihin 

nähden. Se voitaisiin hyvin helposti osoittaa todeksi myös 
taloustieteilijöiden suhteen. Puolustaessaan porvarillista yhteis­
kuntajärjestystä taantumuksellisilta Ja sosialisteilta taloustie­
teilijät puolustivat sitä nimenomaan eniten ihmisluontoa 
vastaavana Järjestyksenä. Niin sosialistisessa kuin porvarilli- 
sessakin leirissä toimeenpannut yritykset abstraktisen »väes- 
töteorian» keksimiseksi liittyivät kiinteästi yhteiskuntatieteen

46



vissa voimakas pyrkimys irtautua abstraktisen 
käsitteen ahtaista puitteista ja tukeutua konkreet­
tiseen maaperään. Saint-Simonin teokset ovat 
tässä suhteessa muita erinomaisempia.

Toisin kuin ranskalaiset valistajat, jotka 
useimmiten tarkastelivat ihmiskunnan historiaa 
enemmän tai vähemmän onnistuneesti muodostu­
neiden sattumien ketjuna*, Saint-Simon etsii his­
toriasta ennen kaikkea lainomaisuutta. Ihmisyh- 
teiskuntaa koskeva tiede voi ja sen tulee olla yhtä 
ankara tiede kuin luonnontiedekin. Meidän on 
tutkittava ihmiskunnan menneen elämän tosi­
asioita löytääksemme niistä sen edistyksen lait. 
Tulevaisuutta osaa nähdä ennakolta vain se, joka 
on ymmärtänyt menneisyyden. Asettaen täten 
yhteiskuntatieteen tehtävän Saint-Simon ryhtyi 
tutkimaan erityisesti Rooman valtakunnan tuhou­
tumisen jälkeistä Länsi-Euroopan historiaa. Hä­
nen katsomustensa uutuudesta ja laajuudesta 
puhuu se seikka, että hänen oppilaansa A. Thierry 
pystyi suorittamaan milteipä kumouksen Ranskan

peruskäsitteenä pidettyyn »ihmisluonnon käsitykseen». Vakuut­
tuakseen tästä' sopii verrata toisaalta Malthusin oppia sekä 
toisaalta Godwinin oppia tai J. S. Milliä koskevien huomau­
tusten tekijän10 oppia. Niin Malthus kuin hänen vastustajan­
sakin etsivät yhtälailla yhtenäistä, sanokaamme ehdotonta 
väestölakia. Nykyaikainen kansantaloustiede on toisella kan­
nalla: se tietää, että kullakin yhteiskuntakehityksen asteella 
on oma erikoinen väestölakinsa. Siitä tulee puhe alempana.

* Tässä suhteessa on tavattoman kuvaavaa Helvötiuksen 
Montesquieulle lausuma moite: »Kirjassaan Rooman suuruuden 
Ja tuhon syistä Montesquieu ei ole riittävästi arvostanut onnel­
listen sattumien merkitystä tuon valtion historiassa. Hän 
hairahtui niille ajattelijoille tavanomaiseen virheeseen. Jotka 
tahtovat selittää kaiken, ja niiden kamarioppineiden virhee­
seen, jotka ihmisluonnon unohtaen pitävät kansan edustajille 
ominaisina muuttumattomia poliittisia näköaloja Ja yhdenmu­
kaisia periaatteita. Usein kuitenkin yksi henkilö Johtaa mie­
lensä mukaan noita tärkeitä kokouksia, Joita sanotaan senaa­
teiksi.» (»Pensöes et röflexions» CXL, »Oeuvres complötes de 
Helv^tius», t. III, Paris MDCCCXVIII) [»Ajatuksia ja miet­
teitä» CXL. и> Hei v^ti uksen kootut teokset», III nide. Pariisi 
MDCCCXVIII]. Eikö tämä muistuta teille, lukija, Venäjällä 
nykyään muodissa olevaa »sankarien Ja lauman» teoriaa?11 
Odottakaahan, alempana olevasta esityksestä havaitsette vielä 
useita kertoja, kuinka vähän alkuperäistä on venäläisessä 
»sosiologiassa».

.47,



historian tutkimisessa. Saint-Simon oli sitä 
mieltä, että (luizotkin lainasi hänen katsomuk- 
siaan. Ratkaisematta tätä kysymystä teoreettisesta 
omaisuudesta huomautamme, että Saint-Simon 
osasi seurata pitemmälle kuin hänen aikaiset 
historian spesialistit eurooppalaisten yhteiskun­
tien sisäisen kehityksen joustimia. Kun esimer­
kiksi Thierry, Mignct ja (liiizot viittasivat omis­
tussuhteisiin pitäen niitä koko yhteiskuntaraken­
teen perustana, niin Saint-Simon valaisi tavatto­
man selvästi ja ensi kertaa noita suhteita uudessa 
Euroopassa ja meni pitemmälle asettaen kysymyk­
sen: miksi noin tärkeää osaa näyttelevät nimen­
omaan nämä eivätkä jotkin muut suhteet? Hänen 
mielestään vastausta oli etsittävä tuotannon kehi­
tyksen tarpeista: »1400-luvulle asti maallinen 
valta oli aateliston käsissä, ja se oli hyödyllistä, 
sillä aateliset olivat silloin kyvykkäimpiä tuotan- 
nonharjoittajia. He johtivat maanviljelystöitä, 
maanviljelystyöt taas olivat silloin ainoa tärkeä 
tuotannollisen toiminnan ala.»* Kysymykseen, 
miksi tuotannon tarpeilla on niin ratkaiseva mer­
kitys ihmiskunnan historiassa, Saint-Simon vas­
tasi: siksi, että tuotanto on jokaisen yhteiskun­
nallisen liittouman tarkoitus (le but de 1’organi- 
sation sociale, c’est la production). Hän antoi 
sellaisen merkityksen tuotannolle, että samasti 
hyödyllisen ja tuotannollisen (1’utile — c’est la 
Production)** ja julisti kategorisesti, että la poli- 
tique... c’est la science de la production***.

Luulisi, että kehittelemällä loogisesti noita kat­
somuksia Saint-Simonin olisi pitänyt tulla johto-

* »Opinions litteroires, philosophiques et industrielles», 
Varis 1825, P- p. 144. 145 [»Kirjallisuutta, filosofiaa Ja talous­
tiedettä koskevia katsomuksia», Pariisi 1825. ss. 144. 145]; 
vrt. myös »Catechisme nolitique des industriels» [»Tuotannon- 
harjoittajien poliittinen katekismus»].

** [hyödyllinen on tuotantoa.!
*** [politiikka... on tuotantoa koskeva tiede !

48



päätökseen, että tuotannon lait ovatkin niitä 
lakeja, jotka viime kädessä määräävät yhteiskun­
takehityksen ja joiden tutkimisen pitäisi muodos­
tua tulevaisuutta ennustamaan pyrkivän ajatteli­
jan tehtäväksi. Paikoin hän lähenee tuota 
ajatusta, mutta vain paikoin ja vain lähenee.

Tuotantoa varten tarvitaan työkaluja. Noita 
kaluja ei ole valmiina luonnossa, ihmisen on kek­
sittävä ne. Kyseisen työkalun keksiminen ja jopa 
pelkkä käyttökin edellyttää tuottajan henkisen 
kehityksen tiettyä astetta. Siksi tuotannon kehitys 
on käsitettävä ihmiskunnan henkisen kehityksen 
ehdottomaksi tulokseksi. Näyttää siltä, että tässä­
kin mielipide, »valistus» (lumieres) hallitsee jaka­
mattomasti maailmaa. Ja mitä selvempänä tulee 
esiin tuotannon tärkeä osuus, sitä varmemman 
vahvistuksen näyttää saavan tuo 1700-luvun 
filosofien näkökanta. Saint-Simon kannattaa sitä 
johdonmukaisemmin kuin ranskalaiset valistajat, 
sillä hän pitää selvänä sitä, että ideat saavat 
alkunsa aistimuksista ja siksi hänellä on vähem­
män aihetta syventyä pohtimaan ympäristön 
ihmiseen tekemää vaikutusta. Tietojen kehitys on 
hänen mielestään historiallisen liikunnan perus­
tekijä.* Hän koettaa löytää tuon kehityksen lait; 
niinpä hän saa selville samaisen kolmen asteen, 
teologisen, metafyysisen ja positiivisen asteen 
lain, jonka Auguste Comte esitti myöhemmin 
hyvin menestyksellisesti omana »löytönään».**

* Saint-Simon vie idealistisen historiankäsityksen äärim­
mäisyyteen. Ideat (»periaatteet») eivät hänen mielestään ole 
pelkästään yhteiskunnallisten suhteiden pohjimmainen perusta, 
vaan ideain Joukossa esittävät pääosaa »tieteelliset ideat» — 
»tieteellinen maailmanjärjestelmä» — Joista Juontuvat uskon­
nolliset ideat, Ja ne vuorostaan määräävät ihmisten moraali- 
käsitteet. Tämä on intellehtualismia,  joka vallitsi samaan 
aikaan saksalaisten filosofien keskuudessa. Jossa se sai kuiten­
kin aivan toisenlaisen muodon.

** Littr6 nousi kiivaasti Hubhardia vastaan, kun tämä 
osoitti tuohon... lainaukseen. Hän piti Saint-Simonille kuulu­
vana vain »kahden asteen lakia», teologisen Ja tieteellisen 
asteen. Flint esitti tuon Littr6n mielipiteen Ja huomautti: »Hän

4 -  <90 49



Nämäkin lait hän selittää silti viime kädessä 
ihmisluonnon ominaisuuksista johtuviksi. Hän 
sanoo: »Yhteiskunta koostuu yksilöistä, siksi 
yhteiskunnallisen järjen kehitys voi olla vain 
yksilöllisen järjen kehityksen toisintoa laajem­
massa mitassa.» Lähtien tästä perus väitteestä hän 
katsoo yhteiskuntakehityksen »lakinsa» lopulli­
sesti selvitetyiksi ja todistetuiksi aina, kun hän 
onnistuu löytämään niiden vahvistukseksi sopivan 
analogian yksilön kehityksestä. Hän väittää muun 
muassa, että vallan osuus yhteiskuntaelämässä 
supistuu ajan mittaan nollaan* Tuon osuuden 
vähitellen tapahtuva mutta jatkuva pieneneminen 
on eräs ihmiskunnan kehityksen laki. Miten hän 
perustelee tuota lakia? Hänen päätodisteensa on 
viittaus ihmisten yksilölliseen kehitykseen: alkeis­
koulussa lapsi on velvollinen tottelemaan ehdot­
tomasti vanhempia; keski- ja korkeakoulussa 
kuuliaisuusmomentti väistyy vähitellen taka-alalle 
luovuttaakseen lopullisesti paikan itsenäiselle toi­
minnalle kypsyysiässä. Katsottakoonpa vallan his­
toriaa miltä kannalta hyvänsä, jokainen ymmärtää

on oikeassa sanoessaan, että yhdessäkään Saint-Simonin teok­
sessa ei ole mainintaa kolmen asteen laista» (»Philosophy of 
History in France and Germany», Edinburgh and London 
MDCCCLXXIV, p. 158) (»Ranskan ja Saksan filosofianhisto- 
ria», Edinburgh ja Lontoo MDCCCLXXIV, s. 158). Tämän 
huomautuksen vastapainoksi esitämme seuraavan otteen Saint- 
Simonilta: »Kuka tähtitieteilijä, fyysikko, kemisti tai fysiologi 
ci tietäisi, että jokaisella tieteenalalla ennen puhtaasti teolo­
gisista ideoista positiivisiin siirtymistään ihmisjärki kannattaa 
pitkän aikaa metafysiikkaa? Eikö jokaisella tieteen historiaa 
harrastaneella synny täysi varmuus siitä, että tuo välitila on 
hyödyllinen ja ehdottoman tarpeellinen siirtymistä varten?» 
(»Du systfcme industriel», Paris MDCCCXXI, ргёГасе, 
p. p. VI—VII) (»Tuotannollisesta järjestelmästä», Pariisi 
MDCCCXXI, esipuhe, ss. VI—VII). Kolmen asteen laki oli 
Saint-Simonin mielestä niin tärkeä, että hän oli valmis selit­
tämään sillä puhtaasti poliittiset ilmiötkin, esimerkiksi »legis- 
tien ja metafyysikkojen» herruuden Ranskan vallankumouksen 
aikana. Flint olisi helposti »löytänyt» tämän, jos olisi lukenut 
tarkkaavaisesti Saint-Simonin teoksia. Valitettavasti on kui­
tenkin paljon helpompi kirjoittaa inhimill isen ajattelun tie­
teellistä historiaa kuin tutkia sen todellista kehitystä.

* Tämän ajatuksen häneltä lainasi myöhemmin ja vääristi 
Proudhon, joka rakensi sen perustalle anarftiaoppinsa.

50



nykyään, että tässä enempää kuin muuallakaan 
vertaus ei ole todiste. Jokaisen kyseisen jaottoman 
embryologisessa kehityksessä (ontogeniassa) on 
paljon analogioita sen lajin historiaan verraten, 
johon tuo jaoton kuuluu: ontogenia antaa paljon 
tärkeitä viitteitä fylogenian suhteen. Mutta mitä 
sanoisimmekaan nyt biologista, joka rupeaisi 
väittämään, että ontogeniasta on etsittävä perim­
mäistä selitystä fylogeniaan? Nykyaikainen biolo­
gia tekee juuri päinvastoin: se selittää jaottoman 
embryologisen historian lajin historian avulla.

Ihmisluontoon vetoaminen antoi erittäin oma­
laatuisen muodon kaikille niin Saint-Simonin 
itsensä kuin hänen oppilaittensakin muotoile­
mille yhteiskuntakehityksen »laeille».

Se johdatti heidät noidankehään.— Ihmiskun­
nan historia saa selityksensä ihmisluonnosta. 
Mistä sitten saamme tietää ihmisluonnon? Histo­
riasta.— Kiertämällä tuota kehää ei ilmeisesti 
voida ymmärtää enempää ihmisen luontoa kuin 
hänen historiaansakaan, voidaan vain tehdä niitä 
tai näitä erinäisiä, enemmän tai vähemmän syväl­
lisiä huomautuksia yhteiskuntailmiöiden siltä tai 
tältä alalta. Saint-Simon teki muutamia hienoja, 
toisinaan todella nerokkaita huomautuksia, mutta 
hänen päätavoitteensa — varman tieteellisen pe­
rustan löytäminen »politiikalle» — jäi saavutta­
matta.

Saint-Simon sanoo: »Ihmisjärjen edistyksen 
korkein laki alistaa valtaansa kaiken, hallitsee 
kaikkea; ihmiset ovat vain sen välikappaleita... Ja 
vaikka tuo voima (ts. tuo laki) on peräisin meistä 
(derive de nous), me pystymme yhtä vähän 
vapautumaan sen vaikutuksesta tai alistamaan 
sen valtaamme, kuin muuttamaan mielemme 
mukaan sen voiman vaikutusta, joka panee maan 
kiertämään auringon ympäri. Emme voi muuta 
kuin alistua tietoisesti tuohon lakiin (todellisen

4* 51



kaitselmuksemme valtaan), suhtautua sokean 
alistumisen asemesta tietoisesti liikkeeseen, jonka 
se meille määrää. Ohimennen mainittakoon, että 
nimenomaan tämä merkitseekin sitä askelta 
eteenpäin, joka vuosisatamme filosofisen tajun­
nan on suotu ottaa.»*

Ihmiskunta on siis täydellisesti oman henkisen 
kehityksensä lain alainen; se ei voisi vapautua 
sen vaikutuksesta siinäkään tapauksessa, että tah­
toisi sitä. Tarkastelkaamme huolellisemmin tätä 
väitettä ja havainnollisuuden vuoksi ottakaamme 
kolmen asteen laki. Ihmiskunta kulki teologisesta 
ajattelusta metafyysiseen ja metafyysisestä posi­
tiiviseen. Tämän lain vaikutus oli yhtä tehoavaa 
kuin mekaniikan lakien.

Asia saattaa hyvinkin olla näin, mutta herää 
kysymys: miten on ymmärrettävä ajatus siitä, 
että ihmiskunta ei voisi muuttaa tuon lain vaiku­
tusta vaikka tahtoisikin? Merkitseekö tämä, että 
se ei olisi voinut välttää metafysiikkaa, vaikka 
olisi oivaltanut positiivisen ajattelun etuisuudet 
jo teologisen kauden lopulla? Ilmeisesti ei; ja 
koska ei, niin yhtä ilmeistä on, että Saint-Simonin 
henkisen kehityksen lainomaisuutta koskevassa 
katsomuksessa itsessään on jotakin epäselvää. 
Mikä siinä on epäselvää? Mistä se johtuu?

Epäselvyys sisältyy siihen, että laki asetetaan 
vastakohdaksi pyrkimykselle muuttaa sen vaiku­
tusta. Koska ihmiskunnalle ilmaantuu tuollainen 
pyrkimys, on se jo sinänsä ihmiskunnan henkisen 
kehityksen historiaan kuuluva tosiseikka, ja lain 
on sisällytettävä itseensä tuo tosiseikka eikä tör­
mättävä siihen. Niin kauan kuin pidämme 
mahdollisena tuota yhteentörmäystä, emme ole 
vielä päässeet selvyyteen laki-käsitteestä ja jou-

* »Uorganisateur» [»Organisaattori»], s. 119, Saint-Simo- 
nin teosten IV nide, Joka on Saint-Simonin Ja Enfantinin koot­
tujen teosten XX nide.

52



dumme väistämättömästi jompaankumpaan kah­
desta äärimmäisyydestä: joko loittonemme lain- 
omaisuuden näkökannalta ja asetumme toivotun 
näkökannalle tai jätämme toivotun — tai oikeam­
min sanoen kyseisen aikakauden ihmisten toivo­
man — kokonaan huomioon ottamatta ja siten 
annamme laille jonkin mystisen sävyn, teemme 
siitä eräänlaisen fatumin. »Laki» onkin juuri tuol­
lainen fatum Saint-Simonilla ja yleensä utopis­
teilla, mikäli he puhuvat lainomaisuudesta. Huo­
mautettakoon muuten, että kun venäläiset »sub­
jektiiviset sosiologit» ryntäävät puolustamaan 
»yksilöä», »ihanteita» ynnä muita hyviä asioita, 
sotivat he nimenomaan utooppista, epäselvää, 
epätäydellistä ja siitä syystä paikkansapitämä- 
töntä »asioiden luonnollista kulkua» koskevaa 
oppia vastaan. Sosiologimme vieläpä ikään kuin 
eivät olisi kuulleetkaan, mitä merkitsee nykyai­
kainen yhteiskuntahistoriallisen prosessin lain- 
omaisuuden käsite.

Mistä on tullut utooppinen epäselvyys lain- 
omaisuuden käsitteeseen? Se on saanut alkunsa 
jo mainitsemastamme peruspuutteellisuudesta, 
joka oli ominainen utopistien, ja kuten tiedämme 
ei yksin heidän, käsitykselle ihmiskunnan kehi­
tyksestä. Ihmiskunnan historiaa selitettiin ihmis­
luonnosta johtuvaksi. Koska tuo luonto on annot- 
tu, annettuja ovat myös historiallisen kehityksen 
lait ja annettu on, kuten Hegel sanoisi, an sich jo 
koko historia. Ihminen voi yhtä vähän puuttua 
kehityksensä kulkuun kuin voi lakata olemasta 
ihminen. Kehityksen laki esiintyy kaitselmuk­
sena.

Tämä on sen teorian tuloksena ilmaantunutta 
historiallista fatalismia, joka on pitänyt tietouden 
menestystä, siis ihmisen tietoista toimintaa, his­
toriallisen liikunnan tärkeimpänä joustimena.

Edelleen.

53



Mikäli ihmisluonnon tutkimino i antaa avaimen 
historian ymmärtämiseen, niin miilulle ei ole niin­
kään tärkeää tutkia tosiasiallisesti historiaa kuin 
ymmärtää oikein nimenomaan tuota luontoa. 
Omaksuttuani oikean käsityksen ihmisluonnosta 
minä kadotan melkein kokonaan mielenkiinnon 
yhteiskuntaelämään sellaisena mitä se on ja kes­
kitän koko huomioni sellaiseen yhteiskuntaelä­
mään, jollaista sen tulisi olla ihmisluonnon 
mukaisesti. Historiallinen fatalismi ei lainkaan 
estä suhtautumasta käytännössä utooppisesti todel­
lisuuteen. Se päinvastoin myötävaikuttaa siihen 
katkaisemalla tieteellisen tutkimuksen langan. 
Fatalismi käy yleensä usein käsi kädessä äärim­
mäisen subjektivismin kanssa. Fatalismi julistaa 
tuon tuosta kumoamattomaksi historian laiksi 
oman mielialansa. Fatalisteihin juuri sopivat 
runoilijan sanat:

Was sie den Geist der Geschichte nennen
Ist nur der Herren eigner Geist.*

Saintsimonistit väittivät, että se yhteiskunnalli­
sen tuotteen osa, jonka saavat toisten työn riistä­
jät, pienenee vähitellen. Tuo pieneneminen oli 
heidän mielestään ihmiskunnan taloudellisen 
kehityksen tärkein laki. Todisteeksi he vetosivat 
korkokannan ja maankoron asteittaiseen alene­
miseen. Jos he olisivat noudattaneet tässä tapauk­
sessa ankarasti tieteellistä tutkimistapaa, olisivat 
he löytäneet mainitsemansa ilmiön taloudelliset 
syyt, ja siinä tarkoituksessa heidän olisi pitänyt 
tutkia huolellisesti tuotantoa, uusintamista ja 
tuotteiden jakoa. Tehtyään tämän he olisivat ehkä 
huomanneet, että korkokannan tai edes maan­
koron aleneminen, mikäli sitä todellisuudessa 
ilmeni, ei vielä laisinkaan todista omistajien

* [Se, mitä sanotaan historian hengeksi, 
on vain noiden herrojen oma henki.]

54



osuuden pienenemistä. Silloin heidän taloudelli­
nen »lakinsa» olisi saanut aivan toisen sana­
muodon. Siihen heillä ei riittänyt intoa. Varma 
usko ihmisluonnosta johtuvien salaperäisten la­
kien kaikkivoipaisuuteen ohjasi heidän ajatustoi­
mintansa aivan toiseen suuntaan. He sanoivat, 
että tähän saakka historiassa vallitsevana ollut 
tendenssi saattaa tulevaisuudessa vain voimistua: 
riistäjien osuuden jatkuva pieneneminen päättyy 
välttämättä sen täydelliseen katoamiseen, ts. 
itsensä riistäjäluokan häviämiseen. Koska näem­
me tämän ennakolta, meidän on jo nyt keksittävä 
uudet yhteiskuntajärjestelmän muodot, joissa ei 
tule olemaan sijaa riistäjille. Ihmisluonnon mui­
den ominaisuuksien perusteella voidaan päätellä, 
että noiden muotojen tulee olla niitä ja niitä... 
Yhteiskunnan uudestijärjestämisen suunnitelma 
saadaan valmiiksi hyvin nopeasti: tavattoman tär­
keä tieteellinen ajatus yhteiskunnallisten ilmiöi­
den lainomaisuudesta ratkaistaan parilla utooppi­
sella reseptillä...

Silloiset utopistit pitivät tuollaisia reseptejä 
ajattelijan tärkeimpänä tehtävänä. Kansantalous­
tieteen yhdellä tai toisella väittämällä ei sinänsä 
ollut merkitystä. Se sai merkitystä niiden käytän­
nöllisten johtopäätösten vuoksi, jotka siitä juon­
tuivat. J. B. Say väitteli Ricardon kanssa siitä, 
minkä mukaan määräytyy tavaroiden vaihtoarvo. 
Asiantuntijoiden kannalta tämä kysymys saattaa 
olla hyvinkin tärkeä. Sitäkin tärkeämpää on silti 
tietää, minkä mukaan arvon pitää määräytyä, 
mutta sitä asiantuntijat eivät valitettavasti ole 
ajatelleetkaan. Ajatelkaamme me asiantuntijoiden 
puolesta. Ihmisluonto puhuu meille vakuuttavasti 
sitä ja sitä. Kun alamme kuunnella sen ääntä, 
huomaamme ihmeeksemme, että asiantuntijoista 
tärkeältä näyttänyt kiista ei itse asiassa olekaan 
kovin tärkefä. Voidaan olla samaa mieltä Sayn

55



kanssa, sillä hänen väittämästään juontuvat joh­
topäätökset vastaavat täysin ihmisluonnon vaati­
muksia. Voidaan olla samaa mieltä myös Ricar- 
don kanssa, sillä hänenkin katsomuksensa oikein 
tulkittuina ja täydennettyinä voivat vain vahvis­
taa noita vaatimuksia. Tuolla tavalla utooppinen 
ajattelu sekaantui häikäilemättömästi niihin tie­
teellisiin kiistoihin, joiden merkitys jäi sille 
hämäräksi. Tuolla tavalla sivistyneet ja synnyn- 
näisesti hyvin lahjakkaat ihmiset, kuten Enfan­
tin, ratkoivat silloin kansantaloustieteen kiistaky­
symyksiä.

Enfantin on kirjoittanut paljon kansantalous­
tieteellisiä tutkimuksia, joita ei voida pitää 
merkittävänä panoksena tieteeseen, mutta joita ei 
saa ignoroidakaan, niin kuin tähän mennessä 
ovat tehneet kansantaloustieteen ja sosialismin 
historioitsijat. Enfantinin taloustieteellisillä tutki­
muksilla on merkityksensä mielenkiintoisena vai­
heena sosialistisen ajattelun kehityshistoriassa. 
Hänen suhteensa taloustieteilijöiden kiistoihin 
näkyy silti riittävän hyvin seuraavasta esimer­
kistä.

Kuten tunnettua Malthus kiisti itsepintaisesti ja 
muuten aika epäonnistuneesti Ricardon korkoteo- 
riaa vastaan. Enfantin oletti, että totuus on itse 
asiassa edellisen eikä jälkimmäisen puolella. Hän 
ei kuitenkaan väittänyt Ricardonkaan teoriaa 
vastaan, sillä ei pitänyt sitä tarpeellisena. Hänen 
mielestään kaikki »järkeilyt koron olemuksesta ja 
omistajan työntekijältä anastaman osuuden todel­
lisesta suhteellisesta suurenemisesta tai pienene­
misestä olisi pitänyt tiivistää yhdeksi kysymyk­
seksi: millaiset ovat luonteeltaan ne suhteet, joi­
den tulisi yhteiskunnan etujen kannalta vallita 
asioista loitonneen tuottajan (näin Enfantin 
nimitti maanomistajia) ja aktiivisen tuottajan 
(ts. farmarin) välillä? Kun nuo suhteet saadaan

56



selville, on vain löydettävä keinot, joiden avulla 
nuo suhteet saatetaan voimaan; tällöin on otettava 
huomioon myös yhteiskunnan silloinen tila; kaik­
ki muut kysymykset (paitsi edellä asetettua) oli­
sivat kuitenkin toisarvoisia ja häiritsisivät vain 
niitä toimenpiteitä^ joiden tulisi myötävaikuttaa 
mainittujen keinojen käyttämiseen.»*

Kansantaloustieteen, jota Enfantin nimittäisi 
mieluummin »teollisuuden filosofiseksi histo­
riaksi», tärkeimpänä tehtävänä on osoittaa eri 
tuottajakerrosten väliset keskinäissuhteet sekä 
koko tuottajien luokan ja muiden yhteiskunta­
luokkien väliset suhteet. Nuo suhteet voidaan 
osoittaa teollisen luokan historiallisen kehityksen 
tutkimisen perusteella, ja tutkimisen perustaksi 
on tällöin asetettava »uusi käsitys ihmissuvusta» 
eli toisin sanoen ihmisluonnosta.**

Kiistäessään Ricardon korkoteorian Malthus 
kiisti samalla hyvin tunnetun. työn arvoteorian, 
kuten meillä sitä nykyään nimitetään. Perehty­
mättä paremmin kiistan olemukseen Enfantin 
kiiruhti ratkaisemaan sen tekemällä utooppisen 
lisäyksen (korjauksen, kuten meillä nykyään 
sanotaan) Ricardon korko-oppiin: »Mikäli ym­
märrämme oikein tuota teoriaa, siihen olisi näh­
tävästi lisättävä, että... työntekijät maksavat 
(maksavat korkona) eräille henkilöille levosta, 
jota nämä nauttivat, sekä tuotantovälineiden käyt­
töoikeudesta.»

Työntekijöillä Enfantin tarkoittaa tässä niin 
ikään ja pääasiallisesti farmari-yrittäjiä. Se, mitä 
hän sanoo heidän suhteestaan maanomistajiin, on

* Artikkelista »Considörations sur la haisse Progressive 
du loyer des objets mobiliers et immobiliers», »Producteur», 
t. I, p. 564 [»Mietteitä irtaimiston ja kiinteistön vuokran 
progressiivisesta alenemisesta», »Tuottaja», I nide, s. 564].

** Ks. varsinkin artikkelia »Considörations sur les prog- 
rfes de 1'öconomie politique», »Producteur», t. IV [»Mietteitä 
edistyksestä Ja kansantaloustieteestä», »Tuottaja», IV nide].

57



aivan oikein. Koko hänen »korjauksensa» rajoit­
tuu silti vain Ricardonkin mainiosti tunteman 
ilmiön jyrkempään esittämiseen. Sitä paitsi tuo 
jyrkkä ilmaus (A. Smithin ilmaukset olivat usein 
vielä jyrkempiä) ei vain jätä ratkaisematta enem­
pää arvo- kuin korkokysymystäkään, vaan pois­
taa sen kokonaan Enfantinin näköpiiristä. Mutta 
hänelle noita kysymyksiä ei ollut olemassakaan; 
häntä kiinnosti yksinomaan tuleva yhteiskunta­
rakenne; hänen kannaltaan oli tärkeää saada 
lukija vakuuttumaan siitä, että tuotantovälineiden 
yksityisomistusta ei pidä oUa olemassa. Enfantin 
sanoo suoraan, että ilman noita käytännöllisiä 
kysymyksiä kaikki tieteelliset kiistat arvosta 
olisivat pelkkää kiistelyä sanoista. Tämä on niin 
sanoaksemme subjektiivinen menetelmä kansan­
taloustieteessä.

Utopistit eivät ole missään ehdottaneet suo­
raan tätä »menetelmää». Mutta sitä, että he kal­
listuivat halukkaasti sen kannalle, osoittaa muun 
muassa se, että Enfantin moitti Malthusia (!) 
liiallisesta objektiivisuudesta. Objektiivisuus oli 
muka tuon kirjailijan pääpuute. Joka tuntee 
Malthusin teoksia, hän tietää, että nimenomaan 
objektiivisuutta (esimerkiksi Ricardolle ominaista) 
puuttui aina »Essay on the principle of popula- 
tion» teoksen kirjoittajalta. Meille on tietymä- 
töntä, oliko Enfantin lukenut itseään Malthusia 
(kaikesta päätellen hän tunsi Ricardon katsomuk­
sia vain ranskalaisten taloustieteilijöiden Ricar- 
dolta lainaamien otteiden mukaan), mutta jos 
olisikin lukenut, niin tuskinpa hän olisi arvosta­
nut niitä niiden todellisen arvon mukaan ja 
tuskinpa olisi osannut näyttää, että todellisuus 
on ristiriidassa Malthusin kanssa. Enfantin poh­
diskeli sitä, mitä pitäisi olla, eikä ehtinyt eikä ha­
lunnutkaan syventyä huolellisesti siihen, mitä oli. 
Hän oli valmis sanomaan ensimmäiselle kohtaa-

58



malleen sykofantille: »Olette oikeassa, nykyaikai­
sessa yhteiskuntaelämässä asiat kehittyvät juuri 
niin kuin te kuvaatte, mutta te olette liian objek­
tiivinen; katsokaa asiaa inhimilliseltä kannalta, 
niin huomaatte, että yhteiskuntaelämämme pitää 
järjestää uudelleen.»

Utooppisen diletantismin oli pakko tehdä teo­
reettisia myönnytyksiä jokaiselle enemmän, tai 
vähemmän oppineelle porvarillisen järjestyksen 
puolustajalle. Kyvyttömyytensä tuntoa lieven­
tääkseen utopisti lohduttaa itseään moittimalla 
vastustajiaan objektiivisuudesta: olettakaamme, 
että olette muka oppineempia kuin minä, mutta 
minä olen hyväluontoisempi. Utopisti ei kumoa 
oppineita porvariston puolustajia, hän tekee väin 
»huomautuksia» ja »korjauksia» heidän teorioi­
hinsa.

Samanlainen, kerrassaan utooppinen suhde yh­
teiskuntatieteeseen pistää tarkkaavaisen lukijan 
silmään »subjektiivisten» sosiologien teosten 
jokaisella sivulla. Joudumme vielä puhumaan 
siitä paljon. Tässä rajoitumme kahteen kuvaavaan 
esimerkkiin.

1871 julkaistiin edesmenneen N. Ziberin väi­
töskirja »Ricardon arvo- ja pääomateoria myö­
hempien lisäysten ja selitysten valossa». Esipu­
heessa tekijä puhuu myötätuntoisesti, mutta vain 
ohimennen hra J. Zukovskin artikkelista »Smithi- 
läinen suunta ja positivismi taloustieteessä» (mai­
nittu artikkeli ilmestyi jo 1864 »Sovremennikis- 
sa»). Tuon sivumennen tehdyn maininnan joh­
dosta hra Mihailovski huomautti: »Minun on mie­
luista muistella, että artikkelissa ’J. G. Zukovskin 
kirjallisesta toiminnasta’ arvostin oikeudenmu­
kaisesti taloustieteilijämme ansiot. Sanoin nimit­
täin hra Zukovskin lausuneen jo kauan sitten 
ajatuksen siitä, että on välttämätöntä palata kan­
santaloustieteen alkulähteisiin, joihin sisältyvät

59



kaikki tiedot tieteen peruskysymysten oikeaa 
ratkaisua varten, tiedot, jotka kansantaloustie­
teen nykyinen koulukurssi on kerrassaan vääris­
tänyt. Mutta osoitin silloin heti, että kunnia tuon 
Karl Marxin voimakkaissa käsissä niin hedelmäl­
liseksi osoittautuneen ajatuksen ensikertaisesta 
käytöstä ei venäläisessä kirjallisuudessa kuulunut 
hra Zukovskille, vaan toiselle kirjailijalle, artik­
kelien Taloudellinen toiminta ja lainsäädäntö’ 
(’Sovremennik’, 1859) sekä 'Pääoma ja työ’ 
(1860) ja Milliä koskevien huomautusten ym. 
tekijälle.12 Paitsi ikäeroa tuon kirjailijan ja 
hra Zukovskin välinen ero ilmenee havainnolli­
sesti seuraavassa. Kun esimerkiksi hra Zukovski 
todistelee seikkaperäisesti ja ankaran tieteellisesti, 
jopa hieman pedanttisestikin, että työ on arvon 
mitta ja että kaikenlaisen arvon tuottaa työ, niin 
mainittujen artikkelien tekijä ottaen huomioon 
myös asian teoreettisen puolen korostaa pääasial­
lisesti siitä loogisesti juontuvaa käytännöllistä 
johtopäätöstä: työn tuotteena ja mittana kaikkien 
arvojen on kuuluttava työlle.»* Ei tarvitse olla 
suurikaan kansantaloustieteen tuntija voidakseen 
tietää, että »Milliä koskevien huomautusten teki­
jä» ei laisinkaan ymmärtänyt sitä arvoteoriaa, 
joka myöhemmin kehittyi niin loistavasti »Marxin 
voimakkaissa käsissä». Ja jokainen sosialismin 
historiaa tunteva henkilö ymmärtää, miksi tuo 
tekijä vastoin hra MihailovSkin vakuutteluja 
nimenomaan »jätti huomioon ottamatta asian teo­
reettisen puolen» ja viehättyi aprikoimaan sitä, 
minkä normin mukaan pitää tapahtua tuotteiden 
vaihdon hyvin järjestetyssä yhteiskunnassa. Milliä 
koskevien huomautusten tekijä tarkasteli talous- 
kysymyksiä utopistin kannalta. Se oli aivan luon-

* N. K. Mihailovskin teokset, I I  nide, 2. painos. Pietari 
1888, se. 239—240.

60



nollista siihen aikaan. Se taas on hyvin kum­
mallista, että hra Mihailovski ei ole päässyt 
luopumaan tuosta näkökannasta seitsemänkym­
mentäluvulla (eikä ole luopunut myöhemminkään, 
muussa tapauksessa hän olisi korjannut virheensä 
teostensa uudessa painoksessa), jolloin on helppo 
saada jopa yleistajuisista teoksista oikeampi käsi­
tys asioista. Hra Mihailovski ei ole ymmärtänyt 
sitä, mitä »Milliä koskevien huomautusten tekijä» 
puhui arvosta. Näin on tapahtunut siksi, että hän­
kin on »jättänyt huomioon ottamatta asian teo­
reettisen puolen» viehätyttyään »siitä loogisesti 
juontuvaan käytännölliseen johtopäätökseen», ts. 
viehätyttyään pohtimaan sitä, että »kaikkien 
arvojen on kuuluttava työlle». Me tiedämme jo, 
että viehättyminen käytännöllisiin johtopäätöksiin 
on aina vaikuttanut vahingoittavasti utopistien 
teoreettisiin järkeilyihin. Kuinka vanha on hra 
Mihailovskin ymmälle saattanut »johtopäätös», 
näkyy siitä seikasta, että sen ovat tehneet Ricar- 
don arvoteoriasta jo kaksikymmentäluvun eng­
lantilaiset utopistitI3. Utopistina hra Mihailovskia 
ei kuitenkaan kiinnosta edes utopioiden historia.

Toinen esimerkki. Vuonna 1882 hra V. V. selitti 
kirjansa »Kapitalismin kohtalot Venäjällä» il­
maantumista seuraavalla tavalla:

»Tämän kokoelman muodostavat eri aikakaus­
lehdissä julkaistut artikkelit. Julkaistessamme ne 
erillisenä painoksena olemme yhtäläistäneet niitä 
vain ulkoasultaan, sijoittaneet aineiston hieman 
eri tavalla ja poistaneet toistot (ei läheskään 
kaikkia, niitä on jäänyt vielä hyvin paljon 
hra V. V:n kirjaan.— G. P.). Artikkelien sisältö 
on jäänyt entiseksi; uusia tosiasioita ja peruste- 
luja on esitetty vähän. Koska sittenkin rohke- 
nemme ehdottaa toistamiseen työmme lukijalle, 
niin teemme sen pelkästään siksi, että hyökkää­
mällä samanaikaisesti koko asevaraston voimin

61



lukijan maailmankatsomusta vastaan pakottai­
simme sivistyneistön kiinnittämään huomiota 
asetettuun kysymykseen (kuva: hra V. V. ’koko 
asevaraston voimin’ hyökkää lukijan maailman­
katsomusta vastaan, ja pelästynyt sivistyneistö 
suostuu antautumaan, kiinnittää huomiota jne.— 
G. P.), saisimme kapitalismin ja narodnikkilai- 
suuden oppineet ja valantehneet yhteiskuntapo­
liittiset kirjailijamme tutkimaan Venäjän talou­
dellisen kehityksen lakia, joka muodostaa maan 
kaikkien muiden elämänilmausten perustan. 
Ilman tuon lain tuntemusta ei järjestelmällinen ja 
menestyksellinen yhteiskunnallinen toiminta ole 
mahdollista, ja tuskinpa meillä vallitsevia käsi­
tyksiä Venäjän lähitulevaisuudesta voidaan sanoa 
laiksi (käsityksiä... voidaan sanoa laiksi?! — 
G. P.) ja tuskinpa ne voivat olla varmana perus­
tana käytännölliselle maailmankatsomukselle.» 
(Esipuhe, s. 1.)

Vuonna 1893 sama hra V. V., joka ort ehtinyt 
jo tulla »valantehneeksi», joskaan — mikä vahin­
ko! — ei vieläkään »oppineeksi», narodnikkilai- 
suuden poliittiseksi kirjailijaksi, osoittautuu jo 
luopuneen ajatuksesta, että taloudellisen kehi­
tyksen laki muodostaa »maan kaikkien muiden 
elämänilmausten perustan». Nyt hän hyökkää 
»koko asevaraston voimin» niiden ihmisten 
»maailmankatsomusta» vastaan, joilla on tuo 
»katsomus», nyt hän olettaa, että tuossa »katso­
muksessa historian prosessi muuttuu johdannai­
sen ihmisen asemesta tuottavaksi voimaksi, ihmi­
nen taas muuttuu sen kuuliaiseksi välikappaleek­
si»*; nyt hän pitää yhteiskunnallisia suhteita 
»ihmisen henkisen maailman johdannaisena»** 
ja suhtautuu tavattoman epäluuloisesti oppiin

* »Suuntauksemme», Pietari 1893, s. 138.
** L. cit., ss. 9, 13, 140 ja monet muut.

62



yhteiskunnallisten ilmiöiden lainomaisuudesta 
asettaen tuon opin vastakohdaksi »historian pro­
fessorin N. I. Karejevin tieteellisen historianfilo­
sofian» (ymmärtäkää, pakanat, ja alistukaa, sillä 
kanssamme on itse hra professori!)*

Millainen käänne jumalan sallimuksesta! Mikä 
sen on aiheuttanut? Kas tämä. Vuonna 1882 
hra V. V. etsi »Venäjän taloudellisen kehityksen 
lakia» ja kuvitteli, että tuo laki tulee olemaan 
vain hänen omien, hra V. V:n »ihanteiden» tie-4 
teellinen ilmaus. Hän oli jopa varma, että löysi 
tuon »lain», nimenomaan Venäjän kuolleena syn­
tyneen kapitalismin »lain». Sen jälkeen kuluneet 
yksitoista vuotta eivät menneet häneltä hukkaan. 
Hänen oli tunnustettava, joskaan ei ääneen, että 
kuolleena syntynyt kapitalismi kehittyy yhä 
enemmän. Kävi niin, että kapitalismin kehityk-. 
sestä tuli miltei kiistattomin »Venäjän taloudelli­
sen kehityksen laki». Niinpä hra V. V. kiiruhti 
kääntämään nurinpäin »historianfilosofiansa»: 
hän, »lakia» etsinyt, alkoi puhua, että tuollainen 
etsiskely on joutavaa ajan haaskausta. Venäläinen 
utopisti on valmis nojaamaan »lakiin», mutta hän 
luopuu siitä heti niin kuin Pietari Jeesuksesta, jos 
»laki» ei vain vastaa hänen »ihannettaan», jota 
sen on tuettava kaikin mokomin. Hra V. V. ei 
muuten nytkään ole riitaantunut ainiaaksi »lain» 
kanssa. »Luonnollisen katsomusten systematisoin­
nin pyrkimyksen tulisi ohjata venäläistä sivisty­
neistöä rakentamaan taloudellisten suhteiden evo­
luution itsenäisen kaavan, joka vastaisi maamme 
kehitystarpeita ja -ehtoja; ja tuo työ tulee 
epäilemättä tehtyä aivan lähitulevaisuudessa.» 
(»Suuntauksemme», s. 114.) »Itsenäistä kaavaa» 
»rakentaessaan» Venäjän sivistyneistö antautuu 
nähtävästi samoihin harrastuksiin, joihin hra V. V.

* L. cit., s. 143 Ja seur.

63



antautui »Kapitalismin kohtaloissaan» »lakia» 
etsiessään. Kun kaava löytyy — ja hra У. V. van­
noo, että se löydetään aivan lähitulevaisuudessa — 
tekee kirjoittajamme yhtä juhlallisen sovinnon 
lainomaisuuden kanssa kuin evankeliumissa isä 
teki tuhlaajapoikansa kanssa. Sepä hauskaa! On 
itsestään selvää, että silloinkaan kun hra V. V. 
yhä vielä etsi »lakia», hän ei käsittänyt selvästi, 
mikä merkitys tuolla sanalla on yhteiskuntailmiöi- 
hin sovellettuna. Hän käsitti »lain» siten kuin sen 
käsittivät 1820-luvun utopistit. Vain näin voidaan 
selittää se, että hän toivoi löytävänsä yhden 
maan, Venäjän, kehityksen lain. Miksi hän sitten 
esittää oman ajattelutapansa venäläisille marxilai­
sille kuuluvana? Hän erehtyy, jos luulee, että he 
eivät ole päässeet utopisteja pitemmälle yhteis- 
kuntailmiöiden lainomaisuuden ymmärtämisessä. 
Hänen väitteensä venäläisiä marxilaisia vastaan 
taas osoittavat, että hän luulee sitä. Eikä yksin 
hän ole sitä mieltä; sitä mieltä on itse »historian 
professori» hra Karejev; sitä mieltä ovat kaikki 
»marxilaisuuden» vastustajat. Aluksi he väittä­
vät, että yhteiskuntailmiöiden lainomaisuuden 
utooppinen käsitys kuuluu marxilaisille, ja sitten 
ruoskivat tuota käsitystä enemmän tai vähem­
män epäilyttävää menestystä saavuttaen. Todella 
taistelua tuulimyllyjä vastaan!

Sivumennen oppineesta »historian professo­
rista». Hän esittää seuraavanlaisin ilmauksin 
subjektiivisen näkökannan ihmiskunnan historial­
liseen kehitykseen nähden: »Kun historianfiloso­
fiassa kohdistamme huomion edistyskysymykseen, 
niin suoritamme siten tieteen oleellisen sisällön, 
sen tosiasioiden ja niiden ryhmittelyn valinnan. 
Tosiasioita ei kuitenkaan voida keksiä eikä 
asettaa keksittyihin suhteisiin (enempää valin­
nassa kuin ryhmittelyssäkään ei siis voi olla 
mitään mielivaltaista? Ryhmittelyn tulee siis

64



vastata täydelleen objektiivista todellisuutta? 
Kyllä! Kuulkaapa! — G. P.), ja historian kuvaus 
tietyltä näkökannalta pysyy objektiivisena totuu­
dellisen kuvauksen mielessä. Tällöin ilmaantuu 
näyttämölle toisenlainen subjektivismi: luova syn­
teesi saattaa luoda kokonaisen ihanteellisten nor­
mien maailman, toivotun maailman, todellisen ja 
oikeudenmukaisen maailman, johon tullaan ver­
taamaan todellista historiaa eli sen objektiivista 
kulkua ihmiskunnan elämässä tapahtuneiden 
oleellisten muutosten tietynlaisen ryhmittelyn 
kannalta. Tuon vertailun perusteella syntyy histo­
rianprosessin arviointi, joka ei myöskään saa silti 
olla mielivaltainen. On todistettava, että ryhmi­
tellyt tosiasiat meille annetussa muodossa omaa­
vat sen merkityksen, jonka oletamme niillä 
olevan asettuessamme tietylle näkökannalle, hy- 
väksyessämme tietyn kriteerin niiden arvioimi­
seksi.»

Stsedrinin »kunnianarvoinen moskovalainen 
historioitsija» objektiivisuudellaan kerskaillen sa­
noi: minulle on samantekevää, Jaroslavko löi 
Izjaslavin vai Izjaslav Jaroslavin.14 »Kokonai­
sen ihanteellisten normien maailman, toivotun 
maailman, todellisen ja oikeudenmukaisen maail­
man» itselleen luonut hra Karejev on kaukana 
tuollaisesta objektiivisuudesta. Hän on myötämie­
linen vaikkapa Jaroslaville, ja* vaikka hän ei sälli­
kään itselleen kuvata tämän häviötä voitoksi 
(»tosiasioita ei voida keksiä»), pitää hän kallis­
arvoisena oikeutenaan vuodattaa muutaman kyy­
neleen Jaroslavin surkean kohtalon vuoksi eikä 
voi pidättyä kiroamasta hänen voittajaansa, Izjas- 
lavia. Tuollaista »subjektivismia» vastaan on vai­
kea sanoa mitään. Hra Karejev kuvaa sen kuiten­
kin suotta noin värittömäksi ja siitä syystä 
vaarattomaksi. Tuollainen kuvaus merkitsee, ettei 
sen todellista olemusta ole ymmärretty, merkitsee

h -  iSO
65



sen hukuttamista sentimentaaliseen sanatulvaan. 
Todellisuudessa »subjektiivisten» ajattelijain tun­
nusomaisena piirteenä on se, että »toivottu maail­
ma, todellinen ja oikeudenmukainen maailma» ei 
liity heillä lainkaan historiallisen kehityksen 
objektiiviseen kulkuun: toisaalta »toivottu», toi­
saalta »todellinen», ja noita kahta aluetta erottaa 
toisistaan kokonainen kuilu, sama kuilu, joka 
dualisteilla erottaa materiaalista maailmaa hen­
kisestä.15 1800-luvun yhteiskuntatieteen tehtävänä 
oli muun muassa rakentaa silta tuon nähtävästi 
pohjattoman kuilun yli. Niin kauan kuin emme . 
rakenna tuota siltaa, meidän on pakko sulkea 
silmämme todelliselta ja keskittää koko huo­
miomme »toivottuun» (kuten tekivät esimerkiksi 
saintsimonistit), minkä vuoksi tuon »toivotun» 
toteutuminen vain hidastuu, sillä käy vaikeam­
maksi saada oikeaa käsitystä siitä.

Kuten jo tiedämme, restauraatioajan historioit­
sijat toisin kuin 1700-luvun valistajat pitivät 
jokaisen kyseisen maan valtiollisia laitoksia sen 

„ kansalaisolojen tuloksena. Silloin tuo uusi katso­
mus levisi ja voimistui siinä määrin, että käytän­
nöllisiin kysymyksiin sovellettuna se paisui omi­
tuisiin, meille nykyään miltei käsittämättömiin 
äärimmäisyyksiin. Niinpä J. B. Say väitti, että 
taloustieteilijän ei pidä harrastaa poliittisia kysy­
myksiä, sillä kansantalous voi kehittyä yhtä hyvin 
jopa diametraalisesti vastakkaisten poliittisten 
järjestelmien vallitessa. Saint-Simon pani kiittäen 
merkille Sayn ajatuksen, vaikka ymmärsikin sen 
sisällön hieman syvällisemmin. Hyvin harvoja 
poikkeuksia lukuun ottamatta kaikilla 1800-luvun 
utopisteilla on tällainen näkökanta »politiikan»' 
suhteen.

Teoreettisesti tuo näkökanta on virheellinen 
kahdessa suhteessa. Tuolla kannalla olleet hen­
kilöt ensinnäkin unohtivat, että yhteiskuntaelä-

66



massa samoin kuin kaikkialla, missä on kysymyk­
sessä prosessi eikä erillinen ilmiö, seuraus 
muuttuu vuorostaan syyksi ja syystä tulee seu­
raus; lyhyesti sanoen he luopuivat tässä hyvin 
sopimattomaan aikaan siitä samasta vuorovaiku­
tuksen näkökannasta, johon muissa tapauksissa 
ja niin ikään sopimattomasti rajoittui heidän ana­
lyysinsa. Toiseksi mikäli valtiolliset suhteet ovat 
sosiaalisten seurausta, on käsittämätöntä, miten 
äärimmäisen erilaatuiset seuraukset (täysin vas- 
takkaisluontoiset valtiolliset laitokset) saattavat 
juontua samasta syystä, samanlaisesta »rikkau­
den» tilasta. Maan valtiollisten laitosten ja sen 
taloudellisen tilan syy-yhteyden käsite jää tässä 
nähtävästi yhä vielä tavattoman hämäräksi. Ei 
tosiaankaan ole vaikeaa osoittaa, kuinka hämärä 
se on kaikilla utopisteilla.

Käytännössä tuo hämäryys johti kahdenlaisiin 
seurauksiin. Toisaalta työn järjestelystä niin pal­
jon puhuneet utopistit olivat valmiit silloin tällöin 
toistamaan vanhaa 1700-luvun tunnusta »laissez 
faire, laissez passer». Niinpä Saint-Simon, joka 
piti teollisuuden järjestelyä 1800-luvun suurim­
pana tehtävänä, sanoi: »1’industrie a besoin d’etre 
gouvernee le moins possible» (teollisuus kaipaa, 
että sitä johdettaisiin mahdollisimman vähän).* 
Toisaalta taas muutamia myöhemmälle kaudelle 
ajoittuvia poikkeuksia lukuun ottamatta utopistit 
olivat kerrassaan välinpitämättömiä ajankohtai­
sen politiikan, päivänpolttavien poliittisten kysy­
mysten suhteen.

Valtiollinen rakenne on seuraus eikä syy. Seu­
raus pysyy aina seurauksena eikä muutu

* 1700-luvun valistajien katsomukset olivat aivan yhtä 
ristiriitaisia, joskin heidän ristiritaisuutensa ilmeni toisaalla. 
He kannattivat valtion puuttumattomuutta Ja ajoittain kuiten­
kin vaativat lainsäätäjältä pikkutarkkaa sääntelyä. Valistajat 
eivät myöskään käsittäneet »politiikan» (Jota he pitivät syynä) 
Ja talouden (jota he pitivät seurauksena) yhteyttä.

5* 67



vuorostaan syyksi. Tästä seuraa melko suora 
johtopäätös, että »politiikka» ei voi olla yhteis­
kuntataloudellisten »ihanteiden» toteuttamisen 
välineenä. Siksi voidaan ymmärtää politiikalle 
selkänsä kääntäneen utopistin mentaliteettia. 
Mihin he sittenkin perustivat laskelmansa yhteis­
kunnan uudestijärjestämisen suunnitelmiensa to­
teuttamisessa? Mika oli heidän käytännöllisten 
toiveidensa perustana? Kaikki ja ei mikään. 
Kaikki siinä mielessä, että he odottivat apua yhtä­
lailla aivan vastakkaisilta puolilta. Ei mikään 
siinä mielessä, että kaikki heidän toiveensa olivat 
täysin perusteettomia.

Utopistit kuvittelivat olevansa tavattoman käy­
tännöllisiä ihmisiä. He vihasivat doktrinäärejä»16 
ja toivat näiden kaikkein mahtipontisimmat peri­
aatteet empimättä omien idees fixes* uhriksi. He 
eivät olleet liberaaleja eivätkä vanhoillisia, eivät 
monarkisteja eivätkä tasavaltalaisia; he suostui­
vat yhtälailla menemään niin liberaalien kuin 
vanhoillistenkin, niin monarkistien kuin tasaval- 
talaistenkin mukana saadakseen vain toteutettua 
»käytännön» ja, kuten heistä tuntui, äärimmäisen 
käytännölliset suunnitelmansa. Vanhoista utopis­
teista Fourier on tässä suhteessa erikoisesti mer­
killepantava. Samoin kuin Gogolin kuvaama 
Kostanzoglo17 hän koetti löytää asiallisen käytön 
jos minkälaiselle rojulle. Väliin hän houkutteli 
koronkiskureita tavattoman suurilla korkoprosen­
teilla, joita heidän pääomansa alkaa tuottaa tule­
vassa yhteiskunnassa; väliin hän vetosi melonien 
ja artisokkien harrastajiin lupaillen heille erin­
omaisia meloneja ja artisokkeja tulevaisuudessa; 
väliin taas hän uskotteli Ludvig Filipille, että 
uuden yhteiskuntajärjestelmän vallitessa Orleans- 
suvun prinssessoilla, joita jalosukuiset prinssit

* [fiksi idea, piintynyt päähänpisto.]

68



ylenkatsoivat siihen aikaan, tulee olemaan run­
saasti kosijoita. Hän tarrasi jokaiseen oljenkor­
teen. Mutta suotta I Eivät koronkiskurit tai melo­
nien ja artisokkien harrastajat enempää kuin 
»kuningas-kansalainenkaan» kallistaneet kor­
vaansa, kuten sanotaan, eivätkä kiinnittäneet 
vähäisintäkään huomiota Fourierin niin vakuutta­
vilta näyttäneisiin laskelmiin. Hänen käytännöl­
lisyytensä oli jo ennakolta tuomittu epäonnistu­
maan, se osoittautui ilottomaksi onnellisen sattu­
man tavoitteluksi.

Jo 1700-luvun valistajat harjoittivat ahkerasti 
onnellisen sattuman tavoittelua. Nimenomaa^ 
tuollaisen sattuman toivossa he pyrkivät kaikin 
mokomin ystävälliseen kanssakäymiseen senai­
kaisten enemmän tai vähemmän valistuneiden 
»lainsäätäjien» ja aristokraattien kanssa. Tavalli­
sesti luullaan, että koska ihminen uskoo mielipi­
teen hallitsevan maailmaa, ei hänellä ole enää 
syytä olla huolestunut tulevaisuuden suhteen: la 
raison finira pas avoir raison*. Asia ei kuitenkaan 
ole siten. Milloin, mitä tietä järki saa voiton? 
Valistajat sanoivat, että yhteiskuntaelämässä 
kaikki riippuu viime kädessä »lainsäätäjästä». 
Siksi he suostuttelivatkin lainsäätäjiä. Samat 
valistajat tiesivät silti hyvin, että ihmisen luonne 
ja katsomukset riippuvat kasvatuksesta ja että 
kasvatus ei yleensä kehittänyt »lainsäätäjissä» 
taipumusta valistusteoriain omaksumiseen. Siksi 
he eivät voineet olla tajuamatta, että lainsäätä­
jistä on vähän toiveita. Neuvoksi jäi vain panna 
toiveensa onnelliseen sattumaan. Kuvitelkaa, että 
teillä on suuri laatikko, jossa on paljon mustia 
palloja ja pari kolme valkoista. Te otatte siitä 
pallon kerrallaan. Teillä on joka kerta verratto­
masti vähemmän mahdollisuuksia saada käteenne

* [Järki saa viime kädessä voiton.]

69



valkoinen pallo kuin musta. Suoritettuanne toimi­
tuksen riittävän monta kertaa saatte vihdoin 
valkoisenkin pallon. Samoin käy »lainsäätäjien­
kin» suhteen. Kussakin erillisessä tapauksessa on 
verrattomasti uskottavampaa, että lainsäätäjä aset­
tuu »filosofeja» vastaan, mutta löytyy kai vihdoin 
filosofien kanssa samoin ajattelevakin lainsää­
täjä. Hän tekee kaiken, mitä järki vaatii. Helve- 
tius järkeili siten, kirjaimellisesti siten.* Sub- 
fektiiuis-idealistinen historiankäsitys (»mielipiteet 
hallitsevat maailmaa»), joka näennäisesti antaa 
niin laajalti sijaa ihmisen vapaudelle, jättää hänet 
itse asiassa sattuman leikkikaluksi. Siksi tuo kat­
somus on olemukseltaan hyvin iloton.

Emme tunne esimerkiksi mitään sen ilotto- 
mampaa kuin 1800-luvun lopulla vaikuttavien 
utopistien, ts. venäläisten narodnikkien ja sub­
jektiivisten sosiologien katsomukset. Jokaisella 
heistä on valmis suunnitelma yhteisön ja sen 
mukana koko talonpoikaisten pelastamiseksi, jo­
kaisella on oma »edistyksen kaavansa». Mutta 
mikä harmi! Elämä kulkee omaa latuaan välit­
tämättä heidän kaavoistaan, joille ei jää muuta 
neuvoa kuin raivata itselleen elämästä riippu­
matonta tietä abstraktion, mielikuvituksen ja 
loogisten vastoinkäymisten alueella. Kuullaanpa, 
mitä esimerkiksi sanoo subjektiivisen koulukun­
nan Akhilleus, hra Mihailovski:

»Työväen kysymys on Euroopassa vallanku­
mouksellinen kysymys, sillä siellä se vaatii työ­
ehtojen (?) siirtämistä työntekijän käsiin, nykyis­
ten omistajien pakkoluovutusta. Venäjällä työ­
väen, kysymys on vanhoillinen, koska täällä on

* »Dans un temps plus ou moins long il faut, disent 
les sages, que toutes les possibilit£s se räalisent: pourquoi 
däsesperer du bonheur futur de 1’humanitä?» [»Viisaat sano­
vat, että enemmän tai vähemmän kaukaisessa tulevaisuudessa 
kaikki mahdollisuudet toteutuvat: mitä syytä olisi epätoivoon 
ihmiskunnan onnellisen tulevaisuuden johdosta?»]

70



vain säilytettävä työehdot työntekijän käsissä 
ja taattava nykyisille omistajille heidän omaisuu- 
tensa. Meillä aivan Pietarin tuntumassa... tehtai­
den, puistojen ja huviloiden kirjavoittamalla 
paikkakunnalla on kyliä, joiden asukkaat elävät 
omalla maallaan, polttavat omaa metsäänsä, syö­
vät omaa leipäänsä ja pukeutuvat omien lampai- 
densa villasta omatekoisestä valmistettuihin viit­
toihin ja turkkeihin. Taatkaa heille varmasti tuo 
oma, ja silloin Venäjän työväenkysymys on rat­
kaistu. Tuon tavoitteen saavuttamiseksi voi antaa 
kaikkensa, jos varman takeen merkitys ymmär­
retään niin kuin kuuluu ymmärtää. Joku saattaa 
sanoa, että eihän voida tyytyä ainiaaksi sahraan 
ja kolmivuoroviljelykseen tai vedenpaisumuksen 
takaisiin viittojen ja turkkien valmistusmenetel­
miin. Ei voida. Tästä pulmasta on kaksi ulos­
pääsyä. Toinen, käytännön näkökannalta hyväk­
syttävä on hyvin yksinkertainen ja helppo: 
kohottakaa tariffia, päästäkää hajalle yhteisö, ja 
se taitaa jo riittääkin — teollisuus kasvaa kuin 
sienet sateella, samoin kuin Englannissakin. 
Mutta se nielaisee työntekijän, pakkoluovuttaa 
hänet. On toinenkin tie, paljon vaikeampi tieten­
kin, mutta kysymyksen helppo ratkaisu ei vielä 
merkitse oikeaa ratkaisua. Toinen tie edellyttää 
niiden työ- ja omistussuhteiden kehitystä, jotka 
ovat jo olemassa, mutta äärimmäisen kehittymät­
tömässä ja alkukantaisessa muodossa. On ymmär­
rettävää, että tuota tavoitetta ei voida saavuttaa 
ilman valtion laajaa puuttumista asiaan, ja sen 
ensimmäisenä toimenpiteenä on oltava kyläyh­
teisön lainsäädännöllinen vahvistaminen.»*

Taivalta tarpova 
yapaasti arpoa 
tiensä saa ain.

* N. K. Mihailovskin teokset, II nide, 2. painos, ss. 102—103.

71



Tarkasta tuntosi, 
harkitse kuntosi, 
valitse vain.18

Meistä tuntuu, että tekijämme järkeilyt'hais­
kahtavat aika lailla meloneilta ja artisokilta. Ja 
tuskinpa hajuaistimme pettää. Mihin syntiin 
Fourier hairahtui meloni- ja artisokka-asiassa? 
Siihen, että paneutui »subjektiiviseen sosiolo­
giaan». Objektiivinen sosiologi kysyisi itseltään: 
onko mitään mahdollisuutta, että melonien ja 
artisokkien harrastajat viehättyisivät piirtämääni 
kuvaan? Sen jälkeen hän kysyisi itseltään: pys­
tyvätkö melonien ja artisokkien harrastajat muut­
tamaan olemassaolevia yhteiskunnallisia suhteita 
ja niiden kyseistä kehityskulkua? Uskottavinta 
on, että hän vastaisi kumpaankin näistä kysy­
myksistä kielteisesti eikä rupeaisi haaskaamaan 
aikaa keskusteluun »harrastajien» kanssa. Näin 
tekisi objektiivinen sosiologi eli henkilö, joka 
perustaa laskelmansa kyseiseen lainomaiseen 
yhteiskuntakehitykseen. Subjektiivinen sosiologi 
taas torjuu lainomaisuuden »toivotun» tähden, ja 
siksi hänellä ei ole muuta ulospääsyä kuin panna 
toiveensa sattumaan. Hätä keinon keksii — siinä 
ainoa lohduttava ajatus, johon hyväluontoinen 
subjektiivinen idealisti voi turvautua.

Hätä keinon keksii. Keinoja taas on monenlai­
sia, ei aina arvaa, mikä niistä parhaiten tepsii. 
Narodnikkimme ja subjektivistimme, jos niin 
voidaan sanoa, ovat kokeilleet jo melkoisen mää­
rän keinoja (toisinaan tuona maagisena keinona 
on ollut jopa ajatus rästien perimisen helppou­
desta yhteisömaanomistuksen vallitessa). Valta­
osaltaan nuo keinot ovat osoittautuneet kerras­
saan pätemättömiksi, ja silloinkin kun ne ovat 
sattumalta tehonneet, on niistä koitunut vahinkoa 
itselleen herroille narodnikeille ja subjektivisteille.

72



Palauttakaamme mieleen talonpoikaispankki. 
Kuinka suuret toiveet siihen pantiinkaan »perus­
tojen» lujittamisen mielessä 1 Kuinka herrat na- 
rodnikit riemuitsivatkaan, kun se avattiin. Entä 
miten kävi? Nimenomaan riemuitsijat pettyivät 
pahimmin; nyt he itsekin tunnustavat, että talon­
poikaispankki19, tuo joka tapauksessa erittäin 
hyödyllinen laitos, vain horjuttaa »perustoja». 
Tuollainen tunnustus merkitsee, että nuo riemuit­
sijat ovat olleet ainakin jonkin aikaa myös suun­
soittajia20.

— Pankkihan horjuttaa perustoja vain siksi, 
että sen säännöt ja käytännöllinen toiminta eivät 
täysin vastaa ideaamme. Jos ideaamme olisi nou­
datettu täydelleen, niin tulokset olisivat aivan 
toisenlaiset...

— Ensinnäkään ne eivät olisi lainkaan toiset: 
pankki myötävaikuttaisi joka tapauksessa raha­
talouden kehitykseen, ja rahatalous horjuttaisi 
ehdottomasti »perustoja». Ja toiseksi kun meille 
loputtomasti kerrataan tuota »jos», niin jostain 
syystä tuntuu aina, että katukauppias huutelee 
ikkunamme alla: »täällä on hyviä meloneja ja 
artisokkeja!»

Jo vuosisatamme kaksikymmentäluvulla rans­
kalaiset utopistit viittasivat jatkuvasti keksimien- 
sä uudistusten »konservatiivisuuteen». Saint- 
Simon pelotteli suoraan sekä hallitusta että 
yhteiskuntaa, kuten meillä sanottaisiin, kansan­
kapinalla, jonka tuli »konservatiivien» mielikuvi­
tuksessa kuvastua silloin kauhistuttavana ja kaik­
kien elävästi muistamana sanskulottien liikkeenä. 
Tuosta pelottelusta ei tietenkään tullut mitään, ja 
mikäli historia antaa meille tosiaankin jonkin­
laisia opetuksia, niin yksi opettavaisimmista on 
se, joka todistaa täysin epäkäytännöllisiksi kaik­
kien muka käytännöllisten utopistien kaikki suun­
nitelmat.

73



Kun utopistit koettivat suunnitelmiensa konser­
vatiivisuuteen viitaten suostuttaa hallitusta niiden 
toteuttamiseen, esittivät he tavallisesti ajatuksensa 
vahvistukseksi katsauksen enemmän tai vähem­
män pitkän aikajakson kuluessa tapahtuneeseen 
maansa historialliseen kehitykseen, katsauksen, 
josta ilmeni, että silloin ja silloin on tehty kaikille 
yhteiskunnallisille suhteille aivan uuden ja äärim­
mäisen epäsuotavan muodon aiheuttaneita »vir­
heitä». Hallituksen oli vain tajuttava ja korjattava 
nuo »virheet» pystyttääkseen viipymättä maan 
päällä miltei taivaanvaltakunnan.

Esimerkiksi Saint-Simon vakuutteli Bourbo­
neille, että ennen vallankumousta Ranskan sisäi­
sen kehityksen erikoispiirteenä oli itsevaltiuden 
ja teollisuudenharjoittajien liittoutuminen. Tuo 
liitto oli yhtä edullinen kummallekin osapuolelle. 
Vallankumouksen aikana hallitus alkoi erehdyk­
sessä vastustaa teollisuudenharjoittajien laillisia 
vaatimuksia, ja teollisuudenharjoittajat nousivat 
yhtä harmillisesti erehtyen itsevaltiutta vastaan. 
Tästä johtuivat kaikki myöhemmän ajan paheet. 
Nyt kun paheiden alkujuuri on saatu selville, asia 
on helposti korjattavissa, sillä teollisuudenharjoit­
tajien on vain tehtävä tietyillä ehdoilla sovinto 
hallituksen kanssa. Tämä olisikin kaikkein järke­
vin konservatiivinen ulospääsy kummankin osa­
puolen lukuisista vaikeuksista. Nykyään on tar­
peetonta lisätä, että enempää Bourbonit kuin 
teollisuudenharjoittajatkaan eivät noudattaneet 
tuota Saint-Simonin hyvää neuvoa.

»Sen sijaan, että noudatettaisiin varmasti 
vuosisataisia perinteitämme; sen sijaan, että kehi­
tettäisiin perintönä saamaamme tuotantovälinei­
den ja välittömien tuottajien kiinteän yhteyden 
periaatetta; sen sijaan, että käytettäisiin hyväksi 
länsieurooppalaisen tieteen saavutuksia ja sovel­
lettaisiin niitä sen teollisuusmuodon kehitykseen.

74



joka perustuu talonpoikien tuotantovälineiden 
omistukseen; sen sijaan, että kohotettaisiin talon­
poikaisten työn tuottavuutta keskittämällä tuotan­
tovälineet sen käsiin; sen sijaan, että käytettäisiin 
hyväksi itseään tuotannon organisaatiota, kuten 
Länsi-Euroopassa, eikä tuotantomuotoa... tuoib 
kaiken sijaan me olemme lähteneet aivan vas­
takkaiselle tielle. Me emme ainoastaan olleet 
vastustamatta kapitalististen tuotantomuotojen 
kehitystä huolimatta siitä, että ne perustuivat 
talonpoikaisten pakkoluovutukseen, vaan päin­
vastoin yritimme kaikin voimin myötävaikuttaa 
koko talouselämämme rikkomiseen, mikä aiheutti 
vuoden 1891 nälänhädän.»* Näin surkuttelee 
hra N. —on, ja kehottaa »yhteiskuntaa» korjaa­
maan tuon virheen ratkaisemalla tehtävän, joka 
on »äärettömän vaikea» mutta ei silti »ratkaise­
maton»: »kehittää väestön tuotantovoimia siinä 
muodossa, että niitä voisi käyttää hyväkseen 
koko kansa eikä mitätön vähemmistö».** Koko 
kysymys on siitä, että on korjattava »virhe».

On huvittavaa, että hra N. —on kuvittelee ole- 
vansa hyvin loitolla kaikista utopioista. Hän 
vetoaa herkeämättä henkilöihin, joille olemme 
kiitollisuudenvelassa utooppisen sosialismin tie­
teellisestä arvostelusta.21 Koko asian ydin on 
maan talouselämässä, toistelee hän sopivasti ja 
sopimattomasti noiden henkilöiden perässä, koko 
pahe on lähtöisin siitä: »koska on löydetty keino 
paheen poistamiseksi, on sen tarkoitettava myös 
nimenomaan tuotantoehtojen muuttamista». Seli­
tykseksi tehdään taas viittaus erääsoen utooppisen 
sosialismin arvostelijaan: »nuo keinot eivät saa 
olla päässä keksittyjä, vaan ne on löydettävä

* Nikolai —on, Refoj-minlälkeisen yhteiskunnallisen talou­
temme kuvauksia. Pietari 1893, ss. 322—323.

** Sama, s. 343.

75



ajatuksen avulla olemassaolevista aineellisista 
tuotantoehdoista ».

Mitä sitten ovat nuo »aineelliset tuotantoehdot», 
jotka panevat yhteiskunnan ratkaisemaan tai 
vaikkapa edes ymmärtämään hra N. —onin sille 
esittämän tehtävän? Se pysyy salaisuutena paitsi 
lukijalle tietenkin myös itse tekijälle, sillä hän 
osoitti »tehtävällään» hyvin vakuuttavasti, että 
hän pysyy historiallisissa katsomuksissaan puh­
dasverisenä utopistina, vaikka onkin tehnyt 
lainauksia niiden kirjailijain teoksista, jotka eivät 
lainkaan olleet utopisteja.*
. Voidaanko sanoa, että Fourierin suunnitelmat 
olivat ristiriidassa hänen aikaisensa tuotannon 
»aineellisten ehtojen» kanssa? Ei, ne eivät olleet 
ristiriidassa niiden kanssa, vaan päinvastoin ne 
pohjautuivat noihin ehtoihin kokonaisuudessaan, 
jopa puutteellisuuksissaankin. Se ei kuitenkaan 
estänyt Fourieria olemasta utopisti, sillä raken­
nettuaan suunnitelmansa »ajatuksen avulla» 
aikansa tuotannon aineellisten ehtojen pohjalle 
hän ei osannut mukauttaa sen toteuttamista noi­
hin samoihin ehtoihin ja siksi ahdisteli »suurine 
tehtävineen» aivan tuloksettomasti sellaisia yh- 
teiskuntakerroksia ja -luokkia, jotka samaisten

* Tämän mukaisesti hra N. —onin käytännöllisetkin suun­
nitelmat toistavat miltei kirjaimellisesti niitä »vaatimuksia», 
joita jo kauan ja tietenkin aivan tuloksettomasti ovat esittä­
neet narodnikhi-utopistimme, esimerkiksi hra Prugavin. 
»Tehdastuotannon alalla yhteiskunnallis-valtiollisen toiminnan 
(tässä, kuten huomaatte, on muistettu sekä yhteiskuntaa että 
valtiota) lopullisina tavoitteina ja tehtävinä tulee olla: toi­
saalta valtio ostaa kaikki työvälineet ja luovuttaa ne kansalle 
väliaikaiseen vuokrakäyttöön; toisaalta sellaisen tuotantoehto* 
Jen järjestelyn (hra Prugavin tahtoo sanoa yksinkertaisesti 
»tuotannon», mutta kaikkien venäläisten kirjailijoiden, etu­
päässä hra Mihailovskin tavoin hän käyttää sanontaa »tuo- 
ta.ntoehd.ot» käsittämättä, mitä se merkitsee) aikaansaaminen, 
jonka perustana olisivat kansan ja valtion tarpeet, eivätkä 
markkinoiden, menekin ja kilpailun edut, kuten on asianlaita 
maan taloudellisten voimien kapitalistisen tavaratuotannoilleen 
organisaation vallitessa» (V. S. Prugavin, Käsityöläinen näyt­
telyssä. Moskova 1882, s. 15). Kehotamme lukijaa vertaamaan 
tätä kohtaa edellä esitettyyn otteeseen hra N. —onin kirjasta.

76



aineellisten ehtojen vuoksi eivät otteet taipuvaisia 
ratkaisemaan eivätkä olisi voineetkaan ratkaista 
sitä. Hra N. —onia vaivaa sama vika yhtä paljon 
kuin Fourieriakin tai hänen epäsuosiossaan ole­
vaa Rodbertusta. Pikemminkin hän muistuttaa 
nimenomaan Rodbertusta, sillä hra N. —on 
on tehnyt viittauksensa vuosisataisiin perustoihin 
juuri tuon konservatiivisen kirjailijan hengessä* 

»Yhteiskunnan» palauttamiseksi järkiinsä hra 
N. —on viittaa Länsi-Euroopan pelottavaan esi­
merkkiin. Tuollaisilla viittauksilla utopistimme 
ovat ajat sittön yrittäneet luoda itsestään käsi­
tyksen kuten myönteisistä henkilöistä, jotka eivät 
ole viehättyneet kuvitelmiin, vaan osaavat käyt­
tää hyväkseen »historian opetuksia». Tämäkään 
ote ei silti ole uusi. Jo ranskalaiset utopistit koet­
tivat pelotella aikalaisiaan ja saattaa heidät jär­
kiinsä asettamalla esimerkiksi Englannin, jossa 
»tavattoman suuri välimatka erottaa yrittäjää
työläisestä» ja jossa tätä jälkimmäistä painaa eri­
koislaatuisen despotian ies. »Producteur»22 sanoi: 
»Muiden maiden, jotka seuraavat Englantia teol­
lisen kehityksen tiellä, on ymmärrettävä, että 
niiden täytyy koettaa estää sentapaisen järjestyk­
sen ilmaantuminen niiden omalla maaperällä.»* 
Ainoana todellisena esteenä englantilaisen järjes­
tyksen ilmaantumiselle muissa maissa saattoi olla 
saintsimonistien »työn ja työntekijöiden organi­
saatio»**. Ranskan työväenliikkeen kehittyessä 
kapitalismin välttämisen toiveiden päänäyttä­
möksi muodostui Saksa, joka utopistiensa edus­
tamana piti itseään pitkän aikaa ja sinnikkäästi 
»Länsi-Euroopan» (den westlichen Ländern) vas­
takohtana. Saksalaiset utopistit sanoivat, että

* T. I, p. 140 [»Tuottaja», I nide, s. 140].
** Tästä organisaatiosta ks. »Globe»23 vuosilta 1831—1832, 

Jossa se on esitetty seikkaperäisesti Jopa valmistelu- Ja siirty- 
misuudistuksineen.

77



länsimaissa uuden yhteiskunnallisen organisaa­
tion aatteita edustaa työväenluokka, meillä taas 
sivistyneet luokat (ne, joita Venäjällä sanotaan 
inteUigenssiksi). Nimenomaan saksalaisen »intel­
ligenssia kutsumuksena pidettiin Saksan pelas­
tamista kapitalismilta.* Kapitalismi pelotti niin

* »Unsere Nationalökonomen streben mit allen Kräften 
Deutschland auf die Stufe der Industrie zu heben, von welchcr 
herab England Jetzt die andern Länder noch beherrscht. 
England ist ihr Ideal. Gewiss: England sieht sich gern schön 
an; England hat seine Besitzungen in allen Welttheilen, es 
Weiss seinen Einfluss aller Orten geltend zu machen, es hat 
die reichste Handels- und Kriegsflotte, es Weiss bei allen Han- 
delstraktaten die Gegenkontrahenten immer hinters Licht zu 
fiihren, es hat die spekulativsten Kaufleute, die bedeutendsten 
Kapitalisten, die erfindungsreichsten Köpfe, die prächtigsten 
Eisenbahnen, die grossartigsten Maschinenanlagen; gewiss, 
England ist, von dieser Seite betrachtet, ein gliickliches Land, 
aber — es lässt sich auch ein anderer Gesichtspunkt bei der 
Schätzung Englands gewinnen und unter diesem möchte doch 
wohl das Glöck desselben von seinem Ungluck bedeutend 
iiberwogen werden. England ist auch das Land, in welchem 
das Elend auf die höchste Spitze getrieben ist, in welchem 
Jährlich Hunderte notorisch Hungers sterben, in welchem die 
Arbeiter zu Funfzigtausenden zu arbeiten verweigern, da sie 
trotz alTihrer Mtihe und Leiden nicht so viel verdienen, dass 
sie nothdiirftig leben können. England ist das Land, in welchem 
die WohIthätigkeit durch die Armensteuer zum äusserlichen 
Gesetz gemacht werden musste. Seht doch ihr, Nationalökono­
men, in den Fabriken die. wankenden, gebiickten und verwach- 
senen Gestalten, seht die bleichen, abgehärmten schwindsiich- 
tigen Gesichter, seht ali* das geietige und das leibliche 
Elend, und ihr wollt Deutschland noch zu einem zweiten 
England machen? England konnte nur durch Ungluck und 
Jammer zu dem Höhepunkt der Industrie gelangen, a,uf dem 
es Jetzt steht, und Deutschland könnte nur. durch dteselben 
Opfer ähnliche Resultate erreichen, d. h. erreichen, dass die 
Reichen noch reicher und die Armen noch ärmer werden»> 
»Triersche Zeitung», 4 Mai 1846, julkaistu toistamiseen 
M. Hessin toimittaman katsauksen ensimmäisessä niteessä otsi­
koituna »Der Gesellschaftsspiegel. Die gesellschaftliche Zustände 
der civilisierten Welt», Band I, Iserlohn und Elberfeld 1846. 
(»Taloustieteilijämme yrittävät voimiensa takaa kohottaa Sak­
saa sille teollisen kehityksen tasolle, Jolla Englanti vielä nyt 
hallitsee muita maita. Englanti on heidän ihanteensa. Tieten­
kin: Englanti ihailee tyytyväisenä itseään; Englannilla on 
maa-alueensa kaikissa maanosissa, se osaa levittää kaikkialle 
vaikutusvaltansa, sillä on rikkain kauppa- ja sotalaivasto, se 
tietää, miten kauppasopimuksia solmittaessa on vedettävä 
nenästä kontrahenttejaan, sillä ovat kaikkein ovelimmat kaup­
piaat, suurimmat kapitalistit, taitavimmat keksijät, parhaim­
mat rautatiet, kaikkein täydellisin konekalusto. Tältä kan­
nalta katsottaessa Englanti on tietenkin onnellinen maa, mutta 
on olemassa toinenkin näkökanta, jolta tuon maan onni 
taitaa Jäädä huomattavasti vähäisemmäksi kuin sen onnetto­
muus. Englanti on samalla maa, Jossa kurjuus on kehittynyt 
huippuunsa, Jossa kuten tunnettua kuolee nälkään satoja

78



kovin saksalaisia utopisteja, että he olivat valmiit 
sen välttämiseksi hyväksymään äärimmäista- 
pauksessa täydellisen lamaannuksen. He järkeili- 
vät, että perustuslaillisen järjestyksen voitto joh­
taisi rahaylimystön herruuteen. Siksi on parempi, 
ettei tule olemaan perustuslaillista järjestystä.* 
Saksa ei kuitenkaan välttynyt kapitalismilta. Nyt 
sen välttämisestä puhuvat venäläiset utopistit. 
Siten utooppiset aatteet matkaavat Lännestä 
Itään ja ennustavat kaikkialla sen samaisen kapi­
talismin voittoa, jota vastaan ne nousevat ja 
taistelevat. Mitä pitemmälle ne pääsevät Itään, 
sitä enemmän muuttuu niiden historiallinen mer­
kitys. Ranskalaiset utopistit olivat aikoinaan roh­
keita ja nerokkaita uudistajia; saksalaiset olivat 
paljon alemmalla tasolla kuin he; venäläiset taas 
kykenevät nyt ainoastaan pelottelemaan länsi­
maalaisia vedenpaisumuksen takaisella olemuk­
sellaan.

On mielenkiintoista, että kapitalismin välttä-

ihmisiä vuosittain, jossa kymmenet tuhannet työläiset kieltäy­
tyvät työstä, koska kaikista ponnistuksistaan ja kärsimyksis­
tään huolimatta he eivät ansaitse sen vertaa, että voisivat 
taata itselleen edes niukan toimeentulon. Englanti on maa, 
Jossa hyväntekeväisyys köyhien hyväksi perittävän veron 
muodossa on Jouduttu muuttamaan viralliseksi laiksi. Katso­
kaa, taloustieteilijät, noita hoippuvia, kumaraisia, koukistu­
neita hahmoja, katsokaa noita kalpeita, murheellisia keuhko­
tautisten kasvoja, katsokaa heidän henkistä ja fyysistä 
rujouttaan, niin tuskin teidän sen jälkeen enää tekee mielenne 
tehdä Saksasta toinen Englanti. Vain hädän ja onnettomuuksien 
hinnalla Englanti on saavuttanut tuollaisen teollisen kukois­
tuksen, Ja vain tekemällä tuollaisia uhrauksia Saksa voisi 
päästä samanlaisiin tuloksiin, toisin sanoen saavuttaa sen, 
että rikkaat rikastuisivat entisestään ja köyhistä tulisi entistä 
köyhempiä.» (»Trierin lehti», 4. toukokuuta 1846.)...!

* »Sollte es den Constitutionellen gelingen», sanoi Biich- 
ner, »die deutschen Regierungen zu stiirzen und eine allgemeine 
Monarchie oder Republik einzuftihren, so bekommen wir hier 
einen Geldaristokratismus, wie in Frankreich, und lieber soll 
es bleiben, wie es jetzt ist.» Ks. Georg Buchners sämmtliche 
Werke, julkaistu Franzosin toimittamana, S. 122. [»Jos perus­
tuslain kannattajien onnistuisi kukistaa Saksan hallitukset ja 
pystyttää yleinen monarkia tai tasavalta, niin me saisimme 
rahaylimystön kuten Ranskassa, ja siksi jääköön kaikki niin 
kuin on ollut tähänkin asti.» Ks. Georg В Helmerin kootut 
teokset, Julkaistu Franzosin toimittamana, s. 122.]

79 .



misen ajatus ilmaantui jo 'ranskalaisilla valista­
jilla. Esimerkiksi Holbach murehti kovasti sitä, 
että perustuslaillisen järjestyksen voitto Englan­
nissa johti de Vintiret sordide des marchandsHn* 
täydelliseen herruuteen. Häntä suretti kovasti se 
seikka, että englantilaiset etsivät jatkuvasti uusia 
markkinoita. Tuollainen markkinoiden valtauksen 
vimma loitonsi heitä filosofiasta. Holbach tuo­
mitsi myös Englannissa vallinneen omistuksellisen 
eriarvoisuuden. Hän samoin kuin Helvetiuskin 
olisi tahtonut valmistella järjen ja tasa-arvoisuu- 
den eikä kauppiaiden etujen voittoa. Enempää 
Holbach kuin Helvetiuskaan tai yksikään valista­
jista ei kuitenkaan kyennyt asettamaan silloisen 
asiaintilan vastakohdaksi mitään muuta kuin 
ylistyspuheita järjelle ja du »peiiple d’Aihion»** 
osoitettuja siveysopetuksia. Siinä suhteessa he 
olivat yhtä voimattomia kuin nykyaikaiset venä­
läiset utopistimme.

Vielä yksi huomautus ennen kuin luovumme 
utopisteista. »Ihmisluonnon» näkökanta aiheutti 
1800-luvun alkupuoliskolla sen biologisten analo­
gioiden väärinkäytön, joka yllä vielä tuntuu 
hyvin voimakkaana länsimaisessa sosiologisessa 
ja varsinkin venäläisessä quasi-sosiologisessa kir­
jallisuudessa.

Mikäli koko historiallisen yhteiskuntaliikkeen 
selitystä on etsittävä ihmisluonnosta ja mikäli 
yhteiskunta koostuu yksilöistä, kuten jo Saint- 
Simon huomautti aivan oikein, niin yksilön luon­
nosta löytyykin avain historian selitykseen. Yksi­
lön luontoa tutkii fysiologia sanan laajassa 
merkityksessä eli tiede, joka käsittää myös psyyk­
kiset ilmiöt. Juuri siksi fysiologia muodostikin 
Saint-Simonin ja hänen oppilaidensa mielestä

* [kauppiaiden iljettävien etujen.]
** [»Albionin kansalle».]

80



perustan sosiologialle, jota he nimittivät sosiaali- 
fysiikaksi. Vielä Saint-Simonin elinaikana ja 
hänen toimekkaan osanottonsa ansiosta ilmesty­
neissä »Opinions philosophiques, litteraires et 
industrielles»* julkaistiin tavattoman mielen­
kiintoinen mutta valitettavasti keskeneräinen 
anonyymin lääketieteen tohtorin artikkeli otsikko­
naan »De la physiologie appliquee ä Fameliora- 
tion des institutions sociales» (»Fysiologiasta 
yhteiskunnallisten laitosten parantamiseen sovel­
lettuna»). Tekijä tarkastelee yhteiskuntatiedettä 
sen »yleisen fysiologian» perusosana, joka »var­
sinaisen fysiologian» yksilöhavaintojen ja -kokei­
den rikastuttamana »syventyy ylevämpiin miet­
teisiin». Yksilöt merkitsevät sille »vain sen 
yhteiskuntaruumiin elimiä», joiden toimintoja se 
tutkii »samoin kuin varsinainen fysiologia tutkii 
yksilöiden toimintoja». Yleinen fysiologia tutkii 
(tekijä sanoo: ilmentää) yhteiskunnallisen ole­
massaolon lakeja, joihin kirjoitetut lait onkin 
mukautettava. Myöhemmin porvarilliset sosiolo­
git, muun muassa Spencer, ovat käyttäneet hy­
väkseen oppia yhteiskuntaorganismista tehdäk­
seen mitä vanhoillisimpia johtopäätöksiä. Sitee­
raamamme lääketieteen tohtori on kuitenkin 
ennen muuta uudistaja. Hän tutkii »yhteiskunta- 
ruumista» yhteiskunnallisen uudestijärjestämisen 
mielessä, sillä vain »sosiaalifysiologia» ja siihen 
kiinteästi liittyvä »hygienia» luovat »myönteisen 
perustan, jolle voidaan rakentaa sivistysmaail- 
man nykyisen tilan vaatima yhteiskunnallisen 
organisaation järjestelmä». Kuten huomaamme, 
sosiaalifysiologia ja -hygienia eivät kuitenkaan 
ravinneet runsaasti tekijän uudistushaluista 
mielikuvitusta, sillä lopulta hänen oli pakko

* [»Filosofisia, kirjallisia Ja taloustieteellisiä katsomuk 
siä».]

6 - i  90
81



kääntyä lääketieteen tuntijoiden puoleen, ts. nii­
den henkilöiden puoleen, jotka tutkivat yksilöor- 
ganismeja, ja pyytää heiltä yhteiskunnalle »hy­
gieenisenä reseptinä» »sosiaalisen rakenteen jär­
jestelmää».

Tätä »sosiaalifysiikan» käsitystä myöhemmin 
märehti tai, jos tahdotte, kehitti eri teoksissaan 
A. Comte. Hän puhui yhteiskuntatieteestä jo nuo­
ruudessaan, avustaessaan saintsimonistien »Pro- 
ducteur» lehteä*, mm. seuraavaa: »Inhimillisinä 
ilmiöinä yhteiskuntailmiöt on epäilemättä luet­
tava fysiologisiksi ilmiöiksi. Vaikka sosiaalify­
siikan on omattava lähtökohtansa yksilöfysiolo- 
giassa ja oltava jatkuvasti yhteydessä siihen, 
tulee sitä silti tarkastella ja kehittää aivan itse­
näisenä tieteenä siitä syystä, että eri sukupolvet 
vaikuttavat edistyksellisesti toisiinsa. Pysytettäes­
sä puhtaasti fysiologisella näkökannalla ei voida 
tutkia asian vaatimalla tavalla tuota vaikutusta, 
jonka arvioimisella on oltava pääsija sosiaalify- 
siikassa.»**

Huomatkaa, miten ulospääsemättömiä ristirii­
toja syntyy henkilöissä, jotka katsovat yhteiskun­
taa tältä näkökannalta.

Ensinnäkin mikäli »sosiaalifysiikalla» on »läh­
tökohtansa» yksilöfysiologiassa, rakentuu se puh­
taasti materialistiselle perustalle: fysiologiassa ei 
olo sijaa tutkimuskohteen idealistiselle tulkin­
nalle. Tuon saman sosiaalifysiikan on kuitenkin 
harjoitettava pääasiallisesti sukupolven toiseen 
sukupolveen tekemän edistyksellisen vaikutuksen 
arviointia. Kyseinen sukupolvi vaikuttaa seuraa- 
vaan antamalla tälle sekä ne tiedot, jotka se on 
perinyt edellisiltä polvilta, että itsensä hankkimat

* (»Tuottaja».]
** »Consid^rations sur les Sciences et Ies savants» (»Miet­

teitä tieteistä ja oppineista» »Producteurin» (»Tuottajan») 
ensimmäisessä niteessä, ss. 355—350].

82



tiedot. »Sosiaalifysiikka» tarkastelee siis ihmis­
suvun kehitystä tietouden ja yleensä »valistuk­
sen» (lumieres) kannalta. Tämä on jo puhtaasti" 
idealistinen 1700-luvun näkökanta: mielipiteet 
hallitsevat maailmaa. Kun »yhdistämme kiin­
teästi» Gomten neuvon mukaan tuon idealistisen 
näkökannan yksilöfysiologian puhtaasti materia­
listiseen näkökantaan, tulee meistä tyypillisiä 
dualisteja, eikä mikään ole helpompaa kuin huo­
mata tuon dualismin vahingollinen vaikutus vaik­
kapa samaisen Gomten sosiologisiin katsomuksiin. 
Tässä ei silti vielä kaikki. Jo 1700-luvun ajatte­
lijat olivat panneet merkille, että tietouden kehi­
tyksessä on määrätynlaista lainomaisuutta. Comte 
pysyttelee lujasti tuon lainomaisuuden kannalla 
ja asettaa etualalle surullisen kuuluisan kolmen 
asteen — teologisen, metafyysisen ja positiivisen 
asteen — lain.

Miksi tietouden kehitys läpäisee nimenomaan 
nämä kolme astetta? Se johtuu ihmisjärjen ole­
muksesta, vastaa Comte: »Luontonsa mukaisesti 
(par sa nature) ihmisjärki läpäisee kaikkialla, 
missä se vaikuttaa, kolme eri teoreettista oloti­
laa.»* Erinomaista; »luonnon» tutkimiseksi mei­
dän on käännyttävä yksilöfysiologian puoleen, 
mutta yksilöfysiologia ei anna meille riittävää 
selitystä ja silloin on taas vedottava »sukupol­
viin», mutta »sukupolvet» kehottavat meitä tut­
kimaan »luontoa». Tätä sanotaan tieteeksi, mutta 
siinä ei ole jälkeäkään tieteestä: se on vain lopu­
tonta liikuntaa ulospääsemättömässä kehässä.

Meidän muka aidot »subjektiiviset» sosiologim­
me ovat kokonaan 1820-luvun ranskalaisen uto­
pistin näkökannalla.

* »Consid£rations sur Ies Sciences et les savants» [»Miet­
teitä tieteistä Ja oppineista» »Producteurin» (»Tuottajan») 
ensimmäisessä niteessä, s. 304].

6*
83



Hra Mihailovski kertoo itsestään: »Jo Nozinin 
vaikutuksesta ja osittain hänen ohjaamanaan 
ryhdyin tutkimaan kysymystä biologian ja sosiolo­
gian rajoista sekä niiden lähenemisen mahdolli­
suuksista... En osaa arvostaa riittävän korkealle 
sitä hyötyä, jota minulle tuotti perehtyminen 
Nozinin ajatusten piiriin, mutta niissä oli silti 
paljon satunnaista osittain siksi, että itse Nozin 
vasta kehitteli noita ajatuksia ja osittain hänen 
vähäisten luonnontieteellisten tietojensa vuoksi. 
Sain Nozinilta itse asiassa vain sysäyksen mää' 
rättyyn suuntaan, mutta tuo sysäys oli voimakas, 
päättävä ja otollinen. Aikeenani ei ollut harras­
taa erikoisesti biologiaa, mutta luin silti paljon 
Nozinin neuvosta ja tavallaan hänen viimeistä 
tahtoaan täyttäen. Tuo uusi lukuvirtaus antoi 
omalaatuisen ja minua tavattomasti kiinnosta­
neen loisteen sille huomattavalle, joskin sekasor­
toiselle ja osittain suorastaan kelvottomalle tosi­
asialliselle ja aatteelliselle aineistolle, jonka olin 
aikaisemmin kartuttanut.»*

Noiin esiintyy Buhartsev-nimisenä hra Mi- 
hailovskin kuvauksissa »Sekalaista». Buhartsev 
»haaveili yhteiskuntatieteen uudistamisesta luon­
nontieteen avulla ja kehitti jo laajan uudistus­
suunnitelman». Seuraa vasta näkyvät tuon uudis- 
tustoiminnan menetelmät. Buhartsev ryhtyi venä­
jäntämään laajaa eläintieteellistä tutkielmaa 
latinan kielestä ja varusti käännöksen omilla 
selityksillään, joihin aikoi »sisällyttää kaikkien 
itsenäisten töidensä tulokset», ja antoi näihin 
selityksiin uudet, »sosiologis»-luontoiset selityk­
set. Hra Mihailovski tutustuttaa auliisti lukijan 
erääseen näistä toisen kerroksen selityksistä: 
»Minulla ei yleensä ole mahdollisuutta Van der

* »Kirjallisuus ja elämä», »Russkaja Mysl», 1891, IV osa, 
s. 195.

84



Geveniin tekemissäni lisäyksissä syventyä liiem­
mälti teoreettisiin mietelmiin ja johtopäätöksiin 
kaikkien näiden puhtaasti anatomisten kysymys­
ten soveltamisesta yhteiskuntataloudellisten kysy­
mysten ratkaisuun. Siksi rajoitun taas kiinnittä­
mään lukijan huomion siihen, että koko anato­
misen ja embryologisen teoriani päätarkoituksena 
on yhteiskuntafysiologian lakien löytäminen, ja 
siksi vastaisuudessa kaikkien kirjoitusteni perus­
tana tulevat olemaan tässä kirjassa esittämäni tie­
teelliset tiedot.»*

Anatomisen ja embryologisen teorian »päätar­
koituksena on löytää yhteiskuntafysiologian lait»! 
Tämä on sanottu melko kömpelösti, mutta kui­
tenkin utopistisosiologille erittäin kuvaavasti. Hän 
rakentaa anatomista teoriaa, johon nojaten' aikoo 
esittää häntä ympäröivälle yhteiskunnalle eräitä 
»hygienisiä reseptejä». Noihin resepteihin typis- 
tyykin hänen yhteiskunta-»fysiologiansa». Buhar- 
tsevin yhteiskunta-»fysiologia» ei itse asiassa ole 
»fysiologiaa», vaan meille jo tuttua »hygie­
niaa», ei tiedettä siitä, mitä on, vaan tie­
dettä siitä, mitä pitäisi olla... samaisen Bu- 
hartsevin »anatomisen ja embryologisen» teorian 
perusteella.

Vaikka. Buhartsevin mallina onkin ollut Nozin, 
voidaan Buhartsevia pitää jossain määrin hra Mi- 
hailovskin taiteellisen luomistyön tuloksena (mi­
käli lainaamiemme kuvausten suhteen voidaan 
puhua taiteellisesta luomistyöstä). Siksi hänen 
kömpelöä selitystäänkään ei mahdollisesti ole 
milloinkaan ollut olemassakaan. Tuossa ta­
pauksessa se on sitäkin tyypillisempi hra Mihai- 
lovskille, joka puhuu siitä erittäin kunnioit­
tavasti.

* N. K. Mihailovskin teokset, IV nide, toinen painos, 
bs. 265—266.

85



»Olen sattunut sittenkin tapaamaan kirjallisuu­
dessa unohtumattoman opettajani ja ystäväni 
aatteiden suoranaista heijastusta», sanoo Tjoin­
kin, jonka nimissä kerronta tapahtuu. Hra Mihai- 
lovski on kuvastanut ja kuvastaa Buhartsev- 
Nozinin aatteita.

Hra Mihailovskilla on oma »edistyskaavansa». 
Se kuuluu: »Edistys on vähittäin tapahtuvaa lähe­
nemistä jaottomien eheyteen, mahdollisimman 
täydelliseen ja kaikinpuoliseen työnjakoon elinten 
kesken ja mahdollisimman vähäiseen työnjakoon 
ihmisten kesken. Kaikki se, mikä pidättää tuota 
liikettä, on epäsiveellistä, epäoikeudenmukaista, 
vahingollista ja järjetöntä. Siveellistä, oikeuden­
mukaista, järkevää ja hyödyllistä on vain se, 
mikä vähentää yhteiskunnan erilaatuisuutta ja 
siten voimistaa sen erillisten jäsenten erilaatui­
suutta.»*

Mikä tieteellinen merkitys saattaa olla tuolla 
kaavalla? Selittääkö se yhteiskunnan historiallista 
liikuntaa? Sanooko se, miten tuo liikunta on 
tapahtunut ja miksi se on tapahtunut siten eikä 
toisin? Ei sano, eikä sen »päätarkoituskaan» ole 
sellainen. Se ei puhu siitä, miten on tapahtunut 
historian kulku, vaan siitä, miten sen tulisi tapah­
tua ansaitakseen hra Mihailovskin hyväksynnän. 
Se on utopistin »orgaanisen kehityksen lakien 
tarkkojen tutkimusten» perusteella keksimä »hy- 
gieninen resepti». Se on nimenomaan sitä, mitä 
etsi saintsimonismia kannattanut lääketieteen 
tuntija.

»...Olemme jo sanoneet, että objektiivisen 
menetelmän yksinomainen käyttö sosiologiassa, 
mikäli se olisi mahdollista, merkitsisi samaa kuin 
arsinoiden ja puutien yhteenlasku. Tästä muuten

* N.‘ K. Mihailovskin teokset, IV nide, toinen painos, 
ss. 186—187.

86



ei seuraa, että objektiivinen menetelmä olisi pois­
tettava kokonaan tuolta tutkimusalalta, vaan 
seuraa ainoastaan, että subjektiivisella menetel­
mällä tulee siinä olla ylivalvonta.»*

»Tämä tutkimusala» on juuri toivotun yhteis­
kunnan »fysiologiaa», utopian alaa. On tarpee­
tonta puhuakin, että »subjektiivisen menetelmän» 
käyttö siinä helpottaa suuresti »tutkijan» työtä. 
Tuo käyttö ei kuitenkaan perustu minkäänlaisiin 
»lakeihin», vaan »kauniiden kuvitelmien viehä­
tykseen»; joka on kerran alistunut siihen, ei enää 
vastusta noiden kummankaan, sekä subjektiivisen 
että objektiivisen menetelmän, käyttöä edes 
samalla »alalla», tosin eri oikeuksin, vaikka 
tuollainen metodologinen sekoitus on todellista 
»arsinoiden ja puutien yhteenlaskua».**

* N. K. Mihailovskin teokset, IV nide, toinen painos, 
s. 185.

** Muuten ilmaukset »objektiivinen menetelmä» Ja »sub­
jektiivinen menetelmä» ovat Jo sinänsä tavattoman suurta 
sekoitusta ainakin terminologian kannalta.



NELJÄS LUKU
SAKSALAINEN IDEALISTINEN FILOSOFIA

1700-luvun materialistit olivat varmoja siitä, 
että heidän oli onnistunut antaa kuolettava isku 
idealismille. He pitivät sitä vanhentuneena, ai­
niaaksi hyljättynä teoriana. Saman vuosisadan 
lopussa alkoi kuitenkin taantumuksen hyökkäys 
materialismia vastaan, ja 1800-luvun alkupuolis­
kolla materialismi itse joutui vanhentuneen, 
lopullisesti haudatun järjestelmän asemaan. Idea­
lismi ei ainoastaan herännyt henkiin uudelleen, 
vaan sitä kehitettiin vieläpä ennen näkemättö­
mällä, todella loistavalla tavalla. Siihen vaikuttivat 
tietenkin omat yhteiskunnalliset syynsä, mutta 
kajoamatta niihin tarkastelemme ainoastaan, oliko 
1800-luvun idealismilla joitakin etuisuuksia edel­
lisen kauden materialismiin verraten ja jos oli, 
niin mitä.

Ranskalainen materialismi osoitti hämmästyt­
tävää, nykyään suorastaan uskomattomalta tuntu­
vaa heikkoutta joka kerta, kun se joutui koske­
tuksiin luonnossa tai historiassa tapahtuvan 
kehityksen kysymyksiin. Ottakaamme vaikkapa 
ihmisen alkuperä. Vaikka materialisteista ei tun­
tunutkaan »ristiriitaiselta» ajatus tuon lajin 
vähittäisestä kehityksestä, pitivät he tuota »olet­
tamusta» hyvin vähän uskottavana. Teoksen 
»Systeme de la nature» (ks. ensimmäisen osan 
kuudetta lukua) kirjoittajat sanovat, että jos joku

88



olisi noussut tuota olettamusta vastaan, jos joku 
olisi väittänyt, »että luonto vaikuttaa yleisten ja 
muuttumattomien lakien tietyn summan avulla», 
ja lisännyt tällöin, että »ihminen, nelijalkainen, 
kala, hyönteinen, kasvi jne. ovat olemassa iäti 
ja pysyvät iäti muuttumattomina», niin he »eivät 
olisi sanoneet mitään sitäkään vastaan». He olisi­
vat vain huomauttaneet, että tuokaan näkökanta ei 
ole ristiriidassa heidän esittämien totuuksien 
kanssa. »Ihmisen ei ole suotu tietää kaikkea: 
hänen ei ole suotu tietää omaa alkuperäänsä», 
siinä kaikki, mitä »Systeme de la nature’n» teki­
jät sanovat lopuksi tuon tärkeän kysymyksen 
johdosta.

Helvetius näyttää kallistuvan enemmän ajatuk- 
seen ihmisen asteittaisesta kehityksestä. »Materia 
on ikuinen, mutta sen muodot muuttuvat», sanoo 
hän huomauttaen, että nykyäänkin ihmisrodut 
muuttuvat ilmaston vaikutuksesta.* Hän pitää 
yleensä jopa kaikkia eläinlajeja muuttuvina. Hän 
on kuitenkin muotoillut tuon järkevän ajatuksen 
kovin kummallisesti. Hänen mukaan eri eläin- ja 
kasvilajien väliset eroavuudet johtuvat joko nii­
den »alkioiden» ominaisuuksista tai niiden ympä­
ristön ja »kasvatuksen» eroavuuksista.**

Perinnöllisyys sulkee näin ollen pois muuntele- 
vaisuuden ja päinvastoin. Hyväksymällä muunte- 
levaisuuden teorian meidän On siis oletettava, että 
kustakin kyseisestä »alkiosta» saattaa sopivien 
olosuhteiden vallitessa muodostua mikä eläin tai 
kasvi hyvänsä: esimerkiksi tammen alkiosta 
saattaa tulla härkä tai kirahvi. On itsestään sel­
vää, että tuollainen »olettamus» ei voinut luoda

* »Le vrai sens du systfeme de Ig. npture», ä Londres 1774, 
p. 15 [»Luonnonjärjestelmän todellinen tarkoitus», Lontoo 1774, 
s. 15].

** »De l’homme», Oeuvres complfctes de Helvötius, Pa- 
ris 1818, t. II, p. 120 [»Ihmisestä», Helv6tiuksen kootut teok­
set, Pariisi 1818, II nide, s. 120].

89



valoa lajien syntyä koskevaan kysymykseen, ja 
lausuttuaan sen kerran ohimennen Helvetius ei 
itsekään enää kertaakaan toistanut sitä.

Ranskalaiset materialistit osasivat yhtä huo­
nosti selittää myös yhteiskuntakehityksen ilmiöi­
tä. He kuvasivat erilaisia »lainsäädäntäjärjestel- 
miä» yksinomaisesti »lainsäätäjien» tietoisen toi­
minnan tuloksina sekä erilaisia uskonnollisia 
järjestelmiä uhripappien viekkauden tuotteena 
jne.

Tuo ranskalaisen materialismin voimattomuus 
luonnossa ja historiassa tapahtuvan kehityksen 
kysymyksissä köyhdytti suuresti sen filosofista 
sisältöä. Luontoa koskevassa opissa tuo sisältö 
rajoittui taisteluun dualistien yksipuolista mate­
ria-käsitystä vastaan; ihmistä koskevassa opissa 
se rajoittui Locken väitteen »synnynnäisiä ideoita 
ei ole» loputtomaan toistelemiseen ja vähäiseen 
muuntelemiseen. Niin hyödyllistä kuin tuollai­
nen toistaminen olikin taistelussa aikansa elä­
neitä poliittisia ja moraaliteorioita vastaan, sillä 
olisi saattanut olla vakava tieteellinen merkitys 
vain siinä tapauksessa, että materialistit olisivat 
onnistuneet käyttämään ajatustaan ihmiskunnan 
henkisen kehityksen selittämiseen. Sanoimme jo 
edellä, että ranskalaiset materialistit (ts. itse 
asiassa Helvetius) olivat tehneet muutamia erin­
omaisia yrityksiä tuohon suuntaan, mutta ne oli­
vat epäonnistuneet (jos taas ne olisivat onnistu-, 
neet, olisi ranskalainen materialismi osoittautunut 
erittäin vahvaksi kehityskysymyksissä), ja mate­
rialistit olivat historiankäsityksessään asettuneet 
puhtaasti idealistiselle kannalle: mielipiteet hal­
litsevat maailmaa. Vain ajoittain, vain ani har­
voin materialismi ryntäsi heidän historiallisiin 
järkeilyihinsä sellaisten huomautusten muodossa, 
että jokin harha-atomi, joka sattuu »lainsäätäjän» 
päähän ja aiheuttaa siinä aivotoimintojen häiriön,

90



saattaa muuttaa historian kulkua kokonaisiksi 
vuosisadoiksi. Tuollainen materialismi oli itse 
asiassa fatalismia eikä se jättänyt sijaa tapahtu­
mien ennustamiselle, toisin sanoen ajattelevien 
yksilöiden tietoiselle historialliselle toiminnalle.

Siksi on ymmärrettävää, että kyvykkäistä ja 
lahjakkaista henkilöistä, jotka eivät olleet muka-' 
na siinä yhteiskunnallisten voimien kamppai­
lussa, jossa materialismi oli äärivasemmistolaisen 
puolueen pelottavana teoreettisena aseena, tuo 
oppi näytti kuivalta, synkältä ja ikävältä. Siten 
sitä luonnehti muun muassa Goethe.24 Osoittaak­
seen tuon moitteen ansaitsemattomaksi materia­
lismin olisi pitänyt luopua kuivista, abstraktisista 
järkeilyistä sekä koettaa ymmärtää ja selittää 
omalta kannaltaan »elävää elämää», konkreettis­
ten ilmiöiden monimutkaista ja kirjavaa ketjua. 
Silloisessa asussaan materialismi ei kuitenkaan 
kyennyt ratkaisemaan tuota suurta tehtävää, ja 
sen otti suorittaakseen idealistinen filosofia.

Hegelin järjestelmä oli tärkein ja viimeinen 
rengas tuon filosofian kehityksessä, siksi viit- 
taammekin esityksessämme pääasiallisesti siihen.

Hegel nimitti metafyysiseksi niiden ajatteli­
jain — niin idealistien kuin materialistienkin — 
näkökantaa, jotka ymmärtämättä ilmiöiden kehi­
tysprosessia käsittävät ne tahtomattaankin ja 
selittävät toisillekin jähmettyneinä, irrallisina ja 
kykenemättöminä muuttumaan toisikseen. Tuon 
näkökannan vastakohdaksi hän asetti dialektii­
kan, joka tarkastelee ilmiöitä nimenomaan niiden 
kehityksessä ja siis keskinäisessä yhteydessä.

Hegelin mukaan dialektiikka on kaikkinaisen 
elämän periaate. Usein saattaa tavata henkilöitä, 
jotka lausuttuaan jonkin abstraktisen väitteen 
tunnustavat auliisti, että he ehkä erehtyvät ja 
että täysin vastakkainen näkemys saattaa ehkä 
olla oikea. Nuo henkilöt ovat hyvinkasvatettuja

91



ja sormenpäitään myöten »suvaitsevaisuuden» 
kyllästämiä: elä ja anna toistenkin elää — siinä 
heidän ohjelauseensa. Dialektiikalla ei ole mi­
tään yhteistä maailmanmiesten suvaitsevaisuuden 
kanssa, mutta sekin osaa sopeuttaa suoraan vas­
takkaiset abstraktiset väitteet. Ihminen on kuo­
levainen, sanomme me ja pidämme kuolemaa 
jonakin ulkoisissa olosuhteissa piilevänä ja ker­
rassaan vieraana elävän ihmisen olemukselle. 
Ihmisellä on siis kaksi ominaisuutta: ensinnäkin 
olla elävä ja toiseksi olla myös kuolevainen. Tar­
kasteltaessa asiaa lähemmin osoittautuu, että 
itseensä elämään sisältyvät kuoleman alkiot ja 
että yleensä jokainen ilmiö on ristiriitainen siinä 
mielessä, että se kehittää itsessään niitä aineksia, 
jotka ennemmin tai myöhemmin tekevät lopun 
sen olemassaolosta, muuttavat sen sen omaksi 
vastakohdakseen. Kaikki virtaa, kaikki muuttuu, 
eikä ole voimaa, joka voisi estää tuon alituisen 
virran, pysäyttää tuon ikuisen liikkeen; ei ole 
voimaa, joka voisi tehdä vastarintaa ilmiöiden 
dialektiikalle. Goethe kuvasi henkeä dialektiikan 
olennoitumana:25

In Lebensfluthen, in Thatensturm 
Wall’ich auf und ab,
Webe hin und her!
Geburt und Grab —
Ein ewiges Meer,
Ein wechselnd Weben,
Ein gluhend Leben,
So schaff ich am sausenden Webstuhl der Zeit 
Und wirke der Gottheit lebendiges Kleid.*

* Elon aalloilla, hyrskyissä toimen Ja työn 
mä hyökyilen, 
yhä muovaten!
Olen synty Ja hauta, 
meri ainainen.
Elo hehkuva luo vaan,
ma muotoja muovaan,
ajan pinkova pirta se käy, Ja mä toimin,
kudon iäisen kangasta kirjavin loimin.

(Suomentanut Valter Juva.)

92



Kyseisellä hetkellä liikkuva esine on määrätyssä 
pisteessä, mutta samaan aikaan se on tuon pisteen 
ulkopuolella, sillä jos se olisi vain siinä, olisi se 
ainakin tuolla hetkellä liikkumaton. Jokainen 
liike on dialektinen prosessi, elävä ristiriita, ja 
koska ei ole olemassa yhtään luonnonilmiötä, 
jonka selittämiseksi emme joutuisi vetoamaan 
viime kädessä liikkeeseen, niin on yhdyttävä 
Hegelin mielipiteeseen siitä, että dialektiikka on 
kaikkinaisen tieteellisen tiedostamisen sielu. Tä­
mä ei koske ainoastaan luonnon tiedostamista. 
Mitä merkitsee esimerkiksi vanha aforismi: sum- 
mum jus summa injuria*? Merkitseekö se, että 
käyttäydymme oikeudenmukaisimmin silloin, kun 
noudattaessamme oikeutta annamme tunnustuksen 
vääryydellekin? Ei, siten ajattelee vain »lattea 
kokemus, tyhmä järki». Tuo aforismi merkitsee, 
että jokainen abstraktinen oikeus loogisen lop­
punsa saavutettuaan muuttuu vääryydeksi, ts. 
omaksi vastakohdakseen. Shakespearen »Venet­
sian kauppias» on loistava esimerkki tästä. Kat­
sokaapa nyt talousilmiöihin. Mikä on »vapaan 
kilpailun» looginen loppu? Jokainen yrittäjä koet­
taa lyödä laudalta kilpailijansa jäädäkseen yksin 
isännäksi markkinoille. Sellaiset tapaukset eivät 
tietenkään ole harvinaisia, että jonkin Rothschil- 
din tai Vanderbiltin onnistuu toteuttaa tuo pyrki­
myksensä. Tämä taas osoittaa, että vapaa kil­
pailu johtaa monopoliin eli kilpailun kieltämiseen, 
ts. sen omaan vastakohtaan. Tai katsokaa, mihin 
johtaa narodnikkilaisessa kirjallisuudessamme 
ylistetty niin sanottu omaisuuden työperiaate. 
Minulle kuuluu vain se, mikä on minun työlläni 
luotua. Tämän oikeudenmukaisempaa ei voi olla. 
Yhtä oikeudenmukaista on se, että käytän luo­
maani esinettä vapaan harkintani mukaan: joko

* [suurin oikeus suurin vääryys.]

93



käytän sitä itse tai vaihdan sen toiseen, minulle 
jostain syystä tarpeellisempaan esineeseen. Yhtä 
oikeudenmukaista on vihdoin myös se, että vaih- 
tamaanikin esinettä käytän niin ikään mieleni 
mukaan, miten minulle on sopivampaa, parempaa 
ja edullisempaa. Olettakaamme nyt, että myin 
rahasta oman työni tuotteen ja rahalla paikkasin 
työntekijän, ts. ostin vierasta työvoimaa. Käy­
tettyäni hyväkseni tuota vierasta työvoimaa mi­
nusta tuli huomattavasti suuremman arvon omista­
ja kuin oli työvoiman ostoon käyttämäni arvo. Toi­
saalta tämä on täysin oikeudenmukaista, sillä 
totesimmehan jo, että voin käyttää vaihtamaani 
esinettä minulle parhaalla ja edullisimmalla 
tavalla, mutta toisaalta se on hyvin epäoikeuden­
mukaista, koska riistin vierasta työtä ja siten 
kielsin sen periaatteen, joka muodosti oikeuden- 
mukaisuuskäsitteeni perustan. Henkilökohtaisella 
työlläni hankittu omaisuus synnytti minulle toisen 
työllä luotua omaisuutta. Summum jus summa 
injuriä. Ja tuollaista injuriaa syntyy asiain pakos­
ta miltei jokaisen varakkaan käsityöläisen talou­
dessa, miltei jokaisen säntillisen maalaisisännän 
kotitaloudessa.*

Jokainen ilmiö muuttuu siis väistämättä ennem­
min tai myöhemmin omaksi vastakohdakseen 
niiden samojen voimien vaikutuksesta, jotka teke­
vät mahdolliseksi sen olemassaolon.

Sanoimme jo idealistisen saksalaisen filosofian 
katsoneen kaikkia ilmiöitä niiden kehityksen

* Hra Mihailovskista tuntuu käsittämättömältä tuo ikuinen 
Ja kaikkikäsittävä dialektiikan herruus; kaikki muuttuu paitsi 
dialektisen liikunnan lait, sanoo hän pisteliään skeptisesti. 
Kyllä, se on aivan niin, vastaamme me, Ja Jos se ihmetyttää 
teitä, jos tahdotte kiistää tuon katsomuksen, niin pitäkää mie­
lessänne, että teidän on kiistettävä nykyisen luonnontieteen 
tärkein näkökanta. Vakuuttuaksenne siitä palauttakaa mie­
leenne Playfairin sanat, Jotka Lyell otti motoksi kuuluisaan 
teokseensa »Principles of Geology»: »Amid the revolutions of 
the globe, the economy of Nature has been unifofm and her 
Iaws are the only things that have resisted the general

94



kannalta ja juuri se merkitseekin, että niitä kat­
sotaan dialektisesti. Huomautettakoon, että meta­
fyysikot osaavat vääristellä jopa kehitysoppia­
kin. He väittävät, että enempää luonnossa kuin 
historiassakaan ei ole harppauksia. Puhuessaan 
jonkin ilmiön tai yhteiskunnallisen laitoksen syn­
nystä he käsittävät asian siten, että tuo ilmiö tai 
laitos on joskus ollut hyvin pienenä, kerrassaan 
huomaamattomana ja sitten se on vähitellen kasva­
nut. Kun on kysymyksessä tuon ilmiön tai lai­
toksen häviäminen, oletetaan päinvastoin, että se 
vähitellen pienenee kunnes muuttuu kerrassaan 
huomaamattomaksi mikroskooppisen kokonsa 
vuoksi. Tuolla tavalla ymmärretty kehitys ei selitä 
yhtään mitään; se edellyttää niiden samojen 
ilmiöiden olemassaoloa, joita sen kuuluisi selit­
tää, ja ottaa huomioon vain niissä tapahtuvat 
määrälliset muutokset. Metafyysisen ajattelun yli­
valta luonnontieteessä oli aikoinaan niin voima­
kas, että monet luonnontutkijat eivät osanneet 
kuvitellakaan muulla tavalla kehitystä kuin 
nimenomaan tuollaisena tutkimansa ilmiön mit­
tojen vähittäisenä suurenemisena tai pienenemi­
senä. Vaikka jo Harveyn aikoihin oli todettu, että 
»kaikki elävä kehittyy munasta», niin tuohon 
munasta kehittymiseen ei kuitenkaan liittynyt 
nähtävästi mitään tarkkaa käsitystä, ja sperma- 
totsooiden keksiminen antoi heti alun uudelle 
teorialle, jonka mukaan siemensolussa on jo val­
mis, täysin kehittynyt mutta mikroskooppisen 
pieni eläin, joten sen koko »kehitys» merkitsee

movement. The rivers and the rocks, the seas and the conti- 
nents have been changed in ali their parts; but the laws 
which direct these changes, and the rules to which they are 
subject, have remained invariably the same.» [»Geologian peri­
aatteet»: »Samaan aikaan, kun maapallo koki muutoksia, 
luonto pysyi rakenteeltaan yhtäläisenä ja ainoastaan sen lait 
olivat vastakkaisia yleiselle liikunnalle. Joet ja kalliot, meret 
ja maanosat muuttuivat kaikilta osiltaan; mutta lait. jotka 
ohjasivat noita muutoksia, ja säännöt, joita ne noudattivat, 
pysyivät aina samoina.»]

95



vain kasvua. Aivan samoin järkeilevät nykyään 
viisaat vanhukset ja heidän joukossaan monet 
kuuluisat eurooppalaiset evolutionisti-sosiologit 
muun muassa valtiollisten laitosten »kehi­
tyksestä»: historia ei tee harppauksia: va 
piano...

Saksalainen idealistinen filosofia nousi päättä­
västi tuota nurinkurista kehityskäsitystä vastaan. 
Hegel pilkkasi sitä purevasti ja todisti kumoa­
mattomasta että niin luonnossa kuin ihmisyhteis- 
kunnassakin harppaukset muodostavat yhtä vält­
tämättömän kehitysmomentin kuin vähittäiset 
määrälliset muutoksetkin. Hegel sanoo: »Olomuo­
don muutokset eivät ole ainoastaan sitä, että 
määrä muuttuu toiseksi määräksi, vaan myös 
sitä, että laatu muuttuu määräksi ja päinvastoin; 
jokainen noista viimeksi mainituista muutoksista 
on vähittäisen kehityksen keskeytymistä (ein 
Abbrechen des Allmählichen) ja antaa ilmiölle 
uuden, edellisestä laadullisesti eriävän muodon. 
Esimerkiksi vesi ei jäähtyessään kovetu vähitel­
len... vaan kerralla; jäätymispisteeseen jäähdytet­
tynä se pysyy nesteenä, mikäli säilyttää rauhal­
lisen tilan, ja silloin tarvitaan vain vähäistä 
sysäystä, jotta se muuttuisi kovaksi... Moraali- 
ilmiöiden alalla on samanlaista määrän laaduksi 
muuttumista, toisin sanoen sielläkin laadulliset 
eroavuudet perustuvat määrällisiin eroavuuksiin. 
Niinpä hieman vähemmän tai hieman enemmän 
muodostaa sen rajan, jonka takana kevytmieli­
syys lakkaa olemasta kevytmielisyyttä ja muut­
tuu joksikin kerrassaan muuksi, rikokseksi... 
Niinpä muussa suhteessa samanlaiset valtiot ovat 
laadulliselta olemukseltaan erilaisia ainoastaan 
mittasuhteissa ilmenevien eriävyyksien vuoksi. 
Kyseisillä laeilla ja kyseisellä valtiorakenteella on 
aivan toisenlainen merkitys, kun on kysymyksessä

96



alueeltaan laajempi ja kansalaisluvultaan suu­
rempi valtio...»*

Nykyaikaiset luonnontutkijat tietävät mainiosti, 
kuinka usein määrän muutokset johtavat laadun 
muutoksiin. Miksi yksi auringon spektrin osa 
aiheuttaa meissä punaisen värin aistimuksen, toi­
nen vihreän jne.? Fysiikka vastaa, että tässä on 
kysymys vain eetterihiukkasten värähtelyjen . 
määrästä. Kuten tunnettua, tuo värähtelyjen luku­
määrä on erilainen spektrin eri väreillä, ja se 
suurenee punaisesta violettiin siirryttäessä. Eikä 
tässä kaikki. Spektrin lämpösäteily suurenee 
punaisen juovan ulkoreunaa lähetessä ja saavut­
taa korkeimman asteensa jonkin matkan päässä 
siitä spektrin ulkopuolella. Spektri heijastaa siis 
erikoislaatuisia säteitä, jotka eivät enää valota, 
vaan lämmittävät. Tässäkin fysiikka toteaa, että 
säteiden laatu muuttuu eetterihiukkasten väräh­
telyjen määrän muuttuessa.

Eikä vielä tässäkään ole kaikki. Auringonsäteet 
tekevät tietyn kemiallisen vaikutuksen, mikä 
näkyy esimerkiksi siitä, että aurinko haalistaa 
kankaita. Kemiallisesti tehokkaimpia ovat violet- 
tisäteet ja niin sanotut violetintakaiset säteet, 
jotka eivät enää aiheuta meissä valoaistimuksia. 
Auringonsäteiden kemiallisessa vaikutuksessa 
ilmenevä eriävyys on selitettävissä taaskin vain 
eetterihiukkasten värähtelyjen määrällisillä eroa­
vuuksilla: määrä muuttuu laaduksi.

Samaa todistaa kemia. Otsonilla on toisenlaiset 
ominaisuudet kuin tavallisella hapella. Mistä tuo 
ero johtuu? Otsonin molekyylissa on erilainen 
atomimäärä kuin tavallisen hapen molekyylissa. 
Tarkastelkaamme kolmea hiilivety-yhdistettä: 
CH4 (suokaasua), СгНв (dimetyyliä) ja СэШ

* »Wieeenschaft der Logik» (»Logiikan tiede»], ensimmäi­
nen painos, I nide, I osa, ss. 313—314.

7-190 97



(metyylietyyliä). Ne kaikki koostuvat seuraavan 
kaavan mukaan: n hiiliatomia ja 2n-\-2 vety- 
atomia. Kun n on yksi, saamme suokaasun; 
kun n on kaksi, muodostuu dimetyyli; kun n on 
kolme, muodostuu metyylietyyli. Tällä tavalla 
muodostuu kokonaisia sarjoja, joiden merkityk­
sestä voi kertoa kuka kemisti tahansa, ja kaikki 
nuo sarjat todistavat oikeaksi vanhojen idealis- 
tidialektikkojen väitteen: määrä muuttuu laa­
duksi.

Nyt olemme jo saaneet tietää dialektisen ajatte­
lun tärkeimmät tunnusmerkit, mutta lukija ei ole 
vielä tyytyväinen. Hän kysyy, missä on sitten 
kuuluisa triadi, johon sisältyy, kuten tunnettua, 
koko* Hegelin dialektiikan olemus? Suokaa an­
teeksi, lukija, emme puhuneet triadista pelkäs­
tään siitä syystä, että se ei lainkaan esitä Hegelillä 

* sitä osaa, jota sen luulevat esittävän henkilöt, 
joilla ei ole vähäisintäkään käsitystä tuon ajatteli­
jan filosofiasta ja jotka ovat tutkineet sitä esi­
merkiksi hra Spasovitsin »rikosoikeuden oppikir­
jan» mukaan.* Pyhää yksinkertaisuutta uhkuen 
nuo kevytmieliset ihmiset ovat varmoja siitä, että 
saksalaisen idealistin koko perustelu rajoittui 
triadiin tehtyihin viittauksiin, että kohdatessaan 
millaisia tahansa teoreettisia pulmia vanhus 
antoi rauhallisesti hymyillen toisten vaivata niillä

* Hra Mihailovski kertoi: »Puolustusasianajajan uraa haa- 
veillessani luin kuumeisesti, vaikkakin ilman mitään johdon­
mukaisuutta monenlaisia lainopillisia teoksia. Muun muassa 
hra Spasovitsin rikosoikeuden oppikirjan. Tuossa teoksessa 
on lyhyt katsaus erilaisten filosofisten järjestelmien asenteeseen 
kriminalistiikan suhteen. Minua hämmästytti erikoisesti Hege­
lin kuuluisa triadi, jonka mukaan rankaisu muuttuu niin sirosti 
oikeuden Ja rikoksen välisen ristiriidan sovitukseksi. On tun­
nettua Hegelin kolmijäsenisen kaavan viehättävyys mitä eri- 
laisimpina sovellutuksina... en ihmettele, että se lumosi minut 
hra Spasovitsin oppikirjassa. Ei ole ihme, että sen jälkeen 
kiinnostuin Hegeliin ja moneen muuhun...» (»Russkaja Mysl», 
1891, III nide, II osasto, e. 188). Harmillista, hyvin harmil­
lista, että hra Mihailovski ei ilmoita, missä määrin hän tyy­
dytti mielenkiintonsa »Hegeliin». Kaikesta päätellen hän ei 
mennyt siinä pitkälle.

98



poloista, »tietämätöntä» päätään ja itse rakensi 
tuota pikaa syllogismin: kaikki ilmiöt tapahtuvat 
triadin mukaan; minä olen tekemisissä ilmiön 
kanssa; vetoan siis triadiin.* Ne ovat pelkkiä 
mielettömiä tyhjänpäiväisyyksiä, kuten eräs Ka­
roliinin kuvaamista henkilöhahmoista sanoo, tai 
luonnotonta jaarittelua, jos pidätte parempana 
Stsedrinin sanontaa. Yhdessäkään Hegelin teos­
ten 18:sta osasta »triadi» ei esiinny kertaakaan 
perusteena, ja se, joka vähänkään tuntee hänen 
filosofista oppiaan, ymmärtää, että se ei ole mil­
lään muotoa voinut esiintyä sinä. Hegelillä tria­
din merkitys on sama kuin se oli Fichtelläkin, 
jonka filosofia eroaa oleellisesti hegeliläisestä. On 
ymmärrettävää, että vain täysin sivistymätön 
saattaa pitää jonkin yhden filosofisen järjestelmän 
tärkeimpänä tunnusmerkkinä sitä, mikä on omi­
naista ainakin kahdelle kerrassaan erilaiselle jär­
jestelmälle.

Valitettavasti triadi pakottaa meidät poikkea­
maan esityksestämme, mutta siitä puheen ollen 
sanomme sanottavamme. Tarkastelkaamme siis, 
mitä se on olemukseltaan.

Jokainen ilmiö loppuun asti kehityttyään muut­
tuu vastakohdakseen; koska uusi, ensimmäiselle 
vastakkainen ilmiö muuttuu vuorostaan vasta­
kohdakseen, niin kehityksen kolmas vaihe on

* Hra Mihailoveki väittää, että kiistellessään hänen kans­
saan kapitalismin väistämättömyydestä Venäjällä N. Ziber- 
vainaja »käytti kaikkia mahdollisia argumentteja, mutta 
vähäisimmänkin vaaran uhatessa vetäytyi tinkimättömän Ja 
kieltämättömän kolmijäsenisen dialektisen kehityksen suojiin» 
(»Rueskaja Mysl», 1892, VI nide, II osasto, s. 196). Hän 
väittää niin ikään, että Marxin esittämä kapitalistisen kehi­
tyksen lopputulosta koskeva ennustus, kuten hän sanoo, nojaa 
ainoastaan »triadiin». Marxista tulee puhe alempana, mutta 
N. Ziberin suhteen sanomme, että Jouduimme useita kertoja 
keskustelemaan hänen kanssaan emmekä kertaakaan kuulleet 
hänen viittaavan »dialektiseen kehitykseen». Hän sanoi itsekin 
usein, ettei ollenkaan tunne Hegelin merkitystä uusimman 
taloustieteen kehityksessä. Vainajien kontolle voidaan tietenkin 
panna vaikka mitä, Ja siksi hra Mihailovskin väite on kumoa­
maton.

7* 99



muodoltaan ensimmäisen kaltainen. Jätämme tois­
taiseksi selvittämättä, missä määrin tuollainen 
kehityskulku vastaa todellisuutta; olettakaamme, 
että henkilöt, jotka ovat luulleet sen vastaavan 
sitä täydelleen, ovat erehtyneet; joka tapauksessa 
on selvää, että »triadi» vain juontuu eräästä Hege­
lin väittämästä, mutta se itse ei lainkaan ole sen 
lähtökohtana. Tämä on hyvin oleellinen ero, sillä 
siinä tapauksessa, että triadi olisi lähtökohta, 
sen »katveesta» saattaisivat tosiaankin etsiä suo­
jaa henkilöt, jotka antavat sille niin tärkeän 
merkityksen, mutta koska se ei esiinny tuossa 
ominaisuudessa, sen turviin voivat ehkä kätkey­
tyä vain ne, jotka ovat kuulleet hälyä, mutta 
mistä, sitä eivät älyä.

On itsestään selvää, että asiaintila ei muuttuisi 
hitusenkaan vertaa, jos dialektikot »triadin» 
taakse piiloutumatta etsisivät »vähäisimmänkään 
vaaran uhatessa» suojaa sen väittämän »katvees­
ta», että jokainen ilmiö muuttuu vastakohdak­
seen. He eivät silti ole menetelleet tälläkään 
tavalla siitä syystä, että mainittuun väittämään 
ei sisälly läheskään täydellisesti heidän käsityk­
sensä ilmiöiden kehityksestä. He puhuvat esimer­
kiksi, että kehitysprosessissa sitä paitsi määrä 
muuttuu laaduksi ja laatu määräksi. He joutuvat 
siis ottamaan huomioon prosessin laadullisen ja 
määrällisen puolen; tämä taas edellyttää tarkkaa­
vaista suhtautumista sen todelliseen, tosiasialli­
seen kulkuun; tämä taas merkitsee, että he eivät 
tyydy abstraktisista väittämistä tehtyihin abstrak­
tisiin johtopäätöksiin tai heidän ei ainakaan 
pitäisi tyytyä sellaisiin johtopäätöksiin, mikäli he 
tahtovat pysyä uskollisina maailmankatsomuk­
selleen.

»Teostensa jokaisella sivulla Hegel toisti jatku­
vasti ja herkeämättä, että filosofia ja kokemusten 
kokonaisuus ovat identtisiä, että filosofia ei vaadi

100



mitään niin pakottavasti kuin syventymistä empii­
risiin tieteisiin... Ajatuksettomalla aineistolla on 
tosiasiallisesti vain suhteellinen merkitys» ajatus 
ilman tosiasia-aineistoa on pelkkää houretta... 
Filosofia on se tietoisuus, jonka empiiriset tieteet 
saavuttavat itsensä suhteen. Se ei voi olla mitään 
muuta.»

Hegelin filosofian tutkimisen perusteella Las­
solle muovasi seuraavanlaisen käsityksen ajatele­
van tutkijan tehtävästä*: filosofien tulee olla nii­
den tieteiden spesialisteja» joita he haluavat 
auttaa »itsetajunnan» saavuttamisessa. Alan eri­
koistutkimuksesta on nähtävästi hyvin pitkä 
matka kevytmieliseen »triadin» ylistykseen. Äl­
köönkä puhuttako meille, ettei Lass.alle ollut 
»todellinen» hegeliläinen, että hän oli »vasemmis­
tolainen» ja moitti jyrkästi »oikeistolaisia» sen 
johdosta, että nämä harrastivat vain abstraktisia 
rakennelmia. Hänhän itse sanoo suoraan lainan­
neensa katsomuksensa välittömästi Hegeliltä.

Tahdotte ehkä jäävätä »Hankittujen oikeuksien 
järjestelmän» tekijän todistuksen, niin kuin 
oikeudessa jäävätään sukulaisten todistukset. 
Emme ryhdy kiistelemään ja väittämään vastaan; 
kutsumme todistajaksi aivan sivullisen henkilön, 
»Gogolin aikaisten tutkielmien» tekijän.

Pyydämme kiinnittämään huomiota: todistaja 
puhuu pitkään ja tapansa mukaan viisaasti.

»Olemme yhtä vähän Hegelin kuin Descartesin 
tai Aristoteleenkaan seuraajia. Nykyään Hegel 
kuuluu jo historiaan; nykyaika omaa toisen filo­
sofian ja näkee hyvin Hegelin järjestelmän puut­
teet; on kuitenkin tunnustettava, että Hegelin 
esittämät periaatteet olivat tosiaan hyvin lähellä

* Ks. hänen teostaan »System der erworbenen Rechte», 
zweite Auflage, Leipzig 1880. Vorrede. S. S. XII—XIII (»Han­
kittujen oikeuksien Järjestelmä», 2. painos, Leipzig 1880, Esi­
puhe, se. XII—XIII].

101



totuutta, ja tuo ajattelija toi esiin totuuden eräät 
puolet todella hämmästyttävän voimakkaasti. 
Eräiden noiden totuuksien löytäminen on Hege­
lin persoonallista ansiota; toisia taas, jotka tosin 
eivät kuulu yksinomaan hänen järjestelmäänsä, 
vaan koko saksalaiseen filosofiaan Kantin ja 
Fichten ajoista lähtien, ei kukaan ollut muotoillut 
niin selvästi eikä lausunut niin ytimekkäästi kuin 
ne on lausuttu hänen järjestelmässään.

Ennen kaikkea viittaamme kaiken edistyksen 
mitä hedelmällisimpään alkuun, joka erottaa niin 
jyrkästi ja kirkkaasti saksalaista filosofiaa yleen­
sä ja Hegelin järjestelmää erikoisesti niistä teko­
pyhistä ja raukkamaisista katsomuksista, jotka 
siihen aikaan (1800-luvun alussa) olivat vallit­
sevina ranskalaisilla ja englantilaisilla: Totuus 
on ajattelun ylin tarkoitus; etsikää totuutta, sillä 
totuudessa on hyve; olkoonpa totuus mikä 
hyvänsä, se on aina parempi kuin kaikki epätosi; 
ajattelijan ensimmäinen velvollisuus on: ei saa 
perääntyä minkäänlaisten tulosten painostuksesta; 
hänen on oltava valmis uhraamaan totuudelle 
hartaimmat mielipiteensä. Erehdys on kaiken 
paheen lähde; totuus on ylin hyve ja kaikkien 
muiden hyveiden lähde.’ Jotta voitaisiin arvos­
taa tämän, Kantin ajoista lähtien saksalaiselle 
filosofialle yleisen ja Hegelin erittäin tarmokkaasti 
esittämän vaatimuksen tavattoman suuri tärkeys, 
on palautettava mieleen, miten omituisiin ja sup- 
peihin ehtoihin rajoittivat totuuden muihin silloi­
siin koulukuntiin kuuluneet ajattelijat: he ryh­
tyivät filosofoimaan ainoastaan 'heille kalliiden 
vakaumusten puolustamisen’ tarkoituksessa, ts. 
he eivät etsineet totuutta, vaan kannatusta ennak­
koluuloilleen; kukin otti totuudesta sen, mikä 
häntä miellytti, ja hylkäsi jokaisen hänelle epä­
mieluisan totuuden tunnustaen empimättä, että 
miellyttävä erehdys tuntuu hänestä paljon parem-

102



malta kuin puolueeton totuus. Tuota tapaa 
huolehtia miellyttävien ennakkoluulojen vahvista­
misesta eikä totuudesta saksalaiset filosofit (var­
sinkin Hegel) nimittivät 'subjektiiviseksi ajat­
teluksi’ (Pyhä isä! Senköhän vuoksi subjektiiviset 
ajattelijamme haukkuvat Hegeliä skolastikok­
si? — Tekijä.), filosofoimiseksi omaksi nautinnok­
seen eikä elävästä totuuden tarpeesta. Hegel 
paljasti säälimättömästi tuon tyhjän ja vahingolli­
sen hupailun. (Kuulkaapal Kuulkaapa!) Hegel 
esitti kuuluisan 'dialektisen ajattelumenetelmän’ 
tarpeellisena suojelukeinona yksilöllisten toivei­
den ja ennakkoluulojen tyydyttämiseksi tehtyjä 
totuuden välttämisyrityksiä vastaan. Menetelmän 
olemus on siinä, että ajattelija ei saa tyytyä 
mihinkään myönteiseen johtopäätökseen vaan 
hänen on etsittävä, sisältyisikö hänen ajattelunsa 
kohteena olevaan esineeseen ominaisuuksia ja voi­
mia, jotka ovat vastakkaisia niille, mitä tuo esine 
on osoittanut ensi näkemältä; näin ollen ajattelija 
joutui tarkastelemaan esinettä kaikilta puolin, 
eikä hän saanut totuutta selville muuten kuin 
mitä erilaisimpien vastakkaisten mielipiteiden 
taistelun seurauksena. Tällä tavoin täydellinen, 
kaikinpuolinen tutkimus korvasi vähitellen aikai­
semmat yksipuoliset käsitykset esineestä, ja 
esineen kaikista todellisista ominaisuuksista muo­
dostettiin elävä käsitys. Filosofisen ajattelun olen­
naiseksi velvollisuudeksi tuli todellisuuden selit­
täminen. Täten ilmaantui tavaton mielenkiinto 
todellisuutta kohtaan, johon ei aikaisemmin oltu 
syvennytty, vaan jota oli vähääkään kursailematta 
vääristelty omia yksipuolisia ennakkoluuloja sil­
mällä pitäen (De te fäbula narratur!)*. Tun- 
nontarkka ja uupumaton totuuden etsintä tuli 
siis entisten mielivaltaisten tulkintojen tilalle.

* [Sinua kertomus tarkoittaa!)

103



Todellisuudessa taas kaikki riippuu olosuhteista, 
paikan ja ajan edellytyksistä, ja siksipä Hegel 
totesi, että entiset yleiset lauseet, joilla arvioitiin 
hyvää ja pahaa kyseisen ilmiön aiheuttaneita olo­
suhteita ja syitä tarkastelematta, että nuo yleiset 
abstraktiset lauseet ovat epätyydyttäviä: jokaisella 
esineellä, jokaisella ilmiöllä on oma merkityk­
sensä, ja sitä on arvioitava ottamalla huomioon 
tilanne, jossa se on olemassa; tämä sääntö ilmais­
tiin kaavalla: 'abstraktista totuutta ei ole, totuus 
on konkreettinen’, ts. määrittelevä arvostelma 
voidaan lausua ainoastaan määrätystä tosiasiasta, 
kun on tarkasteltu kaikki seikat, joista se riip­
puu.»*

Meille sanotaan siis toisaalta, että Hegelin filo­
sofian tunnusomaisena piirteenä oli mitä tark­
kaavaisin todellisuuden tutkiminen; mitä huo­
lellisin suhtautuminen jokaiseen kyseiseen esi-

* TSernySevski. Tutkielmia Gogolin aikaisesta Venäjän 
kirjallisuudesta. Pietari 1892, ss. 258—259. »Tutkielmien» tekijä 
selittää erityisessä huomautuksessa erinomaisesti, mitä oikeas­
taan merkitsee kaikkien niiden -seikkojen tarkastelu, joista 
kyseinen ilmiö riippuu. Esitämme tässä tuon huomautuksen. 
»Esimerkiksi kysymys ’опко sade hyväksi vai pahaksi?’ on 
abstraktinen; siihen ei voida vastata varmasti, toisinaan 
sateesta on hyötyä, toisinaan taas, vaikkakin harvemmin, 
vahinkoa; kysymys on asetettava tarkasti: 'viljan kylvön
Säätyttyä satoi viisi tuntia oikein kovasti, oliko tuo sade 

yväkei kylvöille?* Vain tässä tapauksessa vastaus on selvä 
ja sillä on merkitystä: 'tuo sade oli erittäin hyödyllinen’. 
^Samana kesänä, kun koitti elonkorjuun aika, koko viikon 
kesti rankkasadetta. Oliko se hyväksi viljalle?’ Vastaus on 
yhtä selvä Ja yhtä totuudenmukainen: ’Ei, tuo.sade oli vahin­
goksi.’ Hegelin filosofiassa ratkaistaan kaikki kysymykset aivan 
samoin. 'Onko sota tuhoisa vai suotuisa?’ Tähän ei voida 
antaa yleensä varmaa vastausta: on tiedettävä, mistä sodasta 
on kysymys; kaikki riippuu alan ja paikan edellytyksistä. 
Villeille kansoille sodan vahingollisuus oli vähemmän tuntuva 
kuin sen hyödyllisyys; sivistyskansoille sota tuottaa tavallisesti 
vähemmän, hyötyä kuin vahinkoa. Mutta esimerkiksi vuoden 
1812 sota toi pelastuksen .Venäjän kansalle; Maratonin tais- 
teluM oli hyvin otollinen tapahtuma ihmiskunnan historiassa. 
Tämä merkitys sisältyy aksiomiin Abstraktista totuutta ei ole, 
totuus on konkreettinen’; käsitys esineestä on konkreettinen 
silloin kun esine käsitetään kaikkine ominaisuuksineen ja 
erikoisuuksineen ja niissä olosuhteissa, joissa se on olemassa, 
eikä eristettynä noista olosuhteista Ja todellisista erikoisuuk­
sistaan (kuten se käsitetään abstraktisessa ajattelussa, Jonka 
arvostelmilla ei sen vuoksi ole merkitystä todellisessa elämässä)».

104



neeseen; sen tutkiminen elävässä ympäristössään, 
kaikkine niine ajan ja paikan ehtoineen, jotka 
edellyttävät sen olemassaoloa tai juontuvat siitä. 
Tsernysevskin todistus käy tässä tapauksessa 
yhteen Lassallen todistuksen kanssa. Toisaalta 
taas meille vakuutetaan, että tuo filosofia oli 
tyhjää skolastiikkaa, jonka koko salaisuus oli4 
»triadin» sofistisessa käytössä. Tässä tapauksessa 
hra Mihailovskin todistus on täysin samanmukai- 
nen hra V. V:n ja nykyaikaisten venäläisten 
kirjailijoiden koko legion todistusten kanssa. 
Miten tuo todistajien erimielisyys on selitettä­
vissä? Selittäkää se miten tahdotte, mutta muis­
takaa, että Lassalle ja »Gogolin aikaisten tutkiel­
mien» tekijä tunsivat filosofian, josta puhuivat, 
kun taas herrat Mihailovksi, V. V. ja veljekset 
eivät varmaankaan ole vaivautuneet tutkimaan 
edes jotain yhtä Hegelin teosta.

Huomatkaa myös, että dialektista ajattelua 
luonnehtiessaan »Tutkielmien» tekijä ei sanalla­
kaan maininnut triadista. Miten häneltä lienee­
kään jäänyt huomaamatta tuo samainen härkä­
nen, jonka hra Mihailovski ja kumppanit aset­
tavat niin itsepintaisesti ja juhlallisesti kaikkien 
töllistelijöiden nähtäväksi? Vielä kerran siis: 
muistakaa, että »Gogolin aikaisten tutkielmien» 
tekijä tunsi Hegelin filosofian, mutta hra Mjhai- 
lovskilla ja kumppaneilla ei ole vähäisintäkään 
käsitystä siitä.

Ehkä lukija tahtoisi palauttaa mieleensä joitakin 
muita »Gogolin aikaisten tutkielmien» tekijän 
lausuntoja Hegelistä? Ehkä hän osoittaa meille 
kuuluisan artikkelin »YhteisÖmaanomistusta vas­
taan suunnattujen filosofisten ennakkoluulojen 
arvostelua»? Tuossa artikkelissa puhutaan nimen­
omaan triadista, ja se esitetään nähtävästi saksa­
laisen idealistin keppihevosena. Kuitenkin vain 
nähtävästi. Omistuksen historiasta järkeilien

105



tekijä väittää, että kolmannessa, korkeimmassa ke­
hitysvaiheessaan se palaa lähtökohtaansa, ts. 
maan ja tuotantovälineiden yksityisomistuksen ti­
lalle tulee yhteiskunnallinen omistus. Hän sanoo, 
että tuo palautuminen on yleinen laki, joka ilme­
nee jokaisessa kehitysprosessissa. Tekijän perus­
telu ei tässä tapauksessa ole tosiaankaan mitään 
muuta kuin viittaus triadiin. Ja siinä on sen 
oleellinen puute: se on abstraktinen; omistuksen 
kehitystä tarkastellaan irrallaan konkreettisista 
historiallisista olosuhteista; siksi tekijän älyk­
käät, loistavat perustelutkaan eivät ole vakuutta­
via; ne vain hämmästyttävät, ihmetyttävät, mutta 
eivät vakuuta. Mutta onko se Hegelin syytä, jos 
»Filosofisten ennakkoluulojen arvostelun» tekijän 
perustelu on noin puutteellista? Miten arvelette, 
olisiko tekijän perustelu abstraktista, jos hän 
tarkastelisi asiaa juuri niin kuin hänen omien 
sanojensa mukaan Hegel neuvoi tarkastelemaan 
kaikkia esineitä, nimittäin pysyttelemällä todelli­
suuden maaperällä, punnitsemalla kaikki konk­
reettiset ehdot, kaikki ajan ja paikan edelly­
tykset? Luultavasti ei; luultavasti juuri silloin 
artikkelissa ei olisikaan mainitsemaamme puut­
teellisuutta. Mistä syystä johtui kuitenkin puut­
teellisuus? Siitä, että artikkelin »Yhteisömaan- 
omistusta vastaan suunnattujen filosofisten en­
nakkoluulojen arvostelua» tekijä unohti Hegelin 
hyvät neuvot kiistäessään vastustajiensa abstrak­
tiset perustelut eikä noudattanut sen samaisen 
ajattelijan menetelmää, johon itse oli vedonnut. 
Meitä harmittaa tuo hänen väittelyn tuoksinassa 
tekemänsä erehdys. Kysymme silti vielä kerran, 
oliko se Hegelin syytä, jos »Filosofisten ennakko­
luulojen arvostelun» tekijä ei osannut käyttää 
hyväkseen hänen menetelmäänsä. Mistä lähtien 
filosofisia järjestelmiä on alettu arvostaa sellais­
ten virheiden mukaan, joita sattuvat tekemään

106



niihin vetoavat henkilöt, eikä niiden sisällön 
mukaan?

Ja taaskin, niin itsepintaisesti kuin mainitun 
artikkelin tekijä vetoaakin triadiin, hän ei kui­
tenkaan pidä sitä siinäkään dialektisen menetel­
män keppihevosena; siinäkään se ei ole hänellä 
perustana, vaan enintään kiistattomana seurauk­
sena. Dialektiikan perustan, sen erikoispiirteen 
hän osoittaa seuraavin sanoin: »Alituinen muodon- 
vaihdoSy tietyn sisällön tai pyrkimyksen synnyttä­
män muodon alituinen hylkääminen tuon saman 
pyrkimyksen voimistumisen, saman sisällön kor­
keamman kehityksen seurauksena.., se, joka on 
ymmärtänyt tuon suuren, ikuisen, kaikkialla vai­
kuttavan lain, joka on oppinut soveltamaan sitä 
kaikkiin ilmiöihin, — oo, miten rauhallisena hän 
odottaakaan mahdollisuuksia, jotka aiheuttavat 
levottomuutta toisissa» jne.

»Alituinen muodonvaihdos, tietyn sisällön syn­
nyttämän muodon alituinen hylkääminen»... — 
dialektikot katsovat tosiaan tuon muodonvaihdok- 
sen, tuon »muodon hylkäämisen» suureksi, ikui­
seksi, kaikkialla vaikuttavaksi laiksi. Nykyään 
tuota heidän käsityskantaansa eivät hyväksy 
ainoastaan eräiden yhteiskuntatieteen alojen edus­
tajat, joilta puuttuu miehuullisuutta katsoa totuut­
ta suoraan silmiin ja jotka yrittävät puolustaa 
heille rakkaita ennakkoluuloja vaikkapa erehdyk­
sen avulla. Sitäkin suuremmalla syyllä meidän on 
arvostettava niiden suurten saksalaisten idealis­
tien ansioita, jotka jo aivan vuosisatamme alusta 
lähtien ovat puhuneet jatkuvasti alituisesta muo- 
donvaihdoksesta, niiden alituisesta hylkäämisestä 
nuo muodot synnyttäneen sisällön voimistumisen 
seurauksena.

Edellä jätimme »toistaiseksi» tarkastelematta 
kysymyksen siitä, muuttuuko todella jokainen 
ilmiö omaksi vastakohdakseen, kuten olettivat

107



saksalaiset idealisti-diaiektikot. Nyt toivomme 
lukijankin olevan samaa mieltä kanssamme, että 
tämän kysymyksen voi itse asiassa jättää koko­
naan tarkastelematta. Soveltaessanne dialektista 
menetelmää ilmiöiden tutkimiseen teidän on 
muistettava, että muodot muuttuvat alituisesti 
»niiden sisällön korkeamman kehityksen» seu­
rauksena. Tuota muotojen hylkäämisprosessia on 
tutkittava kokonaisuudessaan, mikäli tahdotte 
käsittää esineen tyhjentävästi. Tuleeko uusi muoto 
olemaan vastakkainen vanhalle, sen taas osoittaa 
käytäntö eikä sitä ole tärkeä tietää ennakolta. 
Tosin jokainen asiaa ymmärtävä lakimies sanoo 
teille ihmiskunnan historiallisen kokemuksen pe­
rusteella, että jokainen oikeuslaitos muuttuu 
aikaisemmin tai myöhemmin omaksi vastakoh­
dakseen: nykyään se myötävaikuttaa tiettyjen 
yhteiskunnallisten tarpeiden tyydyttämiseen; ny­
kyään se on hyödyllinen ja välttämätön nimen­
omaan noiden tarpeiden vuoksi. Sitten se alkaa 
tyydyttää yhä huonommin noita tarpeita; vihdoin 
se muuttuu niiden tyydyttämisen esteeksi: välttä- 

. mättämästä se muuttuu vahingolliseksi ja silloin 
se hävitetään. Ottakaa mikä hyvänsä, joko kir­
jallisuuden historia tai lajien historia, niin huo­
maatte samanlaista dialektiikkaa kaikkialla, missä 
tapahtuu kehitystä. Se, joka tahtoisi perehtyä 
dialektisen prosessin olemukseen ja alkaisi nimen­
omaan jokaisessa kyseisessä kehitysprosessissa 
rinnakkain olevien ilmiöiden vastakkaisuutta kos­
kevan opin tarkistuksesta, kajoaisi asiaan kuiten­
kin väärältä kannalta.

Näkökannan valinnassa tuota tarkistusta varten 
olisi aina hyvin paljon mielivaltaista. Tätä kysy­
mystä on katsottava sen objektiiviselta puolelta, 
toisin sanoen on saatava selville, mitä on kyseisen 
sisällön kehityksestä juontuva välttämätön muo- 
donvaihdos. Tämä on sama ajatus ilmaistuna toi-

108



sin sanoin. Mutta sen tarkistuksessa ei ole enää 
sijaa mielivallalle, sillä tutkijan näkökannan 
määrää itse muotojen ja sisällön luonne.

Engelsin sanojen mukaan Hegelin ansio oli 
siinä, että hän tarkasteli ensimmäisenä kaikkia 
ilmiöitä niiden kehityksen kannalta, niiden syn­
tymisen ja tuhoutumisen kannalta.27 Hra Mihai-' 
lovski sanoo: »Voidaan kiistellä siitä, tekikö Ъ0п 
sen ensimmäisenä, mutta joka tapauksessa ei 
kuitenkaan viimeisenä, eikä nykyisillä kehitys- 
teorioilla — Spencerin evoluutio-opilla, darvinis- 
milla, psykologian, fysiikan, geologian ym. kehi- 
tysaatteilla — ole mitään yhteistä hegeliläisyyden 
kanssa.»*

Kun nykyinen luonnontiede todistaa joka 
askeleella oikeaksi Hegelin nerokkaan ajatuksen 
määrän muuttumisesta laaduksi, niin voidaanko 
sanoa, ettei sillä ole mitään yhteistä hegeliläisyy­
den kanssa? Hegel ei kylläkään ollut »viimeinen»t 
joka puhui tuosta muuttumisesta, mutta nimen­
omaan siitä samasta syystä, josta Darwinkaan 
ei ollut »viimeinen» lajien muuttuvuudesta puhu­
nut mies, eikä Newton ollut »viimeinen» newto- 
nilainen. Minkä sille mahtaa? Sellaista on ihmis­
järjen kehitys! Kun lausutte oikean ajatuksen, 
ette varmaankaan ole »viimeinen» sen puolusta­
jista; kun puhutte pötyä, niin olette vaarassa 
jäädä sen »viimeiseksi» puolustajaksi ja kannat­
tajaksi, vaikka ihmiset ovatkin persoja pödylle. 
Niinpä vaatimattoman käsityksemme mukaan 
hra Mihailovski on vaarassa jäädä »sosiologian 
subjektiivisen menetelmän» »viimeiseksi» kannat­
tajaksi. Suoraan sanoen emme näe syytä mureh­
tia tuota järjen kehityksen kulkua.

Ehdotamme hra Mihailovskille, joka »voi kiis­
tellä» kaiken maailman asioista ja paljosta muus-

* »Russkoje Bogatatvo», 1894, 2. nide, II osasto, s. 150.

109



takin, kumottavaksi seuraavan väitteemme: kaik­
kialla, missä ilmenee kehilysaate, »psykologiassa, 
fysiikassa, geologiassa ym.», sillä on ehdotto­
masti paljon »yhteistä hegeliläisyyden kanssa», 
ts. jokaisessa uusimmassa kehitysopissa toistuvat 
välttämättä jotkin Hegelin yleiset väittämät. 
Sanomme jotkin emmekä kaikki, sillä monet 
nykyaikaisista evolutionisteista filosofisen sivis- 
tyksensä puutteellisuuden vuoksi ymmärtävät 
»evoluution» abstraktisesti, yksipuolisesti. Esi­
merkkinä ovat jo edellä mainitut herrat, jotka 
väittävät, että luonnossa enempää kuin historias­
sakaan ei tapahdu harppauksia. Nuo henkilöt 
hyötyisivät paljon tutustumisestaan Hegelin lo­
giikkaan. Kumotkoon hra Mihailovski meidät, 
mutta älköön silti unohtako, että meitä on mah­
doton ‘kumota, jos tuntee Hegeliä vain hra Spa- 
sovitsin »rikosoikeuden oppikirjan» ja Lewesin 
»Filosofian historian» perusteella. On vaivaudut­
tava tutkimaan itseään Hegeliä.

Kun sanomme, että nykyaikaisilla evolutionis­
tien opeilla on aina hyvin paljon »yhteistä hege­
liläisyyden kanssa», emme väitä, että nykyiset 
evolutionistit olisivat lainanneet katsomuksensa 
Hegeliltä. Aivan päinvastoin. Usein heillä on 
yhtä virheellinen käsitys Hegelistä kuin on 
hra Mihailovskillakin. Ja jos heidän teoriansa ovat 
siitä huolimatta vaikkapa osittain ja nimenomaan 
siltä osaltaan, miltä ne ovat oikeita, uutena osoi­
tuksena »hegeliläisyydestä», niin tuo seikka vain 
korostaa saksalaisen idealistin hämmästyttävää 
ajatuksen voimaa: henkilöt, jotka eivät milloin­
kaan ole lukeneet Hegeliä, joutuvat tosiasioiden 
pakosta, »todellisuuden» ilmeisen tarkoituksen 
pakosta puhumaan samoin kuin hän puhui. Olisi 
vaikea keksiä suurempaa voittoa filosofille: lukijat 
ignoroivat hänet, mutta elämä vahvistaa oikeiksi 
hänen katsomuksensa.

110



Tähän mennessä on vielä vaikea sanoa, missä 
määrin saksalaisten idealistien katsomukset ovat 
vaikuttaneet välittömästi mainitulla tavalla saksa­
laiseen luonnontieteeseen, vaikka on eittämätöntä, 
että vuosisatamme alkupuoliskolla Saksassa jopa 
luonnontutkijat harrastivat yliopistoaikanaan filo­
sofiaa, ja vaikka sellaiset biologisten tieteiden 
tuntijat kuin Haeckel puhuvat nyt kunnioittavasti 
eräiden luonnonfilosofien evoluutio-opeiäta. Luon­
nonfilosofia on silti ollut saksalaisen idealismin 
heikkona puolena. Sen voima on ollut historialli­
sen kehityksen eri puolia koskevissa opeissa. 
Mitä tulee noihin oppeihin, niin palauttakoon 
hra Mihailovski mieleensä, mikäli on joskus tien­
nyt, että nimenomaan Hegelin koulukunnasta oli 
lähtöisin se ajattelijain ja tutkijain loistava 
ryhmä, joka antoi kerrassaan uuden asun uskon­
non, estetiikan, oikeustieteen, kansantaloustieteen, 
historian, filosofian jne. tutkimiselle. Minkään 
näiden »oppiaineiden» alalla ei eräällä — kaik­
kein hedelmällisimmällä — kaudella ollut ainut­
takaan etevää työntekijää, joka ei olisi ollut kii­
tollisuudenvelassa Hegelille kehityksestään ja 
tuoreista katsomuksistaan tieteeseensä. Luuleeko 
hra Mihailovski, että tätäkin vastaan »voidaan 
kiistellä»? Jos luulee, niin koettakoon.

Hegelistä puhuen hra Mihailovski yrittää »teh­
dä sen siten, että häntä ymmärtäisivät henkilöt, 
jotka eivät ole perehtyneet ’Jegor Fjodorovitsin 
filosofin myssyn’ salaisuuksiin, kuten Belinski 
lausui halveksivasti nostaessaan kapinalipun He­
geliä vastaan.»28 Hän ottaa siinä tarkoituksessa 
kaksi esimerkkiä Engelsin kirjasta »Herrn Eugen 
Duhring’s Unrvvälzung der Wissenschaft»*. (Miksi 
ei itseltään Hegeliltä? Se olisi ollut sopivampaa

* [»Herra Eugen Duhring tieteen mullistajana».]

111



kirjailijalle, joka on »perehtynyt salaisuuksiin» 
jne.)

»Kauranjyvä joutuu suotuisiin olosuhteisiin: se 
alkaa itää ja siten tulee sinänsä, jyvänä, kielle­
tyksi; sen tilalle muodostuu korsi, joka onkin 
jyvän kieltämistä; kasvi kehittyy ja kantaa hedel­
miä, ts. uusia kauranjyviä, ja nuo jyvät kypsy­
vät, korsi kuoleutuu: jyvän kieltämisenä se itse­
kin tulee kielletyksi. Sitten tuo 'kieltämisen1 ja 
'kieltämisen kieltämisen' prosessi toistuu lukemat­
tomia (sic!) kertoja. Tuon prosessin perustana 
on ristiriita: kauranjyvä on jyvä ja samalla se 
ei ole jyvä, sillä se on aina joko todellisessa tai 
mahdollisessa kehityksessä.» Hra Mihailovski 
tietenkin »voi kiistellä» tätä vastaan. Tuo viehät­
tävä mahdollisuus muuttuu hänellä todellisuu­
deksi seuraavalla tavalla.

»Ensimmäinen aste, jyväaste, on teesi eli väite; 
toinen, uusien jyvien muodostumiseen asti jat­
kuva, on antiteesi eli vastaväite; kolmas on 
synteesi eli yhdistäminen (hra Mihailovski on 
päättänyt kirjoittaa yleistajuisesti ja siitä syystä 
hän ei jätä kreikkalaisia Sanoja selityksettä tai 
käännöksettä); kaikki yhdessä otettuna muodos* 
taa triadin eli trikotomian. Sellainen on kaiken 
elävän kohtalo: se syntyy, kehittyy ja antaa alun 
toisinnolleen, jonka jälkeen se kuolee. Lukijan 
mieleen tulee tietenkin heti tavaton määrä tuon 
prosessin yksityisiä ilmentymiä, ja Hegelin laki 
tulee puolustetuksi koko orgaaniseen maailmaan 
pätevänä (nyt emme mene pitemmälle). Jos kui­
tenkin kajoamme esimerkkiimme hieman syvem­
min, niin havaitsemme yleistyksemme äärimmäi­
sen pinnalliseksi ja mielivaltaiseksi. Otimme 
jyvän, korren ja jälleen jyvän tai oikeammin 
ryhmän jyviä. Mutta kasvihan kukkii ennen kuin 
se kantaa hedelmää. Kun puhumme kaurasta tai 
muusta taloudellisen merkityksen omaavasta vil-

112



jakasvista, voimme pitää silmällä kylvettyjä jyviä, 
olkia ja korjattuja jyviä, mutta ei ole mitään 
järkeä rajoittaa kasvin elämää näihin kolmeen
momenttiin. Kasvin elämässä kukinta vaatii 
tavattoman suuria ja omalaatuisia voimainpon­
nistuksia, ja koska kukka ei synny välittömästi 
jyvästä, niin vieläpä Hegelin terminologiaakin 
noudattaen emme saa trikotomiaa, vaan vähintään 
tetrakotomian, nelijaon: korsi kieltää jyvän, kukka 
kieltää korren, hedelmä kieltää kukan. Kukinnan 
jättäminen huomioon ottamatta on tärkeää vielä 
eräässä suhteessa. Hegelin aikoihin oli ehkä sal­
littua pitää jyvää kasvin elämän lähtökohtana, ja
taloudelliselta näkökannalta se taitaa olla sallit­
tua nykyäänkin, sillä talousvuosi alkaa jyvien 
kylvöstä. Kasvin elämä ei kuitenkaan ala jyvästä. 
Nyt tiedämme mainiosti, että jyvä on rakenteel­
taan jotain hyvin monimutkaista, ja se on solun 
kehityksen tuote, ja että lisääntymiseen tarvit­
tavat solut muodostuvat nimenomaan kukkimis­
vaiheessa. Näin ollen kasvin elämästä otetussa 
esimerkissä lähtökohta on valittu mielivaltaisesti 
ja väärin ja koko prosessi on ahdettu teennäisestä 
ja taaskin mielivaltaisesti trikotomian puittei­
siin.»* Johtopäätös: »Olisi jo aika lakata usko­
masta, että kaura kasvaa Hegelin mukaani29

Kaikki virtaa, kaikki muuttuu! Meidän aikoi­
namme, nimittäin silloin, kun näiden rivien kir­
joittaja harrasti ylioppilasvuosinaan luonnontie­
teitä, kaura kasvoi »Hegelin mukaan», mutta 
nykyään »tiedämme mainiosti», että se on pötyä; 
nyt »nous avons change tout cela»**. Älkää viit­
sikö, tuskin »tiedämme» hyvin, mistä »me» 
puhumme.

Hra Mihailovski esittää Engelsiltä lainaamansa

*  »Russkoje Bogatstvo», siteerattu nide, II osasto,
ss 154_i57#

** [olemme tuon kaiken muuttaneet.]

1138 — 190



kauranjyväcsimerkin aivan toisella tavalla kuin 
son on esittänyt Engels itse. Engels sanoo: »jyvä 
sellaisenaan katoaa, se tulee kielletyksi, sen tilalle 
tulee siitä syntynyt kasvi, jyvän kieltäminen. 
Millainen taas on tuon kasvin elämän normaali 
kiertokulku? Se kasvaa, kukkii, hedelmöityy ja 
kantaa vihdoin uudelleen kauranjyviä*; kun 
jyvät kypsyvät, korsi kuoleutuu, tulee vuorostaan 
kielletyksi. Tuon kieltämisen kieltämisen seurauk­
sena saamme jälleen kauranjyvän, mutta emme 
saa enää yhtä, vaan kokonaista kymmenen, kaksi­
kymmentä, kolmekymmentä.»** Engelsillä on 
jyvän kieltämisenä kokonainen kasvi, jonka elä­
män kiertokulkuun kuuluu muun muassa sekä 
kukinta että hedelmöityminen. Hra Mihailovski 
»kieltää» kasvi-sanan ja korvaa sen sanalla 
korsi. Kuten tunnettua, korsi muodostaa vain 
osan kasvia, jonka muut osat kieltävät sen tie­
tenkin: omnis determinatio est negatio***. Juuri 
siksi hra Mihailovski »kieltääkin» Engelsin sa­
nonnan ja korvaa sen omallaan: korsi kieltää 
jyvän, kukka kieltää korren, hedelmä kieltää 
Icukan, hän huutaa; näin ainakin muodostuu 
tetrakotomia! Tietysti, hra Mihailovski, mutta tuo 
kaikki todistaa vain sitä, että väitellessänne 
Engelsin kanssa te ette luovu... — miten sen 
sanoisi lievemmin? — ette luovu edes sellaisesta 
»momentista»... kuin vastustajanne sanojen vaih­
tamisesta. Tuo tapa on jossain määrin... »subjek­
tiivinen».

Kun vaihtamis-»mornentti» on tehnyt tehtä­
vänsä, niin vihattu triadi hajoaa kuin korttitalo. 
Jätitte ottamatta huomioon kukkimismomentin,

* Engels puhuu itse asiassa ohran- eikä kauranjyvästä, 
mutta se ei tietenkään muilla asiaa.

** »Herrn Eugen Duluing’s Uimvälzung der AVissen- 
schnft» [»Herra Eugen Diihring tieteen mullistajana», 1. pai­
nos. 1. osa, ss. 111—112].

*** [jokainen määritys on kieltämistä.]

114



moittii venäläinen »sosiologi» saksalaista sosia­
listia, mutta »kukinnan jättäminen huomioon 
ottamatta on tärkeää». Lukija näkee, että »kukki- 
mismomenttia» ei ole jättänyt huomioon ottamatta 
Engels, vaan hra Mihailovski Engelsin ajatusta 
esittäessään; lukija niin ikään tietää, että kirjal­
lisuudessa tuollaisilla poisjätöillä on tärkeä, jos­
kin kerrassaan kielteinen merkitys. Tässäkin 
hra Mihailovski on turvautunut sopimattomaan 
»momenttiin». Mutta minkäpä sille mahtaa? 
»Triadi» on niin vastenmielinen, voitto on niin 
mieltä kiehtova ja »henkilöt, jotka eivät ole lain­
kaan perehtyneet» kuuluisan »myssyn» salaisuuk­
siin, ovat niin herkkäuskoisia!

Meistä aina puuttuu vilppi, 
varjelemme kunniaamme; 
vastoin tahtoamme silti 
joskus syntiin hairahdamme.30

Kukka on kasvin elin ja sellaisena se kieltää 
kasvin yhtä vähän kuin hra Mihailovskin pää 
kieltää hra Mihailovskin. Mutta »hedelmä» eli 
tarkemmin sanoen hedelmöitetty munasolu on 
tosiaankin kyseisen elimistön kieltämistä uuden 
elämän kehityksen lähtökohtana. Engels tarkaste- 
leekin kasvin elämän kiertokulkua sen hedelmöi­
tyneestä munasolusta alkaneesta kehityksestä 
lähtien aina siihen saakka kun se tuottaa uudes­
taan hedelmöitetyn munasolun. Hra Mihailovski 
huomauttaa viisaan näköisenä: »kasvin elämä ei 
ala jyvästä. Nyt tiedämme mainiosti» jne. — ly­
hyesti sanoen tiedämme nyt, että munasolu hedel­
möityy kukkimisen aikana. Engels tiesi tämän 
tietenkin yhtä hyvin kuin hra Mihailovskikin. 
Mitä se sitten todistaa? Hra Mihailovskin mieliksi 
voimme vaihtaa jyvän hedelmöitettyyn munaso­
luun,, mutta se ei muuta kasvin elämän kierto­
kulun larkoitusta, ei kumoa »triadia». Kaura 
tulee sittenkin kasvamaan »Hegelin mukaan».

115



Muuten. Olettakaamme hetkeksi, että »kukki- 
mismomentti» kumoaa kaikki hegeliläisten perus­
teet. Mitä hra Mihailovski neuvoo tekemään 
kukkimattomien kasvien suhteen? Jättäisikö hän 
ne triadin valtaan? Suotta, sillä siinä tapauksessa 
triadilla tulisi olemaan tavattoman paljon ala­
maisia.

Asetimme tämän kysymyksen itse asiassa vain 
päästäksemme selville hra Mihailovskin ajatuk­
sesta. Itse olemme edelleenkin varmoja siitä, että 
triadista ei päästä eroon edes »kukankaan» avulla. 
Ja olemmeko yksin me tällä kannalla? Katsokaa, 
mitä sanoo esimerkiksi kasvitieteen erikoistuntija 
Ph. Van Tieghem: »Olkoonpa kasvin muoto mil­
lainen tahansa ja kuulukoonpa se muotonsa 
perusteella mihin ryhmään tahansa, sen ruumis 
on saanut alkunsa toisesta, sitä ennen olemassa 
olleesta ruumiista, josta se on eronnut. Tiettynä 
aikana se erottaa vuorostaan ruumiistaan tiettyjä 
osia, joista tulee uusien ruumiiden lähtökohtia, 
alkioita, jne. Lyhyesti, se uusiutuu samoin kuin 
oli syntynytkin: dissosiaation tietä.»* Siinä nyt 
näette! Kunnianarvoinen tiedemies, instituutin 
jäsen, professorina luonnonhistorian museossa ja 
ajattelee niin kuin aito hegeliläinen: sanoo alka­
van dissosiaatiosta ja palaavan jälleen siihen. 
Eikä sanaakaan »kukkimismomentista»! Ymmär­
rämme itsekin, kuinka tavattoman harmillista 
tämä lienee hra Mihailovskille, mutta minkäpä 
sille mahtaa: totuus on Platonia korkeampi, kuten 
tiedetään.

Olettakaamme vielä kerran, että »kukkimismo- 
mentti» kumoaa triadin. Silloin »Hegelin termino­
logiaa noudattaen emme saa trikotomiaa, vaan 
vähintään tetrakotomian, nelijaon». »Hegelin

* »Тгайё de Botanique» par Ph. Van Tieghem, 2-me MI- 
tion, premifcre partie, Paris 1891, p. 24 (»Kasvitieteen tutkiel­
mat», 2. painos, I osa, Pariisi 1891, s. 24].

116



terminologia» johtaa mieleemme hänen »Ensyklo­
pediansa». Avaamme sen ensimmäisen osan ja 
siitä saamme tietää» että on paljon tapauksia» jol­
loin trikotomia muuttuu tetrakotomiaksi, ja että 
trikotomia vallitsee itse asiassa vain henkimaail­
massa.* Osoittautuu» että kaura kasvaa »Hegelin 
mukaan»» kuten Van Tieghem vakuuttaa» ja He­
gel ajattelee kaurasta hra Mihailovskin mukaan, 
kuten siitä menee takuuseen »Enzyklopädie der 
philosophischen W issenschaften im Grundris- 
se»**. Onko kuultu kummempaa! »Hän pyrkii 
miehen tykö» mies minun tyköni ja minä taaä 
tarjoilija Petrusan tykö...»

Toinen hra Mihailovskin Engelsiltä lainaama 
esimerkki »perehtymättömien» valistamiseksi kos­
kee Rousseaun oppia31.

»Rousseaun mukaan luonnontilassa ja viiley­
dessä ihmisten tasa-arvoisuus oli eläinten tasa- 
arvoisuutta. Ihmisen erikoisuutena on kuitenkin 
täydellistymiskyky, ja tuo täydellistyminen on 
alkanut eriarvoisuuden muodostumisesta, ja sen 
jälkeen jokainen myöhempi sivistysaskel on ollut 
ristiriitainen: 'ne olivat nähtävästi erillisen ihmi­
sen täydellistymisaskelia, jotka todellisuudessa 
johtivat ihmissukua rappioon... Metallien valmis­
tus ja maanviljelys — siinä kaksi taitoa, joiden 
keksiminen merkitsi suurta mullistusta. Runoili­
jan kannalta kulta ja hopea ja filosofin kannalta 
rauta ja vilja sivistivät ihmiset ja saattoivat 
ihmissuvun tuhoon.’ Eriarvoisuuden kehitys jat­
kuu ja saavutettuaan huippunsa muuttuu itämai­
sissa despoottisissa valtioissa jälleen yleisen 
mitättömyyden yleiseksi tasa-arvoisuudeksi, ts. 
palaa lähtökohtaansa, ja sen jälkeen jatkuva

* »Enzyklopädie», Erster Teil, § 230, Zusatz (»Ensyklo- 
pedia», I osa, § 230, Lisäys].

** (»Lyhyt filosofisten tieteiden ensyklopedia».]

117



prosessi johtaa samassa järjestyksessä yhteiskun­
nallisen sopimuksen tasa-arvoisuuteen.»

Näin hra Mihailovski esittää Engelsin tuoman 
esimerkin. Kuten on itsestään selvää, hän »voi 
kiistellä» tässäkin.

»Voitaisiin tehdä eräitä huomautuksia Engelsin 
esityksen suhteen, mutta meidän on tärkeä tietää 
vain se, mitä Engels pitää arvokkaana Rous­
seaun tutkielmassa (’Discours sur 1’originc et les 
fondements de Tinegalile parmi les hommes’)*. 
Hän ei kajoa kysymykseen siitä, ymmärtääkö 
Rousseau- oikein vai väärin historian kulkua, 
häntä kiinnostaa vain se, että Rousseau 'aiattelee 
dialektisesti’: hän näkee ristiriidan itsessään 
edistyksen sisällössä ja rakentaa esityksensä siten, 
että se voidaan sovittaa hegeliläiseen kieltämisen 
ja kieltämisen kieltämisen kaavaan. Ja todellakin 
voidaan, vaikka Rousseau ei tuntenutkaan hegeli­
läistä dialektista kaavaa.»

Tämä on vasta ensimmäinen, etu-vartion hyök­
käys »hegeliläisyyttä» vastaan Engelsin nimissä. 
Sitten seuraa hyökkäys sur toute la ligne**.

»Hegeliä tuntematta Rousseau ajatteli hegeli­
läisittäin, dialektisesti. Miksi nimenomaan Rous­
seau eikä Voltaire tai kuka muu tahansa? Siksi 
että kaikki ihmiset itse olemuksensa vuoksi 
ajattelevat dialektisesti. Valinta on kuitenkin 
kohdistunut nimenomaan Rousseauhun, henki­
löön, joka erosi jyrkästi aikalaisistaan paitsi lah­
jakkuutensa — siinä suhteessa monet vetävät 
hänelle vertoja — myös ajattelutapansa ja maail­
mankatsomuksensa luonteen puolesta. Noin poik­
keuksellista ilmiötä ei luultavasti olisi sopinut 
käyttää yleisen säännön tarkistimena. Olemme 
kuitenkin isäntiä omassa talossamme. Rousseau

* (»Mietelmiä ihmisten eriarvoisuuden alkuperästä Ja perus­
tasta».)

** [kautta linjan.)

118



on mielenkiintoinen ja tärkeä ennen kaikkea siitä 
syystä, että hän osoitti ensimmäisenä riittävän 
selvästi sivistyksen ristiriitaisuuden, ja ristiriita­
han on dialektisen prosessin välttämätön ehto. On 
kuitenkin huomautettava, että Rousseaun havait­
semalla ristiriidalla ei ole mitään yhteistä hegeli­
läisessä merkityksessä käsitetyn ristiriidan kans­
sa. Hegeliläinen ristiriita on siinä, että jokainen 
jatkuvassa (ja nimenomaan kolmijakoisesti tapah­
tuvassa) liike- ja muuttumisprosessissa oleva 
esine on kullakin kyseisellä hetkellä ’se’ ja 
samalla ’ei se*. Kun jätetään syrjään välttämät­
tömät kolme kehitysastetta, niin ristiriita ilmenee 
tässä pelkästään eräänlaisena muutosten, liikkeen 
ja kehityksen alustana. Rousseau puhuu niin 
ikään muuttumisprosessista. Hän ei silti laisin­
kaan näe ristiriitaisuutta itsessään muutoksissa. 
Huomattavasta osasta hänen ajatuksiaan jotka 
sisältyvät ’Discours sur Tinegalite’* ynnä mui­
hin teoksiin, voidaan tehdä seuraava johtopäätös: 
älyllistä edistystä on seurannut siveellinen taan­
tuminen. Dialektisellä ajattelulla ei nähtävästi ole 
kerrassaan mitään osuutta tässä: tässä ei ole 
'kieltämisen kieltämistä’, on vain viittaus hyvän 
ja pahan samanaikaiseen olemassaoloon kysei­
sessä ilmiöryhmässä, ja koko yhdennäköisyys 
pysyy vain ’ristiriita’-samm varassa. Tämä on silti 
vasta asian toinen puoli. Sitä paitsi Engels näkee 
Rousseaun järkeilyssä ilmeisen trikotoroian: alku­
kantaista tasa-arvoisuutta seuraa sen kieltäminen 
eli eriarvoisuus, sen jälkeen koittaa kieltämisen 
kieltäminen eli itämaisissa despoottisissa val­
tioissa kaikkien tasa-arvoisuus kaanin, sulttaanin 
tai saahin vallan edessä. Tämä jälkimmäinen 
eriarvoisuuden aste onkin ääripiste, johon kierros 
päättyy ja joka palauttaa meidät lähtökohtaam-

* [»Mietelmiä eriarvoisuudesta».]

119



me/ Historia ei kuitenkaan pysähdy tähän, vaan 
kehittää uusia eriarvoisuuksia jne. Lainauksissa 
annetut sanat ovat Rousseaun alkuperäisiä sanoja 
ja juuri ne ovat erittäin arvokkaita Engelsille 
ilmeisenä todistuksena siitä, että Rousseau ajatte- 
lee Hegelin tavoin.»*

Rousseau »erosi jyrkästi aikalaisistaan». Se on 
totta. Missä suhteessa erosi? Siinä,' että ajatteli 
dialektisesti, kun taas melkein kaikki hänen aika­
laisensa olivat metafyysikkoja. Hänen eriarvoi­
suuden alkuperää koskeva käsityksensä oli ni­
menomaan dialektinen käsitys, vaikka hra Mihai- 
lovski kiistääkin tämän.

Hra Mihailovskin sanojen mukaan Rousseau 
vain viittasi siihen, että älyllistä edistystä seu­
rasi sivilisaation historiassa siveellinen, taantu­
minen. Ei. Rousseau ei viitannut ainoastaan 
tähän. Hänen mielestään älyllinen edistys oli 
siveellisen taantumisen syy. Tästä voitaisiin 
vakuuttua edes lukematta Rousseaun teoksia: 
riittää, kun edellä olevan otteen perusteella palau­
tetaan mieleen, minkälaista osuutta hänellä esitti 
metallien jalostus ja maanviljelys, jotka suoritti­
vat suuren kumouksen ja hävittivät alkukantaisen 
tasa-arvoisuuden. Se taas, joka on lukenut itseään 
Rousseauta, ei tietenkään ole unohtanut seuraa- 
vaa kohtaa hänen teoksestaan »Discours sur l’ori- 
gine de Tinegalite»**: »Il me reste ä considerer 
et ä rapprocher les differents hasards qui ont pu 
perfectionner la raison humaine en deteriorant 
l’espece, rendre un etre mechant en le rendant 
sociable...» (Tehtäväkseni jää vain arvioida ja 
yhdistää ne eri tapaukset, jotka saattoivat paran­
taa ihmisjärkeä pilaamalla ihmissukua ja muut-

* Kaikki nämä otteet on tehty edellä siteeratusta »Russkoje 
BoRatstvon» niteestä.

* *  [»Mietelmiä eriarvoisuudesta».!

120



taa kyseisen eläimen ilkeäksi tekemällä sen 
yhteiskunnalliseksi...)

Tämä kohta on erinomainen siinä suhteessa, 
että se valaisee mainiosti Rousseaun käsitystä 
ihmissuvun edistymiskyvystä. Tuosta erikoisuu­
desta puhuivat paljon hänen »aikalaisensakin». 
Heillä se oli kuitenkin salaperäinen voima, joka 
itse itsestään sai aikaan järjen voittoja. Rousseaun 
mukaan tuo kyky »ei milloinkaan voinut kehit­
tyä itsestään». Kehittyäkseen se kaipasi jatku­
vasti ulkonaisia kiihokkeita. Tämä on yksi älyl­
lisen edistyksen dialektisen käsityksen tärkeim­
mistä erikoisuuksista metafyysiseen käsitykseen 
verraten. Meidän on palattava siihen vielä myö­
hemmin. Nyt meille on tärkeää se, että lainattu 
kohta ilmaisee mahdollisimman selvästi Rous­
seaun mielipiteen siveellisen taantumisen ja älyl­
lisen edistyksen syy-yhteydestä.* Tämä taas on 
hyvin tärkeää tuon kirjailijan esittämän sivistyksen 
kehitystä koskevan käsityksen ymmärtämiseksi. 
Hra Mihailovskin mukaan Rousseau on pelkäs­
tään osoittanut »ristiriidan» ja kenties vuodatta­
nut sen johdosta muutaman jalomielisen kyy­
neleen. Todellisuudessa Rousseau piti tuota 
ristiriitaa sivistyksen historiallisen kehityksen 
tärkeimpänä joustimena. Kansalaisyhteiskunnan 
perustajana ja siis alkukantaisen tasa-arvoisuu- 
den haudankaivajana on ollut ihminen, joka on 
aidannut maapalstan ja sanonut: »se kuuluu 
minulle», toisin sanoen kansalaisyhteiskunnan 
perustana on omaisuus, joka aiheuttaa niin paljon 
kiistoja ihmisten välillä, synnyttää heissä niin

* Epäileviä varten on vielä yksi ote: »J’ai assigne ce 
premier degrä de la däcadence des moeurs au premier moment 
de la culture des lettres dans tous les pays du monde». 
Lettre ä M. ГаЬЬё Raynal, Oeuvres de Rousseau, Paris 1820, 
t. IV, p. 43 (»Tuon tapojen rappeutumisen alkuasteen olen 
ajoittanut tieteen kehityksen alkuhetkelle maailman kaikissa 
maissa.» Kirje hra apotti Raynalille, Rousseaun teokset. 
Pariisi 1820, IV nide, s. 43].

121



paljon ahneutta ja pilaa heidän siveellisyyttään. 
Omaisuuden muodostuminen taas on edellyttänyt 
»tekniikan ja tietouden» (de 1’industrie et des 
lumieres) määrättyä kehitystä. Alkukantaiset suh­
teet ovat näin ollen tuhoutuneet juuri tuon alku­
kantaisen kehityksen ansiosta; mutta siihen 
aikaan, kun tuo kehitys johti yksityisomistuksen 
voittoon, ihmisten alkukantaiset suhteet olivat 
jo siinä tilassa, että niiden olemassaolo oli käy­
nyt mahdottomaksi * Kun Rousseauta arvioidaan 
sen mukaan, miten hra Mihailovski kuvaa hänen 
osoittamansa ristiriidan, voidaan olettaa, että kuu­
luisa geneveläinen oli vain herkkäitkuinen »sub 
jektiivinen sosiologi», joka parhaassa tapaukses­
sa kykeni vain keksimään korkeasti siveellisen 
»edistyksen kaavan» inhimillisten vitsauksien 
lääkitsemiseksi. Todellisuudessa Rousseau vihasi 
juuri tuollaisia »kaavoja» enemmän kuin mitään 
muuta ja ruoski niitä joka kerta, kun sai siihen 
tilaisuuden.

Kansalaisyhteiskunta syntyi niiden alkukan­
taisten suhteiden raunioille, jotka eivät enää 
kyenneet jatkamaan olemassaoloaan. Noissa suh­
teissa piili niiden itsensä kieltämisen alkio. Tuota 
väitettä todistellessaan Rousseau ikään kuin 
havainnollisti ennakolta Hegelin ajatusta siitä, 
että jokainen ilmiö hävittää itsensä muuttuen 
vastakohdakseen. Rousseaun mietelmää despo- 
tiasta voidaan pitää tuota ajatusta valaisevana 
uutena esimerkkinä.

Määritelkääpä itse, minkä verran hra Mihai­
lovski osoitti ymmärtävänsä Hegeliä ja Rous- 
soauta sanoessaan: »dialektisellä ajattelulla ei 
nähtävästi ole kerrassaan mitään osuutta tässä», 
ja olettaessaan naiivisti, että Engels luki mielival­
taisesti Rousseaun dialektikkoihin kuuluvaksi

* Ks. toisen osan alkua kirjasta »Discours sur l’inlgnlite» 
[»Mietelmiä eriarvoisuudesta»].



vain sillä perusteella, että tämä käytti sanontoja 
»ristiriita», »kierros», »palaaminen lähtökohtaan» 
jne.

Miksi sitten Engels vetosi Rousseauhim eikä 
kehenkään muuhun? »Miksi nimenomaan Rous­
seau eikä Voltaire tai kuka muu tahansa? Siksi, 
että kaikki ihmiset itse olemuksensa vuoksi ajal- 
televat dialektisesti...»

Erehdytte, hra Mihailovski, eivät läheskään 
kaikki: olisitte ensimmäinen, jota Engels ei mil­
loinkaan pitäisi dialektikkona. Hänen ei tarvitsisi 
muuta kuin lukea artikkelinne »Karl Marx herra 
J. Zukovskin tuomittavana»32 laskeakseen teidät 
lopullisesti auttamattomien metafyysikkojen jouk­
koon.

Engels sanoo dialektisesta ajattelusta seuraa- 
vaa: »Ihmiset ovat ajatelleet dialektisesti jo 
kauan ennen kuin he tiesivät, mitä dialektiikka 
on, samoin kuin he puhuivat proosaa jo aikoja 
ennen kuin syntyi nimitys 'proosa’. Hegel vain 
ensimmäisenä määritteli terävästi kieltämisen 
kieltämisen lain, joka täyttyy luonnossa ja histo­
riassa ja, kunnes sitä ei ole tiedostettu, tiedot­
tomasti myös meidän aivoissamme.»* Kuten 
lukija huomaa, tässä on kysymys alitajuisesta 
dialektisesta ajattelusta, josta on vielä hyvin pitkä 
matka tietoiseen. Kun sanomme, että »äärimmäi­
syydet yhtyvät»y lausumme huomaamattamme 
dialektisen käsityksen asioista; kun liikumme, 
harjoitamme taaskin aavistamattamme sovellet­
tua dialektiikkaa (edellä jo sanoimme, että liike 
on toteutunut ristiriita). Ei silti liike enempää 
kuin dialektiset aforismitkaan pelasta meitä 
metafysiikalta järjestelmällisen ajattelun alalla. 
Päinvastoin. Ajattelun historia osoittaa, että pit-

* »Herrn Eugen Duhring’s Umwälzung etc.», 2. Aufl., 
S. 134. [»Herra Eugen Döhring tieteen mullistajana», 2. pai­
nos, s. 134.]

123



kän ajan kuluessa metafysiikka on yhä voimistu* 
nut — ja sen on ollut pakko voimistua — alku­
kantaisen naiivin dialektiikan ansiosta: »Luonnon 
jaotteleminen eri osiin, luonnon eri tapahtumain 
ja erilaisten luontokappaleiden eritteleminen mää­
rättyihin luokkiin, orgaanisten kappaleiden eli­
mellisen rakenteen moninaisuudesta juontuvien 
sisäisten ominaisuuksien tutkiminen — kaikki 
nämä seikat ovat olleet perusedellytyksinä jätti 
maiselle edistykselle, mitä luonnontieteessä 
on tapahtunut viimeisten neljänsadan vuoden 
aikana. Mutta siitä on meille jäänyt samalla 
tavaksi käsitellä luontokappaleita ja luonnonil­
miöitä erillisinä, niiden suuresta kokonaisuudesta 
irrallisina, ei siis niiden liikkeessä, vaan lepo­
tilassa, ei oleellisesti muuttuvaisina, vaan kiin­
teinä vakioina, ei elävinä, vaan kuolleina. Ja 
nimenomaan tuo tutkimistapa, jonka Bacon ja 
Locke siirsivät luonnontieteestä filosofiaan, ai­
heutti viime vuosisadoille ominaisen yksipuoli­
suuden eli metafyysisen ajattelutavan.»

Näin sanoo Engels, jolta niin ikään saamme 
tietää, että »vaikka uudemmassakin filosofiassa 
dialektiikalla oli loistavia edustajia (Descartes ja 
Spinoza), mutta varsinkin englantilaisen filoso­
fian vaikutuksesta se kallistui yhä enemmän... 
metafyysiseen ajattelutapaan, joka oli hallitsevana 
miltei kaikilla 1700-luvun ranskalaisilla ajatteli­
joilla ainakin heidän filosofisissa erikoisteoksis­
saan. Tuohon alaan kuulumattomissa teoksissaan 
he pystyivät kuitenkin jättämään meille korkea­
tasoisia dialektiikan mallinäytteitä, palauttakaam­
me mieleen vaikkapa Diderotin ’Rameaun veljen­
pojan' ja Rousseaun teoksen *Ihmisten keskinäi­
sen eriarvoisuuden alkuperästä*.»*

* »Herrn Eugen Diihring’» Umwälzung etc.», 2. Aufl., 
S. 4—6. (»Herra Eugen Diihring tieteen mullistajana», 2. pai­
nos, ss. 4—61.

124



Nähtävästi on selvä, miksi Engels puhui 
Rousseausta eikä Voltairesta tai kenestä tahansa 
muusta. Emme rohkene olettaa, ettei hra Mihai- 
lovski olisi lukenut sitä Engelsin kirjaa, jota 
hän siteeraa ja josta ottaa käsittelemänsä »esi­
merkit». Ja mikäli hra Mihailovski takertuu 
Engelsiin »kenen tahansa muun» johdosta, niin 
voimme vain olettaa, että tekijä turvautuu tässä­
kin meille jo tuttuun vaihtamis-»momenttiin», 
vastustajansa sanojen tarkoituksellisen väärentä­
misen »momenttiin». Tuollaisen »momentin» 
käyttö saattoi näyttää hänestä hyvinkin sopivalta, 
koska Engelsin kirjaa ei ole venäjännetty, ja 
saksan kieltä taitamattomille sitä ei ole olemassa. 
Tässä »olemme kuitenkin isäntiä». Tässä on uusi 
viettelys, ja taaskin »vastoin tahtoamme syntiin 
hairahdamme».

Se riemuksiko jumalille entää,
jos kunniamme nurinniskoin lentää.*

Levähtäkäämme kuitenkin herra Mihailovs- 
kista. Palatkaamme saksalaisiin idealisteihin an 
und fiir sich**.

Sanoimme jo, että luonnonfilosofia oli heikkona 
puolena noilla ajattelijoilla, joiden pääansioita on 
etsittävä historianfilosofian eri aloilta. Lisäämme 
nyt, että siihen aikaan ei muuten voinut olla­
kaan. Itseään tieteiden tieteeksi nimittäneessä 
filosofiassa on aina ollut paljon »maallista sisäl­
töä», ts. se on aina tutkinut monia varsinaisia 
tieteen kysymyksiä. Eri aikoina sen »maallinen 
sisältö» on kuitenkin ollut erilainen. Niinpä — 
rajoittuaksemme tässä uuden filosofian historiasta 
otettuihin esimerkkeihin — 1600-luvun filosofit

* Xlköön lukija moittiko meitä »Kauniin Helenan» sitee­
rauksen vuoksi. Luimme hiljattain uudelleen hra Mihailovskin 
artikkelin »Darvinisml Ja Offenbachin operetit», Ja se teki 
meihin voimakkaan vaikutuksen.

** [sinänsä Ja itseään varten.]

125



tutkivat etupäässä matematiikan ja luonnontie­
teiden kysymyksiä. 1700-luvun filosofia käytti 
tarkoituksiinsa edellisen aikakauden luonnontie­
teellisiä löytöjä ja teorioita, mutta itse filosofit 
ehkä Kantia lukuun ottamatta eivät harrastaneet 
luonnontieteitä; silloin Ranskassa olivat siirtyneet 
etualalle yhteiskunnalliset kysymykset. Samat 
kysymykset kiinnostivat pääasiallisesti, joskin 
toiselta puolelta, myös 1800-luvun filosofeja. 
ScheUing muun muassa sanoi suoraan, että hän 
pitää erään historiallisen kysymyksen ratkai­
sua transsendentaalisen filosofian tärkeimpänä 
tehtävänä. Näemme kohta, mikä oli tuo kysy­
mys.

Mikäli kaikki virtaa ja. kaikki muuttuu; 
mikäli jokainen ilmiö kieltää itsensä; mikäli ei 
ole sellaista hyödyllistä laitosta, joka ei lopulta 
tulisi vahingolliseksi ja muuttuisi omaksi vasta­
kohdakseen, niin siitä seuraa, että on mieletöntä 
etsiä »täydellistä lainsäädäntöä», että on mahdo­
tonta keksiä sellaista yhteiskuntarakennetta, joka 
olisi paras kaikkina aikoina ja kaikilla kansoilla: 
kaikki on hyvää omalla paikallaan ja omana 
aikanaan. Dialektinen ajattelu sulki pois kaikki 
utopiat.

Sen oli sitäkin suuremmalla syyllä suljettava 
ne pois, koska »ihmisluonnolla», tuolla tavallaan 
vakinaisella kriteerillä, jota kuten näimme käyt­
tivät jatkuvasti sekä 1700-luvun valistajat että 
1800-luvun alkupuoliskolla utopistisosialistit, oli 
sama kohtalo kuin kaikilla muillakin ilmiöillä: se 
itsekin oli todettu muuttuvaksi.

Samalla katosi myös se naiivin idealistinen 
historiankäsitys, jonka kannalla olivat niin ikään 
sekä valistajat että utopistit ja joka ilmaistiin 
sanoin: järki, mielipiteet hallitsevat maailmaa. 
Hegel sanoi, että järki hallitsee tietenkin histo­
riaa, mutta siinä mielessä kuin se hallitsee tai-

126



vaankappaleiden liikettä, ts. lainomaisuuden mie­
lessä. Taivaankappaleiden liike on lainomaista, 
mutta noilla kappaleilla ei tietenkään ole käsi­
tystäkään tuosta lainomaisuudestä. Samoin on 
ihmiskunnan historiallisen liikunnan laita. Siinä 
on epäilemättä omat lakinsa, mutta se ei merkitse, 
että ihmiset tajuavat ne ja että siten ihmisjärki, 
tietomme, »filosofiamme» olisivat historiallisen 
liikunnan päätekijöitä. Minervan pöllö lähtee 
lentoon vain öisin. Kun filosofia alkaa maalailla 
harmaita kuvioitaan harmaalle taustalle, kun 
ihmiset syventyvät ajattelemaan yhteiskuntara­
kennettaan, voidaan sanoa varmasti, että tuo 
rakenne on elänyt aikansa ja valmistautuu luo­
vuttamaan paikkansa uudelle järjestykselle, jonka 
todellinen olemus selviää ihmisille vasta sen jäl­
keen kun se on esittänyt historiallisen osansa: 
Minervan pöllö lähtee lentoon taas vasta yöllä.33 
On sanomattakin selvää, että viisaan linnun 
ajoittaiset ilmailuretket ovat erittäin hyödyllisiä, 
ne ovat jopa kerrassaan välttämättömin. Mutta ne 
eivät selitä yhtään mitään; ne kaipaavat itsekin 
selitystä ja luultavasti ovat myös selitettävissä, 
sillä niissäkin on lainomaisuutensa.

Lainomaisuuden toteaminen Minervan pöllön 
lennossa on muodostanut perustan aivan uudelle 
käsitykselle ihmiskunnan älyllisen kehityksen his­
toriasta. Omaksuttuaan tietyn filosofisen järjestel­
män kaikkien aikojen, kaikkien kansojen ja kaik­
kien suuntausten metafyysikot ovat pitäneet sitä 
ehdottoman totuudellisena ja kaikkia muita jär­
jestelmiä ehdottoman väärinä. He tunsivat vain 
abstraktisten totuuden ja erehdyksen käsitysten 
välisen abstraktisen vastakkaisuuden. Siksi ajatte­
lun historia on heidän mielestään ollut vain 
osittain surullisten ja osittain naurettavien virhei­
den kaoottista yhteenpunoutumista, noiden vir­
heiden villiä tanssia, jota jatkui aina siihen

127



siunattuun aikaan asti, kun vihdoin tuli keksityksi 
todellinen filosofinen järjestelmä. Tällainen 
näkemys oli tieteensä historiasta J. B. Saylla, 
tuolla metafyysikkojen metafyysikolla. Hän ei 
kehottanut tutkimaan sitä, koska siinä ei ole 
mitään muuta kuin erehdyksiä. Idealisti-dialekli- 
kot katsoivat asiaa toisella tavalla. He sanoivat, 
että filosofia on aikansa älyllinen ilmaus; jokainen 
filosofia on totuudellista aikaansa nähden ja vir­
heellistä muuhun aikaan nähden.

Mikäli taas järki hallitsee maailmaa ainoastaan 
ilmiöiden lainomaisuuden mielessä mikäli aat­
teet, tietous ja »valistus» eivät ohjaa ihmisiä hei­
dän niin sanoaksemme yhteiskunnallisessa raken­
nustyössä ja heidän historiallisessa liikunnassaan, 
niin missä sitten on inhimillinen vapaus? Missä 
on se ala, jolla ihminen »harkitsee ja valitsee» 
eikä lohduttele itseään lapsen tavoin joutilaalla 
huvittelulla eikä ole leikkikaluna hänelle vieraan, 
joskaan ei silti sokean voiman käsissä?

Vanha mutta iäti uusi kysymys vapaudesta ja 
välttämättömyydestä nousi 1800-luvun idealistien 
eteen samoin kuin se oli noussut edellisen vuosi­
sadan metafyysikkojen ja kerrassaan kaikkien 
niiden filosofien eteen, joita askarruttivat olemi­
sen ja ajattelun suhdetta koskevat kysymykset. 
Sfinksin tavoin se sanoi jokaiselle noista ajat­
telijoista: ratkaise minut, muussa tapauksessa 
raotelen koko järjestelmäsi!

Kysymys vapaudesta ja välttämättömyydestä 
olikin se, jonka ratkaisua historian alalla Schel- 
ling piti transsendentaalisen filosofian tärkeim­
pänä tehtävänä. Ratkaisiko tuo filosofia sen ja 
millä tavalla?

Huomatkaa: Schellingille samoin kuin Hegelil­
lekin tuo kysymys tuotti vaikeuksia nimenomaan 
historian suhteen. Puhtaasti antropologiselta nä­
kökannalta sitä voitiin pitää jo ratkaistuna.

128



Tässä tarvitaan selitystä ja annamme sen p y y ­
täen lukijaa olemaan tarkkaavainen asian tavat­
toman tärkeyden vuoksi.

Magneettineula osoittaa pohjoiseen. Näin tapah­
tuu sen erikoisen materian vaikutuksesta, joka on 
tiettyjen lakien, aineellisen maailman lakien 
alainen. Magneettineulan kärki ei huomaa tuon 
materian liikettä, sillä ei ole vähäisintäkään käsi­
tystä siitä. Kärjestä tuntuu, että se kääntyy 
pohjoiseen riippumatta kerrassaan mistään ulkoi­
sesta syystä,- pelkästään siksi, että sinne on 
mukava kääntyä. Se käsittää aineellisen välttä­
mättömyyden omaksi vapaaksi henkiseksi toimin­
nakseen,34

Tämän esimerkin avulla Leibniz halusi selittää 
käsitystään tahdon vapaudesta. Spinoza selitti 
samankaltaisella esimerkillä aivan samanlaista 
käsitystään.35

Jonkin ulkoisen syyn vaikutuksesta kivi sai 
tietyn liikemäärän. Liike jatkuu tietenkin vielä 
määrätyn ajan sen jälkeenkin, kun syy on lakan­
nut vaikuttamasta. Sen jatkuminen on välttämä­
töntä aineellisen maailman lakien mukaan. Kuvi­
telkaapa, että kivi ajattelee, että se tajuaa sille 
nautintoa tuottavan liikkeensä, mutta ei tiedä 
sen syytä eikä tiedä edes sitä, että siihen on 
olemassa jokin syy. Miten kivi käsittää tuossa 
tapauksessa oman liikkeensä? Se käsittää sen 
ehdottomasti oman toivomuksensa, oman vapaan 
valintansa tulokseksi; se sanoo itselleen: liikun, 
sillä haluan liikkua. »Sellaista on myös se inhi­
millinen vapaus, jolla kaikki ihmiset niin ylpei- 
levät. Sen olemus on siinä, että ihmiset tajuavat 
pyrkimyksensä, mutta eivät tunne ulkoisia syitä, 
joista nuo pyrkimykset aiheutuvat. Niinpä lapsi 
kuvittelee tahtovansa vapaasti sitä maitoa, joka 
on hänen ravintoaan...»

Monista nykyisistäkin lukijoista tämä selitys

9 -1 9 0 129



Saattaa näyttää »karkean materialistiselta», ja 
heitä ihmetyttää, miten sen on voinut antaa Leib­
niz, puhdasverinen idealisti. He saattavat sanoa 
lisäksi, että vertaus ei yleensä ole todiste ja että 
sitäkin vähemmän kelpaa todisteeksi ihmisen 
fantastinen vertaus magneettineulaan tai kiveen. 
Tähän huomautamme, että vertaus menettää fan- 
tastisuutensa heti, kun palautamme mieleen 
ihmispäässä joka päivä tapahtuvat ilmiöt. Jo 
1700-luvun materialistit viittasivat siihen seik­
kaan, että jokaista tahdonalaista liikettä vastaa 
määrätty aivohermojen liike. Se mikä on mieli­
kuvitusta magneettineulan ja kiven suhteen, on 
aivojen suhteen kiistaton tosiasia: välttämättö­
myyden kohtalonomaisten lakien mukainen mate­
rian liikunta aiheuttaa siinä tosiaan sen, mitä 
sanotaan vapaaksi ajatustoiminnaksi. Mitä taas 
tulee ensi näkemältä melko luonnolliseen ihmet­
telyyn, jota herättää idealisti Leibnizin materia­
listinen järkeily, niin on muistettava, että kaikki 
johdonmukaiset idealistit, kuten jo sanoimme, 
olivat monisteja, ts. heidän maailmankatsomuk­
sessaan ei ollut laisinkaan sijaa sille ylipääsemät­
tömälle kuilulle, joka dualistien katsomusten 
mukaisesti erottaa materian hengestä. Dualistin 
mielestä kyseinen aineyhtymä saattaa olla ajat­
telukykyinen vain siinä tapauksessa, jos siihen 
sisältyy henkiaines: dualisti käsittää materian 
ja hengen kahdeksi täysin itsenäiseksi substans­
siksi, joilla ei ole mitään yhteistä keskenään. 
Leibnizin vertaus tuntuu hänestä villiltä pelkäs­
tään siitä syystä, että magneettineulalla ei ole 
mitään sielua. Kuvitelkaapa, että kohtasitte hen­
kilön, joka järkeilee näin: neula on tosiaan jotain 
täysin materiaalista. Mitä on sitten itse materia? 
Luulen, että sen on kiittäminen henkeä olemassa­
olostaan, eikä siinä mielessä, että se on hengen 
luoma, vaan siinä, että se on itse vain toisessa

130



asussa oleva samainen henki. Tuo asu ei vastaa 
materian todellista olemusta, se on jopa suoraan 
vastakkainen sille, mutta se ei estä materiaa ole­
masta hengen olemassaolomuoto, koska hengen on 
itse olemuksensa vuoksi muututtava vastakohdak­
seen.— Teitä saattaa hämmästyttää tämäkin jär­
keily, mutta myönnätte joka tapauksessa sen, että 
henkilö, joka pitää sitä uskottavana, henkilö, joka 
näkee materiassa vain »hengen toisinolemisen», ei 
joudu ymmälle niistä selityksistä, jotka pitävät 
hengen funktioita materialle kuuluvina tai aset­
tavat hengen funktiot kiinteään riippuvuuteen 
materian laeista. Tuo henkilö saattaa hyväksyä 
psyykkisten ilmiöiden materialistisen selityksen 
ja antaa sille samalla (väkinäisesti tai ei, se on 
eri asia) ankarasti idealistisen merkityksen. Siten 
tekivät saksalaiset idealistit.

Ihmisen psyykkinen toiminta on aineellisen 
välttämättömyyden lakien alaista. Tämä ei silti 
suinkaan hävitä inhimillistä vapautta. Aineellisen 
välttämättömyyden lait sinänsä ovat vain hengen 
toiminnan lakeja. Vapaus edellyttää välttämättö- 
myyttä, välttämättömyys muuttuu kokonaan va­
paudeksi, ja siksi ihmisen vapaus on todellisuu­
dessa paljon laajempi kuin dualistit olettavat 
pyrkiessään erottamaan vapaan toiminnan välttä­
mättömästä ja irrottavat siten vapauden valta­
kunnasta jopa heidänkin mielestään hyvin laa­
jan alan, jonka he suovat välttämättömyy­
delle.

Siten järkeilivät idealisti-dialektikot. Kuten 
lukija huomaa, he pitivät lujasti kiinni Leibnizin 
»magneettineulasta», mutta heidän käsissään tuo 
neula muuttui kokonaan toiseksi, niin sanoak­
semme henkistyi.

Neulan muuttuminen ei kuitenkaan vielä rat­
kaissut kaikkia vaikeuksia, jotka liittyivät vapau­
den ja välttämättömyyden suhdetta koskevaan

«)* 131



kysymykseen. Olettakaamme, että erillinen ihmi­
nen on aivan vapaa huolimatta siitä, että hän 
on välttämättömyyden lakien alainen ja sitä paitsi 
nimenomaan siksi, että hän on niiden alainen. 
Yhteiskunnassa taas ja siis myös historiassa 
emme ole tekemisissä yksilön, vaan kokonaisen 
yksilöjoukon kanssa. Herää kysymys: eikö jokai­
sen vapautta riko muiden vapaus? Minulla on 
aikomus tehdä sitä ja sitä, esimerkiksi saada 
aikaan totuutta ja oikeudenmukaisuutta yhteis­
kunnallisissa suhteissa. Ryhdyn tuohon aikeeseen 
vapaasti ja yhtä vapaita tulevat olemaan ne toi­
mintoni, joiden avulla yritän toteuttaa sen. 
Lähimmäiseni kuitenkin estävät minua saavut­
tamasta päämäärääni. He nousevat aiettani vas­
taan yhtä vapaasti, kuin minä olen ryhtynyt 
siihen. Ja heidän minua vastaan suuntaamat 
toimintonsa ovat yhtä vapaita. Miten voitan 
heidän luomat esteet? Rupean tietenkin kiistele­
mään heidän kanssaan, vakuuttamaan asiani 
oikeellisuutta, ehkä vielä suostuttelemaan ja pelot­
telemaankin heitä. Mutta mistäpä sen tietää, mitä 
siitä seuraa. Ranskalaiset valistajat sanoivat: la 
raison finira par avoir raison*. Sitä varten taas, 
että järkeni saisi voiton, minulle on tarpeen, että 
lähimmäiseni tunnustaisivat sen myös omaksi 
järjekseen. Minkä perusteella voin toivoa sitä? 
Mikäli heidän toimintansa on vapaata — ja se on 
aivan vapaata —, mikäli aineellinen välttämättö­
myys muuttuu minulle tuntemattomia teitä vapau­
deksi — ja se oletettavasti muuttuu siksi koko­
naan —, sikäli käy mahdottomaksi arvata enna­
kolta kanssaihmisten! tekoja. Minulla olisi toivoa 
nähdä ne ennakolta vain siinä tapauksessa, että 
voisin tarkastella niitä samoin kuin tarkastelen 
kaikkia muita minua ympäröivän maailman

* [Järki aina viime kädessä voittaa.]

132



ilmiöitä, ts. niiden määrättyjen syiden välttämät­
töminä seurauksina, joita jo tunnen tai voin tun­
tea. Toisin sanoen vapauteni ei jäisi pelkäksi 
sanaksi vain siinä tapauksessa, että tajutessani 
sen voisin ymmärtää syyt, jotka aiheuttavat 
lähimmäisteni vapaat teot, nimittäin että voisin 
tarkastella niitä niiden välttämättömyyden kan­
nalta. Aivan samaa voivat sanoa lähimmäi­
seni minun teoistani. Mitä se merkitsee? Se 
merkitsee, että jokaisen kyseisen henkilön va­
paan (tietoisen) historiallisen toiminnan mahdol­
lisuus typistyy nollaan, eUei vapaiden inhimil­
listen tekojen perustana ole tekijälle ymmärret­
tävä välttämättömyys.

Olemme nähneet, että ranskalainen metafyysi­
nen materialismi on johtanut itse asiassa fatalis­
miin. Jos tosiaankin kokonaisen kansakunnan 
kohtalo riippuu yhdestä hullaantuneesta atomista, 
niin voimme vain ristiä kädet, sillä emme' kerta 
kaikkiaan pysty nyt emmekä vastaisuudessakaan 
näkemään ennakolta tuollaisia erillisten atomien 
tekosia emmekä estämään niitä.

Nyt näemme, että idealismi saattaa johtaa 
samanlaiseen fatalismiin. Ellei kanssaihmisteni 
teoissa ole mitään välttämätöntä tai ellen voi 
ymmärtää niitä niiden välttämättömyyden kan­
nalta, niin voin vain perustaa toiveeni hyvään 
kaitselmukseen: mitä järkevimmät suunnitelmani 
ja jaloimmat toiveeni murskautuvat miljoonien 
muiden ihmisten kerrassaan aavistamattomiin toi­
miin. Silloin Lucretiuksen lausuman mukaan 
kaikesta saattaa tulla kaikkea.

On mielenkiintoista, että mitä enemmän idea­
lismi ryhtyisi korostamaan vapauden puolta teo­
riassa, sitä enemmän sen olisi pakko kaventaa 
sitä käytännöllisen toiminnan alalla, missä se ei 
pystyisi hillitsemään koko vapauden voimalla 
aseistettua sattumaa.

133



Idealisti-dialektikot ymmärsivät tämän mai­
niosti. Heidän käytännön filosofiassaan välttämät­
tömyys on vapauden varmin, ainoa luotettava tae. 
Schelling sanoi, ettei edes siveellinen velvoitus 
voi rauhoittaa häntä toimintojensa tulosten suh­
teen, jos nuo tulokset riippuvat vain vapaudesta. 
»Vapaudessa pitää olla välttämättömyys.»36

Millaisesta välttämättömyydestä oikeastaan voi 
olla puhe tässä tapauksessa? Tuskin minua pal­
jonkaan lohduttaisi sen ajatuksen alituinen toista­
minen, että tietyt tahdonalaiset liikkeet vastaavat 
välttämättä tiettyjä aivoaineen liikkeitä. Tuon 
abstraktisen väittämän varaan ei voida perustaa 
minkäänlaisia käytännöllisiä laskelmia, enkä tältä 
puolen voi enää edetä, sillä lähimmäiseni pää ei 
ole lasinen mehiläispesä eivätkä hänen aivoher­
monsa ole mehiläisiä, enkä voisi seurata niiden 
liikkeitä siinäkään tapauksessa, että tietäisin 
varmasti — olemme kuitenkin yhä vielä kaukana 
siitä — tietyn hermosäikeen tietyn liikkeen ai­
heuttavan tietyn aikomuksen kanssaihmiseni sie­
lussa. Inhimillisten toimintojen välttämättömyyttä 
on näin ollen ryhdyttävä tutkimaan toiselta 
puolen.

Se on tarpeellista semmitenkin kun Minervan 
pöllö, kuten tiedämme, lähtee lentoon vasta 
illalla, ts. ihmisten yhteiskunnalliset suhteet eivät 
ole heidän tietoisen toimintansa tulosta. Ihmiset 
ajavat tietoisesti omia yksityisiä, yksilöllisiä 
tavoitteitaan. Olettakaamme, että kukin heistä 
pyrkii tietoisesti paisuttamaan omaisuuttaan mut­
ta heidän erillisten toimintojensa kokonaisuudesta 
juontuu tiettyjä yhteiskunnallisia seurauksia, joita 
he eivät ole ehkä lainkaan toivoneet eivätkä var­
maankaan aavistaneetkaan. Varakkaat Rooman 
kansalaiset ostivat köyhien maanviljelijäin maita. 
Jokainen heistä tietenkin tiesi, että hänen toi­
mintojensa vuoksi se ja se Tullius ja Julius

134



muuttuvat maattomiksi proletaareiksi. Mutta aavis- 
tiko kukaan heistä, että latifundiumit tuhoavat 
tasavallan ja sen mukana Italiankin? Kuka heistä 
käsitti, kuka pystyi käsittämään hankintatoimin- 
tansa historialliset seuraamukset? Kukaan ei voi­
nut käsittää eikä käsittänytkään niitä. Seuraa­
mukset olivat kuitenkin olemassa: latifundiumien 
vuoksi tuhoutui sekä tasavalta että Italia.

Erillisten ihmisten tietoisista vapaista teoista 
koituu välttämättä heille itselleen odottamattomia, 
aavistamattomia seurauksia, jotka koskevat koko 
yhteiskuntaa eli vaikuttavat noiden samojen 
ihmisten keskinäissuhteisiin kokonaisuudessaan. 
Vapauden alueelta siirrymme näin ollen välttä­
mättömyyden alueelle.

Kun ihmisten yksilöllisten toimintojen yhteis­
kunnalliset seuraukset, joita he leivät tajua, joh­
tavat yhteiskuntarakenteen muuttumiseen, mikä 
tapahtuu aina, vaikka ei läheskään yhtä nopeasti, 
niin ihmisten eteen nousee uusia yksilöllisiä 
tavoitteita. Heidän vapaa tietoinen toimintansa 
saa välttämättä uuden muodon. Välttämättömyy­
den alueelta siirrymme jälleen vapauden alueelle.

Jokainen välttämätön prosessi on lainomainen 
prosessi. Yhteiskunnallisten suhteiden muutokset, 
joita ihmiset eivät aavista, mutta jotka ovat vält­
tämättä heidän toimintojensa seurausta, tapahtu­
vat nähtävästi määrättyjen lakien mukaisesti. 
Teoreettisen filosofian on löydettävä nuo lait.

Ilmeisesti on löydettävä myös muutokset, joita 
muuttuneet yhteiskunnalliset suhteet saavat ai­
kaan ihmisten elämäntavoitteissa, vapaassa toi­
minnassa. Toisin sanoen: välttämättömyyden 
muuttuminen vapaudeksi tapahtuu niin ikään 
määrättyjen lakien mukaisesti, jotka teoreettinen 
filosofia voi ja jotka sen tulee löytää.

Täytettyään tuon tehtävän teoreettinen filoso­
fia luo aivan uuden, horjumattoman perustan

135



käytännölliselle filosofialle. Koska tunnen yhteis- 
kuntahistorialiisen liikunnan lait, voin vaikuttaa 
siihen tarkoitusteni mukaisesti välittämättä hul­
laantuneiden atomien tekosista tai niistä näkö­
kohdista, että vapaan tahdon omaaviua olentoina 
maanmieheni valmistavat minulle joka hetki 
kosolti mitä kummallisimpia yllätyksiä. En tie­
tenkään voi mennä takuuseen kustakin erillisestä 
maanmiehestani, varsinkin jos hän kuuluu »luke- 
neistoluokkaan», mutta yleispiirtein tulen tietä­
mään yhteiskunnallisten voimien suunnan, joten 
voin vain niiden resultanttiin nojaamalla saavut­
taa tavoitteeni.

Jos siis voin saavuttaa esimerkiksi sen ilahdut­
tavan varmuuden, että toisin kuin muissa maissa 
Venäjällä saavat voiton »perustat», niin vain 
sikäli, mikäli onnistun ymmärtämään uljaiden 
venäläisten toimintoja lainomaisina toimintoina 
ja tarkastelemaan niitä välttämättömyyden eikä 
vapauden näkökannalta. Hegel sanoo: »Maailman­
historia on edistystä vapauden tajuamisessa, edis­
tystä, joka meidän on ymmärrettävä sen välttä- 
mättömyytenä.»*1

Edelleen. Niin hyvin kuin olemmekin tutkineet 
ihmisluontoa, emme vielä läheskään ymmärrä 
niitä yhteiskunnallisia seurauksia, jotka juontu­
vat erillisten ihmisten toiminnoista. Olettakaamme 
meidän tunnustaneen taloustieteilijöiden vanhan 
koulukunnan mukana, että ihmisluonnon tärkein 
erikoispiirre on rikastumishalu. Pystymmekö nä­
kemään ennakolta niitä muotoja, joihin tuo pyr­
kimys valautuu? Kyseisten, määrättyjen ja meille 
tuttujen yhteiskunnallisten suhteiden vallitessa 
pystymme; mutta nuo kyseiset, määrätyt, meille 
tutut yhteiskunnalliset suhteet tulevat muuttu­
maan »ihmisluonnon» painostuksesta, kansalais­
ten hankintatoiminnan vaikutuksesta. Mihin suun­
taan ne muuttuvat? Se on meille yhtä tuntema-

136



tonta kuin se uusi suuntakin, jonka rikas- 
tumispyrkimys valitsee uusien, muuttuneiden 
yhteiskunnallisten suhteiden vallitessa. Joudumme 
aivan samanlaiseen asemaan, jos alamme yhdessä 
saksalaisten katederisosialistien38 kanssa jankut­
taa, että ihmisluonto ei rajoitu pelkkään rikastu- 
mispyrkimykseen, että ihmisellä on myös » yh­
teistunnon (Gemeinsinn). Tämä on uusi veisu 
vanhaan nuottiin. Päästäksemme enemmän tai 
vähemmän oppineella terminologialla peitellystä 
tietymättömyydestä meidän on siirryttävä iIhmis­
luonnon tutkimisesta yhteiskunnallisten suhteiden 
olemuksen tutkimiseen, meidän on ymmärrettävä 
nuo suhteet lainomaisena, välttämättömänä pro­
sessina. Se taas palauttaa meidät kysymykseen: 
mistä yhteiskunnallisten suhteiden olemus riip­
puu, mikä sen määrää?

Olemme nähneet, että enempää viime vuosisa­
dan materialistit kuin utopistisosialistitkaan eivät 
ole antaneet tyydyttävää vastausta tähän kysy­
mykseen. Ovatko idealisti-dialektikot onnistuneet 
ratkaisemaan sen?

Ei, eivät ole onnistuneet, ja nimenomaan siitä 
syystä, että he ovat idealisteja. Päästäksemme 
selville heidän katsomuksestaan palautamme mie­
leen edellämainitun kiistan siitä, riippuuko perus­
tuslaki tavoista vai tavat perustuslaista. Tämän 
kiistan johdosta Hegel huomautti oikein, että 
kysymys on siinä asetettu kerrassaan vää­
rin, sillä vaikka kyseisen kansan tavat vai­
kuttavatkin epäilemättä perustuslakiin ja perus­
tuslaki kyseisen kansan tapoihin, ne kummatkin 
on aiheuttanut jokin »kolmas», jokin erikoinen 
voima, joka luo niin perustuslakiin vaikuttavat 
tavat kuin tapoihin vaikuttavan perustuslainkin. 
Mikä on sitten Hegelin mukaan tuo erikoinen 
voima, tuo pohjimmainen perusta, jonka varaan 
rakentuu sekä ihmisten olemus että yhteiskun-

137



nallisten suhteiden olemus? Tuo voima on »kä­
site» eli »idea», mikä on samaa, ja koko kyseisen 
kansan historia on sen toteuttamista. Jokainen 
kansa toteuttaa omaa erikoista ideaansa, ja jokai­
nen erikoinen idea, jokaisen erillisen kansan idea 
on absoluuttisen idean kehitysaste. Näin olle? 
historia on tavallaan sovellettua logiikkaa: tietyn 
historiallisen aikakauden selittäminen merkitsee 
samaa kuin osoittaa, mitä absoluuttisen idean 
loogisen kehityksen astetta se vastaa. Mikä on 
sitten tuo »absoluuttinen idea»? Ei mikään muu 
kuin oman loogisen prosessimme olennoituma. 
Katsokaamme, mitä siitä sanoi perinpohjaisen 
idealistisen koulutuksen saanut henkilö, joka oli 
innokkaasti harrastanut idealismia, mutta huo­
mannut jo varhain, missä piilee tuon filosofisen 
suuntauksen peruspuute.39

»Kun tutustuttuani todellisiin omenoihin, pää­
rynöihin, mansikkoihin ja manteleihin luon mie­
lessäni hedelmä-käsityksen; kun sitten lähden 
edelleen ja kuvittelen, että minun... abstraktinen 
hedelmä-käsitykseni on olemassa minun ulkopuo­
lellani ja jopa muodostaa päärynöiden, omenien 
jne. todellisen olemuksen, niin spekulatiivisen 
filosofian kieltä käyttäen julistan 'hedelmän’ pää­
rynöiden, omenoiden, mantelin jne. ’substans­
siksi’. Sanon: päärynälle ei ole oleellista se 
seikka, että se on päärynän muodossa, omenalle 
ei ole oleellista olla omena. Niissä on oleellista 
minun niistä saamani abstraktinen käsitys: 'he­
delmä’. Silloin julistan omenat, päärynät, man­
telit jne. pelkästään 'hedelmän' olemassaolomuo- 
doiksi eli moduksiksi. Lopullinen, ulkoisiin aisti­
muksiin perustuva harkintani erottaa tietenkin 
omenan päärynästä ja päärynän mantelista, mutta 
spekulatiivinen järkeni julistaa nuo eroavuudet 
vähäpätöisiksi, epäoleellisiksi, se näkee omenassa 
samaa kuin päärynässäkin ja päärynässä samaa

138



kuin mantelissa, se näkee 'hedelmän'. Erilaisia 
todellisia hedelmiä se pitää vain mielikuva-hedel­
minä, joiden todellisena olemuksena, 'substans­
sina’ on ’hedelmä\

On selvää, että tätä tietä ei hankita suurta 
tietorikkautta. Mineralogi, joka osaisi vain ker­
rata, että kaikki mineraalit ovat itse asiassa 'mine­
raaleja', olisi mineralogi vain omassa mielikuvi­
tuksessaan... Siksi spekulatiivisen filosofian, joka 
tekee erilaisista todellisista hedelmistä yhtenäisen' 
abstraktisen 'hedelmän’, on johonkin myönteiseen 
sisältöön päätyäkseen yritettävä tavalla tai toisella 
siirtyä jälleen 'hedelmästä', ’substanssista’ erilai­
siin todellisiin syntisiin hedelmiin — omenaan, 
päärynään, manteliin jne. On yhtä vaikeaa pakot­
taa abstraktinen hedelmä-käsitys synnyttämään 
todellisia hedelmiä kuin on helppoa luoda tuo 
käsitys todellisten hedelmien tuntemisen perus­
teella. Hylkäämättä abstraktiota ei voida päästä 
siihen, mikä muodostaa sen suoranaisen vasta­
kohdan. Siksi spekulatiivinen filosofi hylkääkin 
sen, mutta hylkää erityisellä spekulatiivisella, 
mystisellä tavalla... Hän kohoaa vain näennäisesti 
abstraktion yläpuolelle. Hän järkeilee näin:

Jos omena, päärynä, manteli ja mansikka eivät 
itse asiassa ole mitään muuta kuin ’substanssi*, 
'hedelmä', niin herää kysymys, miksi 'hedelmä' 
ilmaantuu minulle milloin omenana, milloin pää­
rynänä, milloin mantelina; mistä on peräisin tuo 
erilaisuuden mielikuva, joka on melkoisesti vas­
takkainen järkeisjohtoiselle käsitykselleni yhte­
näisyydestä, 'substanssista', 'hedelmästä'?

Spekulatiivinen filosofi vastaa tapahtuvan näin 
siksi, että 'hedelmä' ei ole kuollut, välinpitämätön 
ja liikkumaton, vaan elävä, itsestään kehittyvä, 
liikkuvainen olemus. Todellisten syntisten hedel­
mien erilaisuudella on merkitystä paitsi minun 
lopullisen harkintani myös itse 'hedelmän' ja

139



spekulatiivisen järjen kannalta. Erilaiset syntiset 
hedelmät ovat yhtenäisen hedelmän erilaisia elä­
män ilmauksia... omenassa ’hedelmä’ saa omenan- 
muotoisen, päärynässä päärynänmuotoisen ole­
massaolon... Se olettaa itsensä omenana, pää­
rynänä, mantelina; noiden hedelmien väliset 
eroavuudet ovat vain 'hedelmän’ itse-erottelua, ja 
nimenomaan siksi erilaiset hedelmät ovat ’hedel­
män’ elämänprosessin eri jäseniä...»

Tuo kaikki on sanottu hyvin purevasti mutta 
samalla ehdottomasti oikein. Idealismi olennoi 
oman ajatusprosessimme absoluuttiseksi ideaksi 
ja etsi tuosta ideasta kaikkien ilmiöiden ratkai­
sua, siten se joutui umpikujaan, josta oli ulos­
pääsynä vain »idean» hylkääminen, ts. idealis­
mista luopuminen. Selittävätkö teille missään 
määrin magnetismin olemusta esimerkiksi seu- 
raavat Schellingin sanat: »Magnetismi on yleinen 
elollistamistapahtuma, yhtenäisyyden moninai­
suuteen sisällyttämisen, käsitteen eroavuuteen 
sisällyttämisen tapahtuma. Se samainen subjek­
tiivisen objektiiviseen tunkeutuminen, joka ideaa­
lisessa... on itsetajuntaa, esiintyy tällöin olemi­
sessa ilmaistuna.»40 Nämä sänat eivät selitä 
yhtään mitään, eikö totta? Yhtä vähän tyydyttä­
vät moiset selitykset historiankin alalla. Miksi 
Kreikka tuhoutui? Siksi, että kreikkalaisena elä- 
mänperiaatteena ollut idea, kreikkalaisen hengen 
keskiö (kauneusidea) saattoi muodostaa vain 
hyvin lyhyen vaiheen maailmanhengen kehityk­
sessä.41 Moiset vastaukset vain toistavat kysymyk­
sen myönteisessä ja lisäksi mahtipontisessa, köm­
pelössä muodossa. Hegel, jolle tuo edellä esitetty 
Kreikan tuhoutumisen selitys kuuluu, ikään kuin 
itsekin tuntee sen kömpelyyden ja kiiruhtaa täy­
dentämään idealistista selitystään viittauksella 
muinaisen Kreikan taloudellisiin tosioloihin: »La- 
kedaimon tuhoutui pääasiallisesti omistuksellisen.

140



eriarvoisuuden seurauksenaл», hän sanoo. Näin 
hän tekee muissakin eikä vain Kreikan tapauk­
sessa. Voidaan sanoa, että tämä oli hänen tavan­
omainen menettelytapansa historianfilosofiassa: 
aluksi muutamia hämäriä viittauksia absoluutti­
sen idean ominaisuuksiin ja sitten huomattavasti 
laajempia ja tietenkin huomattavasti vakuutta­
vampia viittauksia kysymyksessä olevan kansan 
omistussuhteiden luonteeseen ja kehitykseen.' 
Noissa jälkimmäisissä selityksissä ei itse asiassa 
ole enää kerrassaan mitään idealistista ja Hegel, 
joka sanoi, että »idealismi osoittautuu materialis­
min totuudeksi», allekirjoitti varattomuustodistuk­
sen nimenomaan idealismille, ikään kuin tunnus­
taen vaiteliaasti, että todellisuudessa asia on aivan 
päinvastoin, että materialismi • osoittautuu idealis­
min totuudeksi.

Muuten materialismi, jota Hegel tässä lähestyi, 
oli aivan kehittymätöntä, alkeellista materialis­
mia, joka muuttui jälleen idealismiksi heti kun 
oli selitettävä, mistä määrätyt omistussuhteet 
saavat alkunsa. Hegel sattui tosin tällöinkin 
lausumaan usein täysin materialistisia katsomuk­
sia. Yleensä hän tarkastelee kuitenkin omistus­
suhteita niiden oikeuskäsitteiden toteuttamisena, 
jotka kehittyvät omien sisäisten voimiensa vaiku­
tuksesta.

Mitä olemme siis saaneet tietää idealisti-dialek- 
tikoista?

He luopuivat ihmisluonnon näkökannasta ja 
sen ansiosta pääsivät eroon yhteiskuntailmiöiden 
utooppisesta käsityksestä, alkoivat tarkastella 
yhteiskuntaelämää välttämättömänä prosessina, 
jolla on omat lakinsa. Loogisen ajatteluprosessim­
me (ts. ihmisluonnon erään puolen) olennoimisen 
kiertotietä he palasivat samaan epätyydyttävään 
näkökantaan, ja siksi heiltä jäi käsittämättä 
yhteiskunnallisten suhteiden todellinen olemus.

141



Ottakaamme jälleen pieni taka-askel kotoisen, 
venäläisen viisaustieteen alalle.

Hra Mihailovski on kuullut hra Filippovilta 
ja tämä vuorostaan amerikkalaiselta Fraserilta, 
että koko Hegelin filosofia on »galvaanista mys­
tisismiä». Lukija näkee, miten perätön on Frase- 
rin mielipide, yksin jo sen perusteella, mitä 
sanoimme saksalaisen idealistisen filosofian itsel­
leen asettamista tehtävistä. Herrat Filippov ja 
Mihailovski tuntevat itsekin, että heidän ame- 
rikkalaisensa »on ampunut yli»: »Riittää kun 
palautamme mieleen aikaisemman, muinaisista 
filosofeista, Herakleitoksesta alkaneen metafysii­
kan perinteellisen kehityksen ja sen (Hegeliin 
tekemän) vaikutuksen...», sanoo hra Mihailovski 
ja lisää kuitenkin heti: »Fraserin viittaukset ovat 
silti tavattoman mielenkiintoisia ja epäilemättä 
tietyssä määrin totuudellisia.» On todettava, vaik­
ka ei voidakaan olla tunnustamatta... Stsedrin 
on jo kauan sitten pannut naurunalaiseksi tuon 
»sanamuodon». Mutta miten olisi meneteltävä 
hänen entisen työtoverinsa, hra Mihailovskin, joka 
on ryhtynyt tulkitsemaan »perehtymättömille» 
filosofia, jota itsekin tuntee vain kuulopuheiden 
perusteella? Tahtomattaankin joutuu toistele­
maan oppinein ilmein mitään sanomattomia fraa­
seja...

Palatkaamme kuitenkin saksalaisen idealismin 
»perinteelliseen» kehityskulkuun. Hra Mihailovs­
ki sanoo: »Galvaaniset kokeet tekivät vaikutuksen 
Euroopan kaikkiin ajatteleviin ihmisiin, muiden 
muassa nuoreen Hegeliin. Hegel loi jättimäisen 
metafyysisen järjestelmän, josta tuli maailman­
kuulu, niin ettei siltä saanut rauhaa edes Moskva- 
joen rannoilla...» Asia on tässä kuvattu siten, 
ikään kuin Hegel olisi saanut välittömästi 
fyysikoilta »galvaanisen mystisismin» tartunnan. 
Hegelin järjestelmähän taas on vain Schellingin

1 4 2



katsomusten edelleen kehittämistä; on selvää, että 
tartunnan olisi ensin pitänyt vaikuttaa tuohon 
viimeksi mainittuun. Se vaikuttikin, vastaa rau­
hoittavasti hra Mihailovski, tai hra Filippov, tai 
Fraser: »Schelling ja varsinkin eräät lääkärit, 
hänen oppilaansa, kehittivät polaarisuutta koske­
van opin äärimmäisyyteensä.» Olkoon niin. Mutta 
Schellingin edeltäjä oli, kuten tunnettua, Fichte. 
Miten häneen vaikutti galvaaninen tartunta? 
Tästä hra Mihailovski ei puhu mitään, hän luulee 
varmaankin, ettei se vaikuttanut mitenkään. Ja 
hän on aivan oikeassa, jos luulee niin: vakuut­
tuakseen siitä sopii lukea yksi Fichten ensim­
mäisistä filosofisista teoksista: »Grundlage der 
gesammten Wissenschaftslehre», Leipzig 1794*. 
Tuosta teoksesta ei voida minkään mikroskoopin 
avulla löytää »galvanismin» vaikutusta, mutta 
silti siinä esiintyy se samainen »triadi», joka 
hra Mihailovskin mielestä muodostaa Hegelin 
filosofian tärkeimmän erikoispiirteen ja jonka 
sukuhistoriaa Fraser seuraa kuulemma »huomat­
tavassa määrin totuudellisesti» »Galvanin ja Voi­
tan kokeista» lähtien... On todettava, että tuo 
kaikki on hyvin kummallista, vaikka ei voidakaan 
olla tunnustamatta, että Hegel kuitenkin jne. jne.

Lukija tietää jo, miten Schelling katsoi mag­
netismiin. Saksalaisen idealismin puutteellisuus 
ei ollut laisinkaan siinä, että sen perustana oli 
muka liiallinen, aiheeton, mystisen muodon saa­
nut viehtymys silloisiin luonnontieteellisiin löytöi­
hin, vaan juuri päinvastoin siinä, että se koetti 
selittää kaikki luonnon ja historian ilmiöt olen- 
noimansa ajatteluprosessin avulla.

Päätteeksi ilahduttava tiedotus. Hra Mihai­
lovski on löytänyt, että »metafysiikka ja kapita­
lismi ovat kiinteässä yhteydessä toisiinsa; että

* (»Viisaustieteen perusteet».]

143



metafysiikka on taloudellisen materialismin kie­
lellä puhuen kapitalistisen tuotantotavan 'päällys­
rakenteen’ välttämätön perusosa, vaikka pääoma 
samalla nielee, sovittaa tarkoituksiinsa kaikki 
kokemukseen ja havainnointiin perustuva^, meta­
fysiikalle vihamielisen tieteen tekniset sovellutuk­
set.» Hra Mihailovski lupaa puhua tästä mielen­
kiintoisesta ristiriidasta joskus toiste. Hra Mihai- 
lovskin tutkimuksesta tulee todella »mielenkiin­
toinen»! Ajatelkaahan: se, mitä hän sanoo 
metafysiikaksi, kehittyi loistavasti muinaisessa 
Kreikassa sekä 1700-luvulla ja 1800-luvun alku­
puoliskolla Saksassa. Tähän asti on luultu, että 
muinainen Kreikka ei ollut ollenkaan kapitalis­
tinen maa ja että Saksassa mainitulla kaudella 
kapitalismi alkoi vasta kehittyä. Hra Mihailovskin 
tutkimus osoittaa, että »subjektiivisen sosiologian» 
kannalta se on aivan väärin, että nimenomaan 
muinainen Kreikka sekä Fichten ja Hegelin 
aikainen Saksa olivat klassisia kapitalistisia 
maita. Nyt huomaatte, »miksi tämä on tärkeää». 
Kiiruhtakoon tekijämme julkaisemaan erinomai­
sen löytönsä. Laula, kultaseni, älä kainostele!



VIIDES LUKU

NYKYAIKAINEN MATERIALISMI

Luonnon ja yhteiskuntailmiöiden selittämisessä 
ilmenneen idealistisen näkökannan kestämättö­
myyden täytyi pakottaa ja se tosiaan pakottikin 
ajattelevat ihmiset (ts. muut paitsi eklektikot ja 
dualistit) palaamaan materialistiseen maailman­
katsomukseen. Uusi materialismi ei kuitenkaan 
voinut enää olla 17Ö0-luvun lopun ranskalaisten 
materialistien oppien kertausta. Materialismi he­
räsi henkiin kaikkien idealismin saavutusten 
rikastuttamana. Tärkein noista saavutuksista oli 
dialektinen menetelmä: ilmiöitä tarkasteltiin 
kehittyvinä, syntyvinä ja tuhoutuvina. Uuden 
suuntauksen nerokas edustaja oli Karl Marx.

Marx ei ollut ensimmäinen idealismia vastaan 
nousseista. Kapinalipun oli nostanut Ludwig 
Feuerbach. Vähän myöhemmin kuin Feuerbach 
astuivat kirjalliselle areenalle Bauerin veljekset, 
joiden katsomukset ansaitsevat nykyisen venäläi­
sen lukijan erityistä huomiota.

Bauerien katsomukset olivat reaktio Hegelin 
idealismia vastaan. Siitä huolimatta ne olivat 
itsekin hyvin pinnallisen, yksipuolisen, eklektisen 
idealismin läpitunkemia.

Kuten näimme, suuret saksalaiset idealistit 
eivät onnistuneet ymmärtämään yhteiskuntasuh­
teiden todellista olemusta, löytämään niiden reaa­
lista perustaa. He käsittivät yhteiskuntakehityk-

10-190 145



sen välttämättömäksi, lainomaiseksi prosessiksi, 
ja siinä suhteessa olivat aivan oikeassa. Kun taa3 
kysymyksessä oli historiallisen kehityksen tärkein 
liikevoima, he vetosivat absoluuttiseen ideaan, 
jonka ominaisuuksista tuon prosessin olisi pitänyt 
saada lopullinen, syvällisin selityksensä. Tämä oli 
idealismin heikko puoli, jota vastaan ennen 
kaikkea suuntautuikin filosofinen vallankumous: 
hegeliläisen koulukunnan äärivasemmistolainen 
siipi nousi päättävästi »absoluuttista ideaa» vas­
taan.

Absoluuttinen idea on olemassa (mikäli tieten­
kin on olemassa) ajasta ja avaruudesta riippu­
matta ja joka tapauksessa jokaisen erillisen 
yksilön ajattelusta riippumatta. Toistuessaan his­
toriallisessa kehityksessään absoluuttisen idean 
loogista kehitystä ihmiskunta tottelee sille vie­
rasta, sen ulkopuolella olevaa voimaa. Absoluut­
tista ideaa vastaan noustessaan nuoret hegeliläiset 
nousivat kapinaan ennen kaikkea ihmisten omin­
takeisuuden nimessä, äärellisen ihmisjärjen ni­
messä.

Edgar Bauer kirjoitti: »Spekulatiivinen filosofia 
erehtyy pahasti selittäessään järjen joksikin 
abstraktiseksi, absoluuttiseksi voimaksi... Järki ei 
ole objektiivinen, abstraktinen voima, jonka suh­
teen ihminen olisi vain jokin subjektiivinen, 
satunnainen, ajallinen olevainen; ei, hallitseva 
voima on nimenomaan itse ihminen, hänen itse- 
tajuntansa, ja järki on vain tuon itsetajunnan 
voima. Näin ollen ei ole olemassa mitään abso­
luuttista järkeä, on olemassa vain itsetajunnan 
kehittyessä ikuisesti muuntuva järki; sillä ei ole 
mitään lopullista muotoa, vaan se muuntuu 
ikuisesti.»*

* »Der Streit der Kritik mit Kirclie und Staat», von 
Edgar Bauer, Bern 1844. S. 184 f» Arvostelun kiista kirkkoa 
Ja valtiota vastaan», Bern 1844, s. 184].

146



Absoluuttista ideaa ei siis ole, abstraktista 
järkeä ei ole, on vain ihmisen itsetajunta, äärel­
linen, iäti muuttuva ihmisjärki. Tämä on aivan 
oikein; sitä vastaan ei ryhtyisi kiistelemään edes 
hra Mihailovski, joka kuten tiedämme »voi kiis­
tellä» mitä vastaan hyvänsä... enemmän tai 
vähemmän arveluttavalla menestyksellä. Mutta 
kummallista! Mitä enemmän korostamme tuota 
oikeaa ajatusta, sitä vaikeammaksi asemamme 
muuttuu. Vanhat saksalaiset idealistit johtivat 
absoluuttisesta ideasta kaikkien luonnossa ja his­
toriassa tapahtuvien prosessien lainomaisuuden. 
Herää kysymys: mistä me johdamme tuon lain­
omaisuuden hävitettyämme sen perustan, abso­
luuttisen idean? Olettakaamme, että luonnon 
suhteen voidaan vastata tyydyttävästi muutamalla 
sanalla: johdamme sen materian ominaisuuksista. 
Historian suhteen asia ei ole läheskään yhtä 
yksinkertainen, sillä historiassa on hallitsevana 
voimana inhimillinen itsetajunta, alati muuttuva, 
äärellinen ihmisjärki. Onko tuon järjen kehityk­
sessä jotakin lainomaista? Edgar Bauer vastaisi 
tietenkin myönteisesti, sillä hänen mielestään ei 
ihminen eikä siis myöskään hänen järkensä olleet 
mitään satunnaisia olevaisia, kuten näimme. Jos 
kuitenkin pyytäisitte samaista Baueria selittä­
mään käsitystään ihmisjärjen kehityksen lain- 
omaisuudesta, jos kysyisitte häneltä esimerkiksi, 
miksi kyseisellä historiallisella aikakaudella järki 
on kehittynyt tällä tavalla, mutta toisella aika­
kaudella muulla tavalla, niin ette saisi häneltä 
itse asiassa mitään vastausta. Hän sanoisi teille, 
että »alati kehittyvä ihmisjärki luo yhteiskunnal­
lisia muotoja», että »historiallinen järki on 
maailmanhistorian liikevoima» ja siksi jokainen 
kyseinen yhteiskuntarakenne osoittautuu aikansa 
eläneeksi heti, kun järki ottaa uuden askeleen

10* 147



kehityksessään.* Mitkään tuollaiset vakuuttelut 
eivät vastaisi kysymykseen, ne olisivat vain 
hapuilua sen kysymyksen ympärillä, miksi ihmis­
järki kehittyy ja miksi se kehittyy tähän eikä 
toiseen suuntaan. Jouduttuaan teidän pakottama­
nanne keskittämään huomionsa juuri tähän kysy­
mykseen E. Bauer kiiruhtaisi kuittaamaan asian 
sisällyksettömällä viittauksella äärellisen, alati 
muuttuvan ihmisjärjen ominaisuuksiin, samoin 
kuin vanhat idealistit kuittasivat sen vetoamalla 
absoluuttisen idean ominaisuuksiin.

Se että järkeä pidettiin maailmanhistorian lii­
kevoimana ja sen kehityksen selitettiin johtuvan 
joistakin erikoisista, sen omista sisäisistä ominai­
suuksista, merkitsi tuon järjen muuttamista 
joksikin ehdottomaksi olevaiseksi eli toisin 
sanoen tuon samaisen vasta äsken ikuisesti hau­
datuksi julistetun absoluuttisen idean henkiinhc- 
rättämistä uudessa muodossa. Tämän henkiinhe- 
rätetyn absoluuttisen idean pääpuutteellisuutena 
oli se, että se sopeutui rauhallisesti mitä ehdotto- 
mimpaan dualismiin, tarkemmin sanoen jopa edel­
lytti sitä. Koska luonnon prosesseja ei aiheuta 
äärellinen, alati muuttuva ihmisjärki, niin osoit­
tautuu olevan kaksi voimaa, luonnossa materia 
ja historiassa ihmisjärki, eikä ole siltaa yhdistä­
mässä materian liikuntaa järjen kehitykseen, 
välttämättömyyden valtakuntaa vapauden valta­
kuntaan. Juuri siksi sanoimmekin, että Bauerin 
katsomukset olivat hyvin pinnallisen, yksipuoli­
sen, eklektisen idealismin läpitunkemia.

Mielipide hallitsee maailmaa, näin sanoivat 
ranskalaiset valistajat. Kuten näemme, samoin 
puhuivat Bauerin veljeksetkin, jotka nousivat 
hegeliläistä idealismia vastaan. Mikäli mielipide 
hallitsee maailmaa, niin historian tärkeimpiä lii-

* L. c., S. 185 (siteerattu teos, s. 185].

148



kevoimia ovat ne ihmiset, joiden ajatus arvostelee 
vanhoja ja luo uusia mielipiteitä. Bauerine vel­
jekset ajattelivat tosiaankin näin. He rajoittivat 
historian prosessin olemuksen »kriittisen hengen» 
suorittamaan olemassaolevien mielipiteiden ja 
niiden edellyttämien yhteiselämän muotojen 
muokkaukseen. Kaikki nuo Bauerien katsomukset 
siirsi venäläiseen kirjallisuuteen »Historiallisten 
kirjeiden» tekijä42, joka muuten ei puhunut enää 
kriittisestä »hengestä», vaan kriittisestä »ajatte­
lusta», koska »Sovremennik» oli kieltänyt puhu­
masta hengestä.

Kuvittelemalla itsensä historian pääarkkiteh­
diksi, demiurgiksi »kriittisesti ajatteleva» henkilö 
erottaa itsensä ja kaltaisensa ihmissuvun erikoi­
seksi, korkeimmaksi lajiksi. Tuon korkeimman 
lajin vastakohtana on kriittiseen ajatteluun kyvy­
tön massa, joka voi olla korkeintaan savea »kriit­
tisesti ajattelevicn» henkilöiden luovissa käsissä, 
»sankareiden» vastakohtana on »lauma». Pitä­
köön sankari laumasta kuinka paljon tahansa, 
tuntekoon hän sitä kohtaan kuinka syvää 
myötätuntoa hyvänsä sen vuosisataisen puutteen 
ja lakkaamattomien kärsimysten takia, hän ei 
kuitenkaan voi olla suhtautumatta siihen kuin 
ylhäinen alhaiseen, ei voi olla luulematta, että 
kaikki riippuu hänestä, sankarista, kun taas 
lauma on luovia aineksia vailla oleva massa, jokin 
tavattoman suuri määrä nollia, jotka saavat 
myönteisen merkityksen vasta siinä tapaukses­
sa, että niiden eteen asettuu alentuvasti hyvän­
tahtoinen, »kriittisesti ajatteleva» ykkönen. Baue­
rin veljesten eklektinen idealismi oli 1840-luvun 
»kriittisesti ajattelevan» saksalaisen »sivistyneis­
tön» pelottavan ja, voidaan sanoa, iljettävän suu- 
riluuloisuuden perusta, ja nykyään se synnyttää 
venäläisten kannattajiensa välityksellä samaa 
vikaa Venäjän sivistyneistössäkin. Marx, johon

149



nyt siirrymmekin, oli tuon suuriluuloismiden 
armoton vihollinen ja paljastaja.

Marx sanoi, että »kriittisesti ajattelevien» yksi­
löiden ja »massan» vastakkainasettelu on vain 
hegeliläisen historiankäsityksen irvikuva, ja tuo 
käsitys vuorostaan oli vain spekulatiivinen tulos 
vanhasta hengen ja materian vastakohtaisuus- 
opista. »Jo Hegelin käsityksen mukaan historian 
absoluuttinen henki* pitää massaa materiaalina 
ja saa todellisen ilmaisunsa vain filosofiassa. Filo­
sofi on hänestä kuitenkin vain elin, jonka väli­
tyksellä historian luoja, absoluuttinen henki, saa­
vuttaa liikkeen päätyttyä itsetajunnan. Tuohon 
liikkeen päättymisen jälkeen ilmaantuvaan tajun­
taan rajoittuukin filosofin osallisuus historiassa, 
sillä absoluuttinen henki aiheuttaa alitajuisesti 
todellisen historiallisen liikkeen.** Näin ollen filo­
sofi ilmaantuu post festum.— Hegel on kaksin­
kertaisesti epäjohdonmukainen: ensinnäkään hän 
ei tunnusta absoluuttiseksi hengeksi todellista 
filosofia, individiä, vaikka hänen oppinsa mu­
kaan absoluuttinen henki tajuaa itsensä ja on 
siis myös olemassa vain filosofiassa; toiseksi 
hänen mukaan absoluuttinen henki luo historiaa 
vain näennäisesti. Koska absoluuttinen henki 
tajuaa itsensä luovaksi hengeksi vain filosofiassa 
ja vain post festum, niin sen luoma historia on 
olemassa vain filosofin tajunnassa, mielessä ja 
käsityksessä, ts. vain järkeisjohtoisena mieliku­
vana. Hra Bruno Bauer poistaa Hegelin epäjoh­
donmukaisuuden.*** Ensinnäkin hän julistaa 
kritiikin absoluuttiseksi hengeksi ja itsensä kri-

* Sama kuin absoluuttinen idea.
** Lukija muistaa edellä esitetyn Hegelin sanonnan: Miner* 

van pöllö lähtee lentoon vasta illalla.
*** Bruno Bauer on edellä mainitun Edgar Bauerin vanhin 

veli. aikanaan kuuluisan kirjan »Kritik der evangelischen 
Geschichte der Synoptiker» (»Synoptikkojen evankeliumien 
arvostelua»] tekijä.

150



tiikiksi. Arvosteleva aines poistetaan massasta, 
samoin kuin massa-aines kritiikistä. Siksi kri­
tiikki näkee olennoituvansa kourallisessa valit­
tuja, hra Bauerissa ja hänen oppilaissaan eikä 
massassa. Edelleen Bauer poistaa Hegelin toisen 
epäjohdonmukaisuuden: hän ei enää tyydy ole­
maan hegeliläisenä henkenä, joka luo historiaa 
vain mielikuvituksen alalla ja post festum, hän 
esittää tietoisesti maailmanhengen osaa muun 
ihmiskunnan muodostaman massan vastakohtana; 
hän asennoituu jo nykyään dramaattisesti siihen; 
hän keksii ja luo historiaa kypsän harkinnan 
tuloksena, etukäteen pohtimansa suunnitelman 
mukaan. Toisella puolella on massa historian pas­
siivisena, hengettömänä, historiattomana, mate­
riaalisena aineksena; toisella puolella on henki, 
kritiikki, hra Bruno ja kumppanit aktiivisena 
aineksena, josta kaikenlainen historiallinen toi­
minto on lähtöisin. Yhteiskunnan uudistamistyö 
pelkistyy kriittisen kritiikin aivotoiminnaksi.»*

Nämä rivit synnyttävät kummallisen harhaku­
van: tuntuu siltä, että niitä ei ole kirjoitettu viisi­
kymmentä vuotta sitten, vaan jokin kuukausi 
sitten, ja että ne on suunnattu venäläisiä »sub­
jektiivisia» sosiologeja eikä saksalaisia vasemmis- 
tohegeliläisiä vastaan. Harhakuva voimistuu enti­
sestään, kun lukee seuraavan otteen Engelsin 
artikkelista:

»Itsenäinen kritiikki ei tietenkään saa tun­
nustaa historiaa sellaiseksi, mitä se on todelli-

* »Die heilige Familie oder Kritik der kritischen Kritik. 
Gegen Bruno Bauer und Consorten» von F. E ngels und 
K. M arx, Frankfurt a. Main 1845, S. 126—128 [F. Engels Ja 
K. M arx , »Pyhä perhe eli kriittisen kritiikin kritiikkiä. Bruno 
Baueria Ja kumppaneita vastaan». Frankfurt am Main 1845, 
ss. 126—128]. Tämä kirja on erilaisia »kriittisen kritiikin» 
katsomuksia vastaan suunnattujen Engelsin ja Marxin artik­
kelien kokoelma. Siteerattu kohta on Bruno Bauerin artikke­
lia vastaan suunnatusta Marxin artikkelista. Marxilta niin 
ikään on lainattu edellisessä luvussa esitetty ote.

151



suudessa ollut, sillä se merkitsisi nimenomaan 
karkean massan tunnustamista sen täydellisessä 
massaluonteisuudessa, kun taas kysymyksessä on 
juuri massan massaluonteisuuden kieltäminen. 
Siksi historia vapautetaan sen massaluonteisuu- 
desta, ja tutkimuskohdettaan vapaasti käsittelevä 
kritiikki huutaa historialle: sinun oli kuljettava 
siten ja siten! Kritiikin laeilla on päinvastainen 
vaikutus; ennen kritiikin asetuksia historian 
kulku oli aivan toista, mitä se osoittautui olleen 
niiden jälkeen. Siksi niin sanottu todellinen, 
massaluonteinen historia eroaa huomattavasti 
kriittisestä.»*

Kenestä tässä otteessa on puhe? Saksalaisista 
1840-luvun kirjailijoistako vai eräistä nykyaikai­
sista »sosiologeista», jotka järkeilevät mahtipon- 
tisesti aiheesta, että muka katolilainen käsittää 
historiallisten tapahtumain kulun omalla taval­
laan, protestantti taas toisella tavalla, monarkisti 
kolmannella, tasavaltalainen neljännellä ja että 
siksi oikea subjektiivinen henkilö ei ainoastaan 
saa, vaan hänen myös pitää keksiä itseään, omaa 
henkistä käyttöään varten sellainen historia, joka 
vastaisi täydelleen parhainta ihannetta? Osasiko- 
han Engels aavistaa ennakolta venäläiset viisaat 
typeryytemme? Ei lainkaan! Hän ei tietenkään 
edes ajatellut niitä, ja mikäli hänen ironiansa 
osuu puolen vuosisadan takaa kuin naulan kan­
taan subjektiivisiin ajattelijoihimme, niin se on 
selitettävissä yksinkertaisesti sillä, ettei subjek­
tiivisessa pödyssämme ole kerrassaan mitään 
omaperäistä: se on vain halpahintainen, suzdali- 
lainen43 jäljennös siitä samaisesta »hegeliläisyy-

* '»Die heilige Familie oder K ritik der kritischen Kritik. 
Gegen Bruno Bauer und Consorten» von F. E ngels  und 
K. M arx, Frankfurt a. Main 1845, S. 8. (F. E ngels  Ja K. M arx, 
»Pyhä perhe eli kriittisen kritiikin kritiikkiä,, Bruno Baueria 
Ja kumppaneita vastaan». Frankfurt am Main 1845. s. 8].

152



den» irvikuvasta, jota vastaan se taistelee niin 
menestyksettömästi...

»Kriittisen kritiikin» kannalta kaikki suuret 
historialliset yhteentörmäykset ovat olleet ideain 
yhteentörmäyksiä. Marx on huomauttanut, että 
ideat »ovat tulleet häväistyiksi» joka.kerta, kun 
ne eivät ole käyneet yhteen sen yhteiskuntaker- 
roksen reaalisten, taloudellisten etujen kanssa, 
joka kyseisellä ajankohdalla edustaa historiallista 
edistystä. Ainoastaan noiden etujen ymmärtämi­
nen voi antaa avaimen historian todellisen kehi­
tyskulun ymmärtämiseen.

Kuten tiedämme, ranskalaiset valistajatkaan 
eivät ummistaneet silmiään eduilta ja olivat val­
miit vetoamaan niihin kyseisen yhteiskunnan 
kyseistä tilaa selittääkseen. Tuo heidän käsityk­
sensä etujen ratkaisevasta merkityksestä oli kui­
tenkin vain muunnelma »kaavasta»: mielipiteet 
hallitsevat maailmaa. Heidän mukaan ihmisten 
edutkin riippuvat heidän mielipiteistään ja muut­
tuvat näiden muuttuessa. Tuollainen etujen mer­
kityksen tulkinta tarkoittaa historiaan sovelle­
tun idealismin voittoa. Se jättää kauaksi jälkeen 
jopa saksalaisen dialektisen idealismin, jonka 
mukaan ihmisille ilmaantuu uusia materiaalisia 
etuja joka kerta, kun absoluuttisella idealla on 
tarve ottaa uusi askel loogisessa kehityksessään. 
Marx ymmärtää aivan toisin aineellisten etujen 
merkityksen.

Tavallisesta venäläisestä lukijasta Marxin his­
toriallinen teoria tuntuu joltakin matalamieliseltä 
paskillilta ihmissukua vastaan. Gleb Uspenskilla 
on — kertomuksessa »Razorenije» ellemme ereh­
dy — vanha virkanainen, joka vielä kuolinvuo­
teellaan houraillen toistaa herkeämättä iljettävää 
elämänsääntöään: »yritä panna taskuun, tas­
kuun!». Venäläinen sivistyneistö olettaa naiivisti, 
että Marx piti tuota iljettävää sääntöä koko

153



ihmiskunnalle kuuluvana, että hän muka väitti 
ihmisten »yrittävän panna taskuun» aina, poik­
keuksetta ja tietoisesti, tehköötpä he mitä hyvän­
sä. Epäitsekkäälle venäläiselle* »intellektuellille» 
tuollainen katsomus on luonnollisesti yhtä »epä- 
sympaattinen» kuin on Darwinin teoria jollekulle 
nimineuvoksettarelle, jonka mielestä tuon teo­
rian koko tarkoitus rajoittuu siihen kuohuttavaan 
väitteeseen, että muka hän, kunnianarvoinen vir- 
kailijatar, on vain myssypäinen apina. Todelli­
suudessa Marx parjaa yhtä vähän »sivistyneistöä» 
kuin Darwin nimineuvoksettaria.

Jotta voitaisiin ymmärtää Marxin historiallisia 
katsomuksia, on palautettava mieleen, mitä oli 
saanut aikaan filosofia ja yhteiskuntahistorialli- 
nen tiede välittömästi Marxia edeltäneellä kau­
della. Ranskalaiset restauraatioajan historioitsi­
jat tulivat, kuten tiedämme, siihen uskoon, että 
»kansalaisolot», »omistussuhteet» muodostavat 
koko yhteiskuntarakenteen perustan. Tiedämme 
niin ikään, että samaan johtopäätökseen tuli 
Hegelin ominaisuudessa saksalainen idealistinen 
filosofia, tuli vastoin tahtoaan, vastoin henkeään, 
pelkästään idealistisen historianselityksen puut­
teellisuuden ja kestämättömyyden vuoksi. Marx, 
joka oli omaksunut kaikki aikansa tieteellisten 
tietojen ja filosofisen ajattelun saavutukset, oli 
täysin samaa mieltä mainitun johtopäätöksen 
suhteen ranskalaisten historioitsijain ja Hegelin 
kanssa. Hän sanoi olevansa vakuuttunut siitä, että 
»oikeussuhteiden samoin kuin valtiomuotojen- 
kaan selitys ei ole niissä itsessään eikä ns. ylei­
sen ihmishengen kehityksessä, vaan päinvastoin 
niiden juuret ovat aineellisissa elinsuhteissa, joi­
den kokonaisuutta Hegel 1700-luvun englantilais­
ten ja ranskalaisten tavoin sanoo 'kansalaisyhteis­
kunnaksi1, ja että kansalaisyhteiskunnan anato­
miaa etsittäköön kansantaloustieteen alalta».44

154



Mistä sitten riippuu kyseisen yhteiskunnan 
talouselämä? Tähän eivät voineet vastata vähän­
kään tyydyttävästi enempää ranskalaiset histo­
rioitsijat kuin utopistisosialistit tai Hegelkään. 
Kaikki he viittasivat joko suoraan tai välillisesti 
ihmisluontoon. Marxin suuri tieteellinen ansio on 
siinä, että hän tarkasteli kysymystä aivan vas­
takkaiselta puolelta, hän tarkasteli ihmisluontoa 
ihmisen ulkopuolella olevasta syystä aiheutuvan 
historiallisen liikkeen alati muuttuvana tulok­
sena. Olemassaoloaan varten ihmisen on ylläpi­
dettävä elimistöään käyttämällä sille välttämät­
tömiä aineita häntä ympäröivästä ulkoisesta 
luonnosta. Tuo käyttö edellyttää, että ihminen 
vaikuttaa tietyllä tavalla ulkoiseen luontoon. 
Mutta »vaikuttamalla ulkoiseen luontoon ihminen 
muuttaa omaa luontoaan». Näihin muutamiin 
sanoihin sisältyy Marxin koko historiallisen teo­
rian olemus, vaikka sinänsä otettuina ne eivät 
tietenkään anna tarvittavaa käsitystä siitä ja kai- 
paavat selityksiä.

Franklin sanoi ihmistä »työkaluja valmista­
vaksi eläimeksi». Ihmisen tunnusomaisena piir­
teenä on tosiaankin työkalujen käyttö ja tuotanto. 
Darwin kiistää mielipiteen, jonka mukaan vain 
ihminen kykenee käyttämään työkaluja; hän tuo 
paljon esimerkkejä, jotka osoittavat, että alkeel­
lisessa muodossa niiden käyttö on ominaista 
monille nisäkkäille. Hän on tietenkin aivan 
oikeassa omalta kannaltaan, ts. siinä mielessä, 
että surullisen kuuluisassa »ihmisluonnossa» ei 
ole ainuttakaan piirrettä, joka ei esiintyisi yhdellä 
tai toisella eläinlajilla, ja että sen vuoksi ei ole 
kerrassaan mitään syytä pitää ihmistä jonakin 
erikoisena olentona, erottaa hänet erikoiseksi 
»valtakunnaksi». Ei kuitenkaan pidä unohtaa, 
että määrälliset eroavuudet muuttuvat laadulli­
siksi. Se, mikä on olemassa alkiona yhdellä eläin-

155



lajilla, saattaa muuttua toisen eläinlajin erikoi­
seksi tunnusmerkiksi. Tätä on sanottava erikoi­
sesti työkalujen käytöstä. Norsu katkoo oksia 
ja huitoo niillä kärpäsiä. Se on mielenkiintoista 
ja opettavaista. iVorsu-lajin kehityshistoriassa 
oksien käyttö kärpäsiä vastaan ei kuitenkaan esit­
tänyt varmaankaan mitään oleellista osaa: nor­
suista ei tullut norsuja siksi, että niiden enemmän 
tai vähemmän norsunkaltaiset esivanhemmat 
huitoivat oksilla. Ihmisen laita on toisin.*

Australialaisen villi-ihmisen koko olemassaolo 
riippuu hänen bumerangistaan samoin kuin nyky­
aikaisen Englannin koko olemassaolo riippuu 
sen koneista, jättäkää australialainen vaille bu- 
merangiaan, tehkää hänestä maanviljelijä, niin 
hän muuttaa pakostakin koko elämäntapansa, 
kaikki tottumuksensa, koko ajattelutapansa, koko 
»luontonsa».

Sanoimme: tehkää maanviljelijä. Maanviljelyn 
esimerkki osoittaa selvästi, että ihmisen tuotan­
nollinen vaikutus luontoon ei edellytä yksinomaan 
työkaluja. Työkalut muodostavat vain osan tuo­
tantoon tarvittavista välineistä. Juuri siitä syystä 
on täsmällisempää puhua tuotantovälineiden, tuo­
tantovoimien kehityksestä eikä työvälineiden 
kehityksestä, vaikka on kerrassaan epäilykse- 
töntä, että tärkein osuus tuossa kehityksessä kuu­
luu tai on ainakin tähän asti (tärkeiden kemial­
listen tuotannonalojen ilmaantumiseen asti) kuu­
lunut nimenomaan työkaluille.

* »So thoroughly is the use of tools the exclusive attri- 
bute of man, that the discovery of a single artifictally shaped 
flint in the drift or cavebreccia, is deemed proof enough that 
man hae been there».— »Prehistoric Man», Ъу D aniel W ilson , 
voi. I, p. 151—152, London 1876 [»Työkalujen käyttö kaikkialla 
on siinä määrin yksinomainen ihmisen erikoisuus, että vaik­
kapa yhden keinotekoisesti teroitetun kiven löytämistä maa- 
kerrostumista tai luolien breksioista pidetään riittävänä todis­
teena siitä, että kyseisellä paikalla on elänyt ihminen.» 
D aniel W ilson , »Historiantakainen ihminen», I osa, es. 151—152, 
Lontoo 18761.

156



Työkalut ovat ihmiselle tavallaan uusina eli­
minä, jotka muuttavat hänen anatomista raken­
nettaan. Siitä lähtien kun hän on kohonnut niitä 
käyttämään, hänen kehityshistoriansa on saanut 
aivan uuden muodon: aikaisemmin se rajoittui 
samoin kuin kaikilla muillakin eläimillä, hänen 
luonnollisten elimiensä muutoksiin; nyt siitä on 
tullut ennen kaikkea hänen keinotekoisten eli­
miensä täydellistymisen historiaa, hänen tuotan- 
tovoimiensa kasvun historiaa.

Ihminen eli työkaluja valmistava eläin on 
samalla myös yhteiskunnallinen eläin, jonka esi­
vanhemmat ovat eläneet monien sukupolvien 
aikana enemmän tai vähemmän suurilukuisina 
laumoina. Tässä emme pidä tärkeänä sitä, miksi 
esivanhempamme alkoivat elää laumoina, siitä on 
eläintieteilijäin otettava ja he ottavatkin selvää, 
mutta historianfilosofian kannalta on ehdottoman 
tärkeää panna merkille, että siitä lähtien, kun 
ihmisen keinotekoiset elimet alkoivat näytellä 
ratkaisevaa osaa hänen olemassaolossaan, hänen 
yhteiskuntaelämänsä alkoi muuttua hänen tuo- 
tantovoimiensa kehityksestä riippuen.

»Moninaiset suhteet, jotka muodostuvat ihmis­
ten tuotantoprosessissa, eivät rajoitu heidän suh­
teeseensa luontoon. Tuotanto on mahdollista vain 
tuottajien tietynlaisten yhteisten ja vastavuorois­
ten toimintojen tuloksena. Tuottaakseen ihmiset 
solmivat määrätynlaisia keskinäisiä yhteyksiä ja 
suhteita, ja vain näiden yhteiskunnallisten yh­
teyksien ja suhteiden puitteissa ja välityksellä 
ihmiset alkavat vaikuttaa luontoon tuotannon 
vaatimalla tavalla.»*

Keinotekoiset elimet, työkalut, osoittautuvat 
näin ollen pikemminkin yhteiskunnallisen kuin 
yksilöllisen ihmisen elimiksi. Juuri siksi niiden

* »Lohnarbeit und Kapital» [K arl M a r x , »Palkkatyö Ja 
pääoma»].

157



jokainen oleellinen muutos aiheuttaa muutoksia 
yhteiskuntarakenteessa.

»Tuotantovälineiden luonteesta riippuen muut­
tuvat myös tuottajien keskinäiset yhteiskunnalli­
set suhteet, muuttuvat heidän yhteisen toimin­
tansa ja koko tuotannon kulkuun osallistumisensa 
suhteet. Sen jälkeen kun oli keksitty uusi sodan­
käyntiväline, ampuma-ase, muuttui asian vaati­
malla tavalla armeijan koko sisäinen organisaatio 
samoin kuin kaikki ne keskinäiset suhteet, jotka 
vallitsevat armeijan kokoonpanoon kuuluvien 
yksilöiden kesken ja joiden ansiosta se on jär­
jestynyt kokonaisuus; muuttuivat vihdoin myös 
kokonaisten armeijoiden keskinäiset suhteet. 
Tuottajien yhteiskunnalliset suhteet, tuotannon 
yhteiskunnalliset suhteet muuttuvat siis sitä 
mukaa kuin muuttuvat ja kehittyvät aineelliset 
tuotantovälineet eli tuotantovoimat. Tuotantosuh­
teet kokonaisuudessaan muodostavat sen, mitä 
sanotaan yhteiskunnallisiksi suhteiksi, yhteiskun­
naksi, ja sitä paitsi määrätyllä historiallisella 
kehitysasteella olevaksi yhteiskunnaksi, määrätyn 
olemuksen omaavaksi yhteiskunnaksi. Tuollaisia 
omalaatuisia tuotantosuhteiden kokonaisuuksia 
ovat antiikin yhteiskunta, feodaalinen yhteis­
kunta, porvarillinen yhteiskunta, ja kukin noista 
yhteiskunnallisen organisaation muodoista vastaa 
vuorostaan tiettyä kehitysastetta ihmiskunnan his­
toriassa.»*

On tarpeetonta lisätä, että yhtä omalaatuisia 
tuotantosuhteiden kokonaisuuksia ovat olleet 
myös varhaisemmat ihmiskunnan kehitysasteet. 
On niin ikään tarpeetonta toistaa, että noilla var­
haisemmillakin asteilla tuotantovoimien tila vai­
kutti ratkaisevasti ihmisten yhteiskunnallisiin 
suhteisiin.

* »Lohnarbeit und Kapital» [Karl M arx, »Palkkatyö Ja pää­
oma» J.4S

158



Tässä meidän on pysähdyttävä tarkastelemaan 
muutamia, ensi silmäykseltä melko vakuuttavia 
vastaväitteitä.

Ensimmäisen sisältö on seuraava.
Marxilaisille sanotaan usein, että kukaan ei

kiistä työkalujen tärkeää merkitystä eikä tuotan­
tovoimien valtavaa osuutta ihmiskunnan historial­
lisessa liikkeessä, mutta työkaluthan ovat ihmisen 
keksimiä ja tarkoituksiinsa käyttämiä. Tunnus­
tatte itsekin, että niiden käyttö edellyttää verrat­
tain korkeaa henkisen kehityksen astetta. Jokai­
nen uusi askel työkalujen parantamisessa vaatii 
uusia ihmisjärjen ponnistuksia. Järjen ponnistuk­
set ovat syy , tuotantovoimien kehitys on seuraus. 
Järki on siis historiallisen edistyksen liikevoima, 
oikeassa olivat siis ne, jotka väittivät, että 
mielipiteet hallitsevat maailmaa, ts. ihmisjärki 
hallitsee maailmaa.

Tällainen huomautus on aivan luonnollinen, 
mutta tämä ei estä sitä olemasta perusteeton.

Työkalujen käyttö edellyttää eittämättä ihmis­
eläimen korkeasti kehittynyttä järkeä. Katsokaa­
pa, mitä nykyaikainen luonnontiede esittää tuon 
kehityksen syyksi.

»Ihminen ei olisi milloinkaan saavuttanut hal­
litsevaa asemaa maailmassa käyttämättä käsiään, 
noita hänen tahdolleen niin ihmeellisen kuuliaisia 
välineitä», sanoi Darwin.* Tämä ei ollut uusi 
ajatus, sen oli jo lausunut Helvetius. Helvetius, 
joka ei osannut asettua varmasti kehityksen näkö­
kannalle, ei silti pystynyt muovaamaan edes 
jossain määrin uskottavasti omaa ajatustaan. 
Darwin esitti sen puolustukseksi kokonaisen 
varaston todisteita, ja vaikka niillä kaikilla on 
tietenkin vain hypoteettinen luonne, ovat ne koko­
naisuutena riittävän vakuuttavia. Mitä Darwin

* »La descendance de 1’homme etc.», Paris 188t, p. 51 
(»Ihmisten alkuperä jne.», Pariisi 1881, s. 51]

159



sitten puhui? Mistä quasi-ihminen peri nykyiset, 
täysin inhimilliset kätensä, jotka vaikuttivat niin 
erinomaisesti hänen »järkensä» voittoihin? Ne 
muodostuivat luultavasti joidenkin sellaisten 
maantieteellisen ympäristön erikoisuuksien vai­
kutuksesta, jotka tekivät hyödylliseksi etu- ja 
takaraajojen keskinäisen fysiologisen työnjaon. 
»Järjen» voitot olivat kaukaisena seurauksena 
tuosta jaosta ja taaskin suotuisten ulkoisten olo­
suhteiden vaikutuksesta muuttuivat vuorostaan 
lähimmäksi syyksi siihen, että ihmiselle ilmaan­
tuivat keinotekoiset elimet, että hän alkoi käyttää 
työkaluja. Nuo uudet keinotekoiset elimet tekivät 
hänen henkiselle kehitykselleen uusia palveluk­
sia, ja »järjen» voitot kuvastuivat jälleen elimissä. 
Se-oli pitkällinen prosessi, jossa syy ja seuraus 
vaihtoivat alituisesti paikkaa. Olisi kuitenkin vää­
rin tarkastella tuota prosessia yksinkertaisen 
vuorovaikutuksen kannalta. Voidakseen käyttää 
»järkensä» jo saavuttamia voittoja valmistamiensa 
työkalujen parantamiseen, ts. luontoon omaa­
mansa vallan laajentamiseen, ihmisen oli oltava 
tietyssä maantieteellisessä ympäristössä, josta 
hän saattoi saada: 1) parantamiseen tarvittavia 
materiaaleja; 2) esineitä, joiden muokkaus vaa­
tisi parannettuja työkaluja. Siellä, missä ei ollut 
metalleja, yhteiskunnallisen ihmisen oma järki 
ei voinut missään tapauksessa johdattaa häntä 
pois »hiotun kiven kaudesta»; aivan samoin 
paimentolaiselämään ja maanviljelykseen siirty­
minen edellytti tiettyä eläin- ja kasvikuntaa, joita 
ilman »järki» olisi pysynyt liikkumattomana. 
Eikä tässä vielä kaikki. Alkukantaisten yhteis­
kuntien älyllinen kehitys tapahtui sitä nopeam­
min, mitä vilkkaampaa oli niiden keskinäinen 
kanssakäyminen, ja tuo kanssakäyminen oli tie­
tenkin sitä taajempaa, mitä erilaisempia olivat 
maantieteellisten olosuhteiden kannalta niiden

160



asuttamat paikkakunnat, eli siis mitä vähemmän 
toisella paikkakunnalla valmistetut tuotteet muis­
tuttivat toisen paikkakunnan tuotteita.* Kaikki 
tietävät vihdoin, miten tärkeitä ovat tässä suh­
teessa luonnolliset liikenneväylät; jo Hegel sanoi, 
että vuoret erottavat ihmisiä, joet ja meret yhdis­
tävät heitä.**

Maantieteellinen ympäristö vaikuttaa yhtä rat­
kaisevalla tavalla suurempienkin yhteiskuntien, 
alkukantaisten sukuorganisaatioiden raunioille 
syntyneiden valtioiden kohtaloon. »Ei maan ehdo­
ton hedelmällisyys, vaan sen erilaisuus, sen 
luonnollisten tuotteiden moninaisuus muodostaa 
yhteiskunnallisen työnjaon luonnollisen pohjan ja 
pakottaa ihmisen häntä ympäröivien luonnon suh­
teiden moninaisuuden vuoksi moninaistamaan 
tarpeitaan, kykyjään, tuotantovälineitään ja -tapo­
jaan. Teollisuuden historiassa esittää ratkaisevaa 
osaa välttämättömyys asettaa tietty luonnonvoima

* Von M artiuksen tunnetusta  B rasilian alkuasukkaita  kos­
kevasta k irjasta4* löytyy, m uutam ia m ielenkiintoisia esimerk­
kejä, jo ista  näkyy, m iten tä rke itä  ovat kerrassaan vähäpätöi­
siltä näy ttävät paikkakuntien erikoisuudet niiden asukkaiden 
keskinäisen kanssakäym isen kehityksessä.

** Merestä on m uuten sanottava, ettei se aina  lähennä ihm i­
siä. Ratzel (»Antropo-Geographie» [»> Antropogeografia» ], S tu tt­
gart 1882, s. 92) huom auttaa aivan oikein, e ttä  tie ty llä  alhai­
sella kehitysasteella m eri on ollut e h d o tto m a n a  ra jana, ts. se 
on tehnyt kerrassaan mahdottomaksi sen erottam ien kansojen 
kanssakäymisen. Ne kanssakäym iset, Joiden mahdollisuus on 
alunperin Juontunut yksinom aan m aantieteellisen ym päristön 
om inaisuuksista, ovat lyöneet leim ansa alkukantaisten  hei­
mojen fysionomiaan. Saarelaiset eroavat tu n tu v asti m anner­
maan asukkaista. »Die Bevölkerungen der Inseln sind in eini- 
gen Fällen völlig andere als die des nächst gelegenen Fest- 
landes oder der nächsten grösseren Insel; aber auch wo sie 
ursprönglich derselben Rasse oder Völkergruppe angehören, 
sind sie im m er weit von derselben verschieden; und zwar, 
kann man hinzusetzen, in der Regel w eiter ale die entsprechen- 
den festländischen Abzweigungen dieser Rasse oder Gruppe 
untereinander» (R a tz e l , 1. c., S. 96). [»Saarilla asuvat kansat 
eroavat Joissain tapauksissa täydelleen lähi m annerm aan ta i 
lähimmän suuren saaren kansoista; iopa sielläkin, missä ne 
ovat alunperin kuuluneet sam aan rotuun ta i kansaryhm ään, 
ne eroavat kuitenkin aina Jyrkästi tuosta rodusta; lisäämme, 
että ne eroavat aina enemmän toisistaan, kuin tuon rodun 
tai ryhm än vastaavat m annerm aalla asuvat haaraum at» (R a t ­
ze l, siteerattu  te o s , s. 96).) Tässä to istuu  sam a laki kuin 
eläinlajien Ja -m uotojen muodostumisessa.

1 1 -1 9 0 161



yhteiskunnallisen valvonnan alaiseksi, jotta sitä 
voitaisiin käyttää yhä laajemmin ja alistaa se 
ihmisen valtaan järjestelmällisten inhimillisten 
ponnistusten avulla. Sellainen merkitys oli veden 
säännöstelyllä Egyptissä, Lombardiassa, Hollan­
nissa tai Persiassa ja Intiassa, missä kastelu 
keinotekoisten kanavien avulla ei tuo ainoastaan 
välttämätöntä vettä maalle, vaan myös samalla 
sen liejussa kivennäislannoitteita vuorilta. Espan­
jan ja Sisilian kukoistavan teollisuuden salaisuus 
arabialaisten hallituskaudella perustui kanavien 
rakentamiseen.»*

Siis ainoastaan eräiden maantieteellisen ympä­
ristön erikoisominaisuuksien ansiosta antropomor- 
fiset esivanhempamme saattoivat kohota sille älyl­
lisen kehityksen asteelle, joka oli välttämätön 
heidän muuttumiselleen toolmaking animalsHksi. 
Aivan samoin taon saman ympäristön erikoisuu­
det saattoivat antaa sijaa tuon uuden- »työkalujen 
välmistamis» -kyvyn toteuttamiselle ja jatkuvalle 
täydellistämiselle. Tuotantovoimien historiallises­
sa kehitysprosessissa ihmisen »työkalujen valmis­
tanne» -kykyä on tarkasteltava ennen kaikkea 
vakiona, ja tuon kyvyn toteuttamiseen tarvittavia 
ulkoisia ympäristöolosuhteita alituisesti muuttu­
vana suureena**

* Marx, Das Kapital, Dritte Auflage, S. 524—526.4T [»Pää­
oma», 3. painos, ss. 524—526.1 Alahuomautuksessa (s. 526) 
Marx lisää: »Yksi niistä aineellisista perusteista, Jonka avulla 
valtiovalta sai haltuunsa Intian hajallaan olevat tuotantoeli- 
mistöt, oli vedensaannin järjestäminen. Intian muhamettilaiset 
hallitsijat ymmärsivät tämän paremmin kuin heidän englanti­
laiset seuraajansa.»Verratkaamme tekstissä esitettyä Marxin 
mielipidettä uusimman tutkielman näkökantaan: »Unter dem, 
was die lebende Natur dem Menschen an Gaben bietet, Ist 
nicht der Reichtum an Stoffen, sondern der an Kräften oder, 
besser gesagt, Kräfteanregungen aro höchsten zu schätzen.» 
(Ratzel, 1. c., S. 343.) [»Arvokkaimpia niistä lahjoista, Joita 
elävä luonto tarjoaa ihmiselle, eivät ole aineelliset rikkaudet, 
vaan voimien rikkaus eli paremmin sanoen voimien kehittä­
mistä kannustava rikkaus.» (Ratzel, siteerattu teos, s. 343.)[ .

** L. Geiger sanoo: »Meidän on varottava arvioimasta 
liian suureksi harkinnan osuutta työkalujen ilmaantumisessa. 
Ensimmäisten erittäin tärkeiden työkalujen löytö oli tietenkin 
sattuma, niin kuin monet uusimman ajan suuret löydötkin.

162



Eri ihmisyhtciskuntien saavuttamien tulosten 
(sivistyksellisten kehitysasteiden) erilaisuus on 
selitettävissä juuri siten, että ympäristöolosuhteet 
eivät ole suoneet eri ihmishcimoille mahdollisuuk­
sia toteuttaa samassa määrin »keksimis»-kykyään. 
On olemassa antropologien koulukunta, joka 
yhdistää mainittujen tulosten erilaisuuden ihmis­
rotujen erilaisiin ominaisuuksiin. Tuon koulu­
kunnan näkemys ei kuitenkaan kestä arvostelua: 
se on vain »ihmisluontoon» vetoavan (tässä 
tapauksessa rodun luontoon vetoavan) historial­
listen ilmiöiden vanhan selitystavan uusi variaa­
tio ja tieteellisen syvällisyytensä puolesta se ei 
ole edennyt kauas sen Molieren kuvaaman toh­
torin katsomuksista, joka lausui syvämietteisesti: 
oopiumi huumaa siksi, että sillä on ominaisuus 
huumata (rotu on jäänyt jälkeen siksi, että sillä 
on ominaisuus jäädä jälkeen).

Vaikuttamalla ulkoiseen luontoon ihminen

Ne olivat tie tysti pikemminkin löydettyjä kuin keksittyjä. Olen 
tullut tähän käsitykseen varsinkin sen seikan perusteella, että 
työkalujen nim iä ei m illoinkaan johdeta niiden valm istuksen 
mukaan, että niillä (ts. nim illä) ei m illoinkaan ole geneettistä 
luonnetta, vaan ne Johtuvat sen käytön m ukaan. Johon työ­
kalu on tarkoitettu . Niinpä saksan kielessä Scheere (sakset). 
Säge  (saha), Hacke (hakku) ovat esineitä. Joilla leikataan 
(scheeren), sahataan  (sägen), hakataan  (hacken). Tuohon kie­
len lakiin on k iinnitettävä huom iota sem m itenkin, kun niiden 
laitteiden nim et, Jotka e ivät ole työkaluja, Johdetaan geneet­
tistä, passiivista tie tä  siitä  m ateriaalista  tai siitä  työstä, Josta 
tai jonka ansiosta ne ovat ilm aantuneet. Esim erkiksi monissa 
kielissä leili eli nahka-astia v iin in  säily ttäm istä  varten  on 
alunperin m erkinnyt nyljettyä eläim en nahkaa: saksalaista 
Schlauch vastaa  englannin kielen slough — käärm eennahka. 
Kreikan kielessä ascös m erkitsee sam anaikaisesti leiliä astiana 
Ja eläimen nahkaa. Tässä siis kieli ilmaisee aivan selvästi, 
miten Ja m istä on valm istettu  leiliksi n im itetty  laite. Työka­
lujen suhteen asia on toisin; kielen perusteella n iitäkään  ei 
alunperin ollut valm istettu; esimerkiksi ensim m äisenä veitsenä 
saattoi olla sattum alta löydetty Ja sanoisinpa leikiten asiaan 
käytetty terävä kivi.» (L. Geiger, Die Urgeschichte der Mensch- 
heit im Lichte der Sprache. Mit beeonderer Beziehung auf 
die Entstehung des W erkzeugs, S. 36—37. Kokoelmassa: »Zur 
Entwickelunge geschichte der M enschheit». S tu ttgart 1878.) 
\L . G eiger, »Kielen kannalta esite tty  ihm iskunnan alkuhisto­
ria, jossa kiinnitetään  erikoista huom iota työkalujen alkupe­
rään». ss. 36—37. Kokoelmassa: »Ihm iskunnan kehityshisto­
riaa», S tu ttgart 1878.1

il 103



muuttaa omaakin luontoaan. Hän kehittää kaikkia 
kykyjään, muiden muassa »työkalujen valmista- 
mis» -kykyäänkin. Kunakin kyseisenä aikana 
tuon kyvyn määrä juontuu jo saavutetusta tuotan­
tovoimien kehityksen määrästä.

Mikäli työkalusta tulee tuotannon kohde, sen 
valmistamisen mahdollisuus samoin kuin tfen suu­
rempi tai pienempi täydellisyysaste riippuu koko­
naan niistä työkaluista, joiden avulla sitä val­
mistetaan. Tämä on ymmärrettävää kaikille 
selityksittäkin. Ensi silmäykseltä saattaa kuiten­
kin näyttää kerrassaan käsittämättömältä esimer­
kiksi seuraava: mainitessaan Arkhimedeen kek­
sinnöistä, jotka tämä teki roomalaisten suoritta­
man Syrakusan piirityksen aikana, Plutarkhos 
katsoi tarpeelliseksi puolustella keksijää: hän 
järkeili, että filosofin ei tietenkään ollut sopivaa 
harrastaa sellaisia asioita, mutta filosofin puo­
lesta puhuu äärimmäistila, jossa hänen isän­
maansa oli. Herää kysymys: pälkähtäisikö ny­
kyään kenenkään päähän etsiä Edisonin syytä 
lieventäviä seikkoja? Nykyään emme pidä hä­
peällisenä — vaan aivan päinvastoin! — sitä, että 
ihminen käyttää kykyään tehdä mekaanisia kek­
sintöjä, mutta kreikkalaiset (tai vaikkapa rooma- 
laisetkin) katsoivat asiaan ihan toisella tavalla, 
kuten huomasitte. Siksi heidän aikanaan olisi 
löytöjen ja keksintöjen tekemisen pitänyt tapah­
tua — ja se tosiaan tapahtui — verrattomasti hi­
taammin kuin meidän aikanamme. Tästä ikään 
kuin seuraa jälleen, että mielipiteet hallitsevat 
maailmaa. Mistä kreikkalaiset saivat kuitenkin 
tuollaisen omituisen »mielipiteen»? Sen alkuperä 
ei ole selitettävissä inhimillisen »järjen» ominai­
suuksilla. On muistettava heidän yhteiskunnalliset 
suhteensa. Kreikkalaiset ja roomalaiset yhteis­
kunnat olivat kuten tunnettua or/ayhteiskuntia. 
Noissa yhteiskunnissa koko ruumiillinen työ, koko

164



tuotanto oli orjien osana. Vapaa ihminen häpesi 
sellaista työtä, ja luonnollisesti siksi muodostui 
halveksiva suhde jopa tärkeimpiä keksintöjä 
kohtaan, jotka koskivat tuotannollisia prosesseja, 
muun muassa mekaanisia keksintöjä kohtaan. 
Juuri siitä syystä Plutarkhos katsoi Arkhimedesta 
toisin, kuin me katsomme nyt Edisonia.* Miksi 
kuitenkin Kreikassa tuli pystytetyksi orjuus? Sik­
sikö, että joidenkin »järkensä» tekemien erehdys­
ten vuoksi kreikkalaiset pitivät parhaana orjuus- 
järjestelmää? Ei, ei siksi. Oli aika, jolloin kreikka- 
laisetkaan eivät tienneet* orjuutta, eivätkä he 
lainkaan pitäneet silloin orjanomistukseen perus­
tuvaa yhteiskuntajärjestelmää luonnollisena ja 
välttämättömänä. Sitten kreikkalaisilla muodostui 
orjuus ja alkoi vähitellen esittää yhä huomatta­
vampaa osaa heidän elämässään. Silloin Kreikan 
kansalaisten käsityskin siitä muuttui: he alkoivat 
puolustaa sitä aivan luonnollisena ja ehdottoman 
tarpeellisena laitoksena. Mikä sittenkin aiheutti 
orjuuden synnyn ja kehittymisen Kreikassa? 
Luultavasti se sama syy, joka aiheutti orjuuden 
synnyn ja kehittymisen muissakin maissa niiden 
tietyllä yhteiskuntakehityksen asteella. Tuo syy 
taas tunnetaan, se piilee tuotantovoimien tilassa. 
Jotta minun olisi edullisempaa tehdä voitetusta

* »Sen (tuon m ekaniikan) perustajia... o livat Eudoksos Ja 
Arkhytas, jo tka  an to ivat geometrialle kirjavam m an Ja m ie­
lenkiintoisem man sisällön Jättäen tuon tie teen  välittöm ästi 
aistittavien ja  teknisesti tärkeiden sovellutusten vuoksi otta­
m atta huomioon sen abstrak tise t ynnä sellaiset ongelmat, jo tka 
eivät ole graafisesti esitettävissä... Kun sitten Platon osoitti 
heille tuohtuneena, että he häv ittävä t geom etrian suuruuden 
Ja heidän käsissään geom etria loittonee ruum iittom ista Ja 
abstraktisista  esineistä tarkastelem aan a istittav ia , karkeaa 
alkeellista m uokkausta kaipaavia esineitä, n iin  m atem atiikasta  
häädettynä m ekaniikka jou tu i eristetyksi ja  jää tyään  pitkäksi 
aikaa vaille filosofien huom iota m uuttui yhdeksi sotataidon- 
aputieteistä.» (P lu ta r c h i , V ita  Marcelli, edit. Teubneriana, 
C. Sintenis, Lipsiae 1883, Cap. XIV, p. p. 135—136.) [P lu ta rk ­
hos, Marcelluksen elämä, julk. Teubner. Leipzig 1883, XIV luku, 
se. 135—136.) Kuten lhkija näkee, Plutarkhoksen käsitys ei 
ollut kovinkaan uusi siihen aikaan.

165



vihollisesta orja eikä panna häntä paistiksi, on 
tosiaankin välttämätöntä, että hänen epävapaan 
työnsä tuote ylläpitäisi paitsi hänen omaa ole­
massaoloaan ainakin osittain myös minun olemas­
saoloani, toisin sanoen on taipeen hallussani 
olevien tuotantovoimien tietty kehitysaste. Ni­
menomaan tuon oven kautta orjuus tuli histo­
riaan. Orjan työ edistää vähän tuotantovoimien 
kehitystä; orjuuden kaudella tuo kehitys tapah­
tuu äärettömän hitaasti, mutta kuitenkin tapah­
tuu, ja vihdoin koittaa hetki, jolloin vapaan työn 
riisto osoittautuu edullisemmaksi kuin orjatyön 
riisto. Silloin orjuus lakkautetaan tai se kuoleu­
tuu vähitellen. Sille osoittaa ovea se sama tuotan­
tovoimien kehitys, joka oli johdattanut sen 
historiaan.* Palatessamme Plutarkhokseen näem­
me siis, että hänen katsomuksensa Arkhimedeen 
keksintöihin nähden oli aiheutunut hänen aikansa 
tuotantovoimien tilasta. Kun taas tuollaiset kat­
somukset vaikuttavat epäilemättä hyvin suuresti 
uusien löytöjen ja keksintöjen jatkuvaan suorit­
tamiseen, niin voimme sitäkin suuremmalla syyllä 
sanoa, että kullakin kyseisellä kaudella kunkin 
kyseisen kansan tuotantovoimien jatkuva kehitys 
määräytyy noiden voimien tilasta tarkasteltavana 
olevalla kaudella.

On itsestään selvä, että kaikkialla, missä on 
kysymys löydöistä ja keksinnöistä, on kysymys

* On tunnettua, että pitkän ajan kuluessa venäläisillä talon­
pojilla saattoi itselläänkin olla ja usein olikin maaorjia. Maa­
orjan asema ei voinut miellyttää talonpoikaa. Venäjän silloi­
sella tuotantovoimien kehitysasteella yksikään talonpoika ei 
silti voinut pitää tuota tilaa epänormaalina. Rahaa kasannut 
talonpoika pohti maaorjien ostoa yhtä luonnollisesti kuin 
roomalainen vapautettu orja pyrki hankkimaan orjia. Spar- 
tacuksen johdolla kapinaan nousseet orjat sotivat herrojaan 
eivätkä orjuutta vastaan; Jos he olisivat onnistuneet saavut­
tamaan vapauden, olisivat he suotuisten olosuhteiden vallitessa 
ruvenneet itsekin aivan puhtaalla omallatunnolla orjanomista- 
jiksi. Tahtomattakin tulevat mieleen uuden merkityksen omaa- 
vina Schellingin sanat: vapauden tulee olla välttämätön. His­
toria osoittaa, että vapaus ilmaantuu kussakin muodossaan 
vain siellä, missä siitä on tullut taloudellinen välttämättömyys.

166



myös »järjestä». Ilman järkeä löydöt ja keksin­
nöt olisivat olleet yhtä mahdottomia kuin ne 
olivat mahdottomia ennen ihmisen ilmaantumista 
maan päälle. Esittämämme oppi ei jätä huomioon 
ottamatta järjen osuutta; se vain yrittää saada 
selville, miksi järki on kunakin kyseisenä aikana 
vaikuttanut siten eikä toisin; se ei aliarvioi järjen 
saavutuksia, vaan koettaa vain löytää sille riit­
tävän perusteen.

Viime aikoina tätä samaa oppia vastaan on 
ruvettu hanakasti esittämään toistakin väitettä, 
jonka hra Karejev saa lausua julki:

»Ajan mittaan Engels täydensi käsitystään 
uusilla näkökohdilla, jotka muuttivat sitä oleel­
lisesti», sanoo tuo kirjailija, joka hädin tuskin 
pystyi esittämään Engelsin historiallisen filoso­
fian. »Kun hän tunnusti aikaisemmin materiaali­
sen historiankäsityksen perustaksi ainoastaan 
yhteiskunnan taloudellisen rakenteen tutkimisen, 
niin myöhemmin hän tunnusti yhtä suuren mer­
kityksen omaavaksi myös perherakenteen tutki­
misen, mikä tapahtui sen uuden, alkukantaisia 
avioliitto- ja perhesuhteita koskevan käsityksen 
vaikutuksesta, joka pakotti hänet ottamaan huo­
mioon paitsi yksinomaan tuotteiden tuotannon 
prosessia myös ihmispolvien uusiutumisprosessin. 
Tässä suhteessa vaikutti muun muassa Morganin 
’Muinainen yhteiskunta'»* jne.

Kun siis aikaisemmin Engels »tunnusti mate­
riaalisen (?) historiankäsityksen perustaksi yhteis­
kunnan taloudellisen rakenteen tutkimisen», niin 
myöhemmin tunnustettuaan »yhtä suuren merki­
tyksen omaavaksi» jne. hän lakkasi itse asiassa 
olemasta »taloudellinen» materialisti. Hra Kare­
jev esittää tämän tapahtuman puolueettoman his-

* Ks. »Taloudellinen m aterialism i historiassa». »Vestnik 
Jevropy», elokuu 1894, s. 601.

167



torioitsijan sävyyn, hra Mihailovski taas ilkamoi 
sen johdosta, mutta he kumpikin puhuvat itse 
asiassa samaa ja kumpikin toistaa sen, mitä heitä 
ennen on sanonut tavattoman pintapuolinen sak­
salainen kirjailija Weisengriin kirjassaan »Ent- 
wickelungsgesetze der Menschheit»*.

On aivan luonnollista, että niin erinomainen 
henkilö kuin Engels seurasi tarkasti aikansa tie­
teellistä edistystä kokonaisten vuosikymmenien 
aikana ja »täydensi» hyvin oleellisesti peruskäsi­
tystään ihmiskunnan historiasta. Lisäyksiä on 
kuitenkin monenlaisia, samoin kuin »fagot et 
fagot»**. Tässä tapauksessa koko kysymys on 
siitä, muuttuivatko Engelsin katsomukset hänen 
niihin tekemien »täydennysten» vaikutuksesta; 
oliko hänen tosiaankin pakko tunnustaa, että 
»tuotannon» kehityksen rinnalla vaikuttaa toinen­
kin, muka »yhtä suuren merkityksen omaava» 
tekijä. Tähän kysymykseen on helppo vastata 
jokaisen, jolla on vähänkään halua suhtautua 
siihen tarkkaavaisesti ja vakavasti.

Darwin sanoi, että toisinaan norsut huitovat 
kärpäsiä oksilla. Huomautimme tämän johdosta, 
että oksat eivät silti esitä mitään oleellista osaa 
norsujen elämässä, että norsusta ei ole oksien 
käyttämisen vuoksi tullut norsu. Norsut kuitenkin 
lisääntyvät. Urosnorsu suhtautuu tietyllä tavalla 
naaraaseen. Uros ja naaras suhtautuvat tietyllä 
tavalla poikaseensa. »Oksat» eivät tietenkään 
ole vaikuttaneet noiden suhteiden muodostumi­
seen: ne ovat muodostuneet kyseisen lajin yleisten 
elinehtojen vaikutuksesta, elinehtojen, joissa »ok­
silla» on niin äärettömän pieni osuus, että se 
voidaan vähääkään erehtymättä rinnastaa nollaan. 
Kuvitelkaapa, että norsun elämässä oksalla tulee

* [»Ihmiskunnan kehityksen lait».]
** [»on ero asialla Ja asialla».]

168



olemaan yhä tärkeämpi merkitys siinä mielessä, 
että se alkaa vaikuttaa yhä enemmän niiden 
yleisten ehtojen laatuun, joista riippuvat norsujen 
kaikki tottumukset ja vihdoin niiden olemassa­
olokin. Kuvitelkaapa, että oksa on alkanut lopulta 
vaikuttaa ratkaisevasti noiden ehtojen muodos­
tumiseen. Siinä tapauksessa on tunnustettava, että 
oksa määrää viime kädessä myös norsun suhteen 
naaraaseen ja poikaseen. Silloin joudutaan tun­
nustamaan, että on ollut aika, jolloin norsujen 
»perhe»-suhteet ovat kehittyneet itsenäisesti (nii­
den oksaan suhtautumisen mielessä), mutta sitten 
on koittanut aika, jolloin ne ovat alkaneet mää­
räytyä »oksasta». Onko tuossa toteamuksessa 
mitään omituista? Ei kerrassaan mitään paitsi 
sitä olettamusta, että oksa on saanut odottamatta 
ratkaisevan merkityksen norsun elämässä. Tie­
dämme itsekin, että norsun suhteen tuo hypoteesi 
ei voi olla vaikuttamatta omituiselta; mutta ihmi­
sen historiaan sovellettuna asia on toisin.

Ihminen on erottunut eläinmaailmasta vain 
vähitellen. On ollut aika, jolloin jhmisenkaltaisten 
esivanhempiemme elämässä työkaluilla on ollut 
yhtä mitätön osuus kuin on oksalla norsun elä­
mässä. Tuon hyvin pitkän ajan kuluessa ihmisen­
kaltaisten urosten suhteet ihmisenkaltaisiin naa­
raisiin samoin kuin näiden molempien suhteet 
ihmisenkaltaisiin poikasiinsa ovat määräytyneet 
tuon lajin yleisistä elinehdoista, joilla ei ole ollut 
minkäänlaista suhdetta työkaluihin. Mistä silloin 
riippuivat esivanhempiemme »perhe»-suhteet? 
Sen selville saaminen on luonnontutkijoiden asia. 
Historioitsijalla ei siinä ole toistaiseksi mitään 
tekemistä. Mutta sitten työkalut alkavat esittää 
yhä tärkeämpää osaa ihmisen elämässä, tuotanto­
voimat kehittyvät jatkuvasti ja vihdoin koittaa 
hetki, jolloin ne alkavat vaikuttaa ratkaisevasti 
yhteiskunnallisten suhteiden, muiden muassa

169



perhesuhteidenkin, luonteeseen. Tästä jo alkaa 
historioitsijan työ: hänen on osoitettava, miten 
ja miksi muuttuivat esi vanhempiemme perhesuh­
teet heidän tuotantovoimiansa kehityksen seu­
rauksena ja miten kehittyi perhe taloudellisista 
suhteista riippuen. On ymmärrettävää, että mikäli 
hän ryhtyy ottamaan siitä selvää, hän joutuu 
alkukantaista perhettä tutkiessaan ottamaan huo­
mioon muutakin kuin yksin talouselämän; ihmi­
sethän lisääntyivät jo ennen sitä kuin työkalut 
saivat ratkaisevan merkityksen ihmisen elämässä; 
jo sitä edeltäneenä aikana olivat olemassa tie­
tynlaiset perhesuhteet, jotka määräytyivät homo 
sapiens* lajin yleisistä olemassaolon ehdoista. 
Mikä tässä on itse asiassa historioitsijan tehtä­
vänä? Hänen on ensinnäkin vaadittava tuota lajia 
koskevien tietojen kaavake luonnontutkijalta, 
joka luovuttaa hänelle kädestä käteen ihmisen 
kehityksen myöhemmän tutkimisen; toiseksi hä­
nen on täydennettävä tuota kaavaketta »omasta 
takaa». Toisin sanoen hän joutuu ottamaan »per­
heen» sellaisenaan kuin se oli muodostunut sano­
kaamme ihmiskunnan eläimellisellä kehityskau­
della ja osoittamaan sitten, mitä muutoksia siinä 
oli tapahtunut historiallisella kaudella tuotanto­
voimien kehityksen vaikutuksesta, taloudellisissa 
suhteissa tapahtuneiden muutosten vaikutuksesta. 
Engels puhuukin ainoastaan tästä. Kysymme' 
kun hän puhuu tästä, muuttaako hän vähääkään 
»alkuperäistä» käsitystään tuotantovoimien mer­
kityksestä ihmiskunnan historiassa? Toteaako hän 
tuon tekijän rinnalla vaikuttavan toisen »yhtä 
suuren merkityksen omaavan» tekijän? Toden­
näköisesti ei muuta lainkaan, todennäköisesti ei 
totea mitään tuollaista. Koska ei, niin miksi sitten 
hrat Weisengriin ja Karejev jankuttavat hänen

* [ajatteleva ihminen.]

170



katsomustensa muuttumisesta, miksi sitten hra 
Mihailovski ilkamoi? Varmaankin oman kevyt­
mielisyytensä vuoksi.

»Onhan omituista rajoittaa perheen historia 
taloudellisten suhteiden historiaan vaikkapa tei­
dän historialliseksi nimittämällänne kaudellakin», 
huutavat vastustajamme kuorossa. Saattaa olla 
omituista, mutta saattaa olla olemattakin: siitä 
voidaan kiistellä, vastaamme hra Mihailovskin 
sanoin. Emmekä kieltäydy kiistelemästä kans­
sanne, herrat, mutta vain sillä ehdolla, että käyt­
täydytte väittelyn kulussa vakavasti, syvennytte 
tarkkaavaisesti sanoihimme, ette tyrkytä omia 
sepustuksianne meidän ajatuksinamme ettekä 
kiiruhda löytämään meiltä sellaisia ristiriitoja, 
joita meillä enempää kuin opottajillammekaan ei 
milloinkaan ole ollut. Sopiiko? Mainiota, kiis- 
telkäämme.

Perheen historiaa ei voida selittää taloudellisten 
suhteiden historiasta johtuvaksi, se olisi suppeaa, 
yksipuolista, epätieteellistä, te sanotte. Me väi­
tämme vastakkaista ja vetoamme erikoisalojen 
tutkijoihin.

Tunnette tietenkin Giraud-Teulonin kirjan 
»Les origines de la famille»*? Avaamme tuon 
tuntemanne kirjan ja löydämme siitä muun 
muassa tällaisen kohdan:

»Syyt, jotka aiheuttivat erillisten perheryhmien 
muodostumisen alkukantaisen heimon sisällä 
(Giraud-Teulon sanoo oikeastaan ’ordan sisäl­
lä’ — de la horde), liittyvät nähtävästi tuon 
heimon rikkauden kasvuun. Jonkin viljakasvin 
käyttöönotto tai löytäminen tai jonkin uuden 
eläinlajin kesyttäminen saattoivat olla riittävänä 
perusteena perinpohjaisille uudistuksille villissä 
yhteiskunnassa: kaikki suuret sivilisaation menes­
tykset ovat aina sattuneet yhteen väestön talous-

* [»Perheen alkuperä».]

171



elämässä tapahtuneiden syvällisten muutosten 
kanssa» (s. 138).*

Muutamaa sivua myöhemmin:
»Naisvaltaisesta sukujärjestelmästä miesvaltai­

seen sukujärjestelmään siirtymiselle olivat tun­
nusomaisia juridisluonteiset yhteentörmäykset 
omistusoikeuden pohjalla» (s. 141).

Ja edelleen: »Miesvaltainen perhejärjestelmä oli 
nähdäkseni aiheutunut kaikkialla yhtä yksinker­
taisen kuin vaistonvaraisenkin voiman vaikutuk­
sesta... omistusoikeuden vaikutuksesta» (s. 146).

Tiedätte tietenkin, miten merkityksellisenä 
McLennan piti naispuolisten lasten surmaamista 
alkukantaisen perheen historiassa. Engels, kuten 
tunnettua, suhtautui hyvin kielteisesti McLen- 
nanin tutkimuksiin; mutta meidän on sitä mie­
lenkiintoisempaa tutustua nyt tämän viimeksi 
mainitun käsitykseen siitä, mikä aiheutti perheen 
historiaan muka niin ratkaisevalla tavalla vaikut­
taneen lastenmurhan ilmaantumisen.

»Vihollisten ympäröimissä heimoissa, joiden 
tekninen kehitys oli alhaista ja jotka vaivoin sai­
vat ylläpidetyksi itsensä, pojat olivat voiman 
lähde niin puolustuksen kuin ruoan hankinnankin 
mielessä, tytöt taas olivat heikkouden lähde.»** 

Mikä siis aiheutti McLennanin mielestä sen, 
että alkukantaiset heimot murhasivat naispuolisia 
lapsia? Toimeentulotarvikkeiden niukkuus, tuo­
tantovoimien heikkous, sillä omatessaan riittävästi 
ruokaa nuo heimot eivät varmaankaan olisi mur­
hanneet tyttö jään sen pelosta, että ajan mittaan 
viholliset saattoivat tulla tappamaan heidät tai 
ottamaan vangikseen.

Toistamme, että Engels ei hyväksynyt McLen-

* Siteeraamme vuoden 1874 ranskalaisen painoksen mu­
kaan.

** »Studies in ancient history,— primitive marriage», by 
John Ferg. McLennan, p. 75 [J. F. McLennan, »Muinais­
historian tutkimuksia, — alkukantainen avioliitto», s. 75].

172



nanin katsomusta perheen historian suhteen, 
ja meistäkin se tuntuu kovin epätyydyttävältä; 
mutta meille tässä on tärkeää se, että McLennan 
lankeaa samaan syntiin, josta Engelsiä moititaan: 
hänkin etsii perhesuhteiden historian arvoitusta 
tuotantovoimien tilasta.

Pitäisikö meidän tehdä lisää otteita, lainata 
Lippertiä ja Morgania? Emme katso sitä tarpeel­
liseksi: kuka on lukenut heitä, tietää heidän ole­
van siinä suhteessa yhtä syntisiä kuin McLen­
nan tai Engels. Kuten tunnettua, tässä suhteessa 
ei ole viaton Spencerkään, jonka sosiologisilla 
katsomuksilla ei silti ole kerrassaan mitään yh­
teistä »taloudellisen materialismin» kanssa.

Tätä jälkimmäistä seikkaa voidaan tietenkin 
käyttää kiistelyn tarkoituksessa ja sanoa: siinäpä 
se! Voidaan siis yhtyä Marxiin ja Engelsiin 
yhdessä tai toisessa erillisessä kysymyksessä ja 
olla hyväksymättä heidän yleistä historian teo­
riaansa! Tietenkin voidaan. Kysymyshän onkin 
vain siitä, kenen puolella on tällöin logiikka.

Edelleen.
Giraud-Teulon sanoo, että omistusoikeuden 

kehitys määrää perheen kehityksen, ja lisää, että 
yleensä kaikki sivilisaation voitot ovat sattuneet 
yhteen ihmiskunnan talouselämän muutosten 
kanssa. Lukija on varmaan itsekin jo huomannut, 
että Giraud-Teulonin terminologia on hyvin epä­
tarkkaa: käsite »talouselämä» ikään kuin korvaa 
hänellä käsitteen »omistusoikeus». Oikeushan on 
kuitenkin oikeus ja talouselämä on talouselämä 
eikä noita kahta käsitettä saa sekoittaa. Mistä 
kyseinen omistusoikeus on ilmaantunut? Ehkä se 
on syntynyt kyseisen yhteiskunnan talouselämän 
vaikutuksesta (Lasselle sanoo, että kansalaisoi­
keus on aina vain taloudellisten suhteiden ilmaus­
ta), tai ehkä sen on aiheuttanut jokin aivan muu 
syy. Tässä on jatkettava erittelyä eikä keskey-

173



tettävä sitä juuri sillä hetkellä, kun se saa erit­
täin syvällisen ja elintärkeän merkityksen.

Kuten jo huomasimme, ranskalaiset restauraa- 
tioajan historioitsijat eivät löytäneet tyydyttävää 
vastausta kysymykseen omistusoikeuden alkupe­
rästä. Artikkelissaan »Taloudellinen materialismi 
historiassa» hra Karejev koskettelee saksalaista 
oikeustieteen historiallista koulukuntaa. Meille- 
kään ei olisi pahitteeksi palauttaa mieleen tuon 
koulukunnan katsomukset.

Professorimme sanoo siitä seuraävaa: »Kun 
vuosisatamme alussa Saksassa muodostui niin 
sanottu 'oikeustieteen historiallinen koulukunta’48, 
joka alkoi tarkastella oikeutta jonakin liikkuvana, 
muuttuvana, kehittyvänä eikä juridisten normien 
liikkumattomana järjestelmänä, joksi sen aikai­
semmat lakitieteilijät käsittivät, niin tuossa kou­
lukunnassa ilmeni voimakkaana pyrkimys asettaa 
historiallinen oikeuskäsitys ainoana ja poikkeuk­
sellisen oikeana kaikkien muiden tuolla alalla 
mahdollisten näkökantojen vastakohdaksi: histo­
riallinen näkökanta ei ole milloinkaan pitänyt mah­
dollisena kaikkiin aikoihin soveltuvien tieteel­
listen totuuksien, ts. sen, mitä uudessa tieteessä 
nimitetään yleisiksi laeiksi, olemassaoloa ja on 
jopa suoraan kieltänyt nuo lait ja niiden mukana 
myös yleisen oikeusteorian puolustaen ajatusta, 
että oikeus on paikallisista olosuhteista riippuvai­
nen — tuo riippuvuus on tietenkin olemassa kaik­
kialla ja aina, mutta se ei sulje pois kaikille 
kansoille yhteisiä perustoja.»*

Näillä muutamilla riveillä on paljon...— miten 
sen nyt sanoisi? — sanokaamme vaikkapa virheel­
lisyyksiä, joita vastaan alkaisivat väittää oikeus­
tieteen historiallisen koulukunnan edustajat ja 
kannattajat. Niinpä he sanoisivat, että väittäes-

* »Vestuik Jevropy», heinäkuu 1894, s. 12.

174



sään heidän kieltävän »sen, mitä tieteessä nimi­
tetään yleisiksi laeiksi» hra Karejev joko tahal­
lisesti vääristää heidän katsomustaan tai »histo- 
riosofille» kerrassaan sopimattomalla tavalla sot­
kee käsitteet, sekoittaa toisiinsa ne »lait», jotka 
kuuluvat oikeushistorian alaan, niihin, jotka 
määräävät karisojen historiallisen kehityksen. 
Oikeustieteen historiallinen koulukunta ei ole mil­
loinkaan ajatellut kieltää näiden jälkimmäisten 
lakien olemassaoloa, se on nimenomaan yrittänyt 
löytää nuo lait, joskaan ei ole onnistunut noissa 
yrityksissään. Sen epäonnistumisen syy on 
silti opettavainen, ja jos hra Karejev vaivautuisi 
harkitsemaan sitä, hän kenties pääsisi vihdoin 
selville »historiallisen prosessin olemuksesta».

1700-luvulla oikeushistoriaa oltiin taipuvaisia 
selittämään »lainsäätäjästä» riippuvaksi. Histo­
riallinen koulukunta ryhtyi kiivaasti vastusta­
maan tuota taipumusta. Jo 1814 Savigny muo­
toili seuraavasti uuden näkökannan: »Tämän 
näkökannan olemus on seuraava: kaikenlainen 
oikeus saa alkunsa siitä, mitä yleisen, mutta ei 
aivan täsmällisen sanonnan mukaan nimitetään 
tapaoikeudeksi; ts. sen aiheuttavat aluksi kansan 
tavat ja uskomukset ja vasta sitten lakitiede; näin 
ollen sen luovat kaikkialla sisäiset, huomaamat­
tomasti vaikuttavat voimat eikä lainsäätäjän mie­
livalta.» *

Tätä katsomustaan Savigny kehitti myöhemmin 
kuuluisassa teoksessaan »System des heutigen 
römischen Rechts»**. Hän sanoo siinä: »Myön­
teinen oikeus elää kansan yleisessä tietoisuudessa 
ja siksi voimme myös nimittää sitä kansan oikeu-

* »Vom Beruf unserer Zeit för Gesetzgebung und Rechts- 
wissenschaft», v o n  D. F r ie d r ic h  C arl v o n  S a v ig n y .  Dritte Auf- 
lage, Heidelberg 1840 [D. F. C. v o n  S a v ig n y .  Aikakautemme 
kutsumuksesta lainsäädäntöön Ja oikeustieteeseen, 3. painos, 
Heidelberg 1840] (ensimmäinen painos 1814), S. 14.

** [»Nykyaikaisen roomalaisen oikeuden järjestelmä».]

175



deksi... Tätä ei silti missään tapauksessa saa käsit­
tää myöskään siten, että oikeus olisi kansan 
erillisten jäsenten mielivaltaisesti luoma... Myön­
teisen oikeuden luo kansan henki, joka elää ja 
vaikuttaa sen erillisissä jäsenissä, ja siksi myön­
teinen oikeus ei ole satunnainen, vaan se on vält­
tämättä sama erillisten henkilöiden tietoisuu­
dessa.»*

»Kun ryhdymme tarkastelemaan kysymystä 
valtion alkuperästä», Savigny jatkaa, »niin mei­
dän on yhtä suuressa määrin yritettävä selittää 
sitä itsellemme ylimpänä välttämättömyytenä, 
sisäisen plastisen voiman vaikutuksena kuin myös 
oikeuden alkuperää yleensä; emmekä puhu tätä 
valtion olemassaolosta yleensä, vaan siitä erikoi? 
sesta muodosta, joka on kunkin erillisen kansan 
valtiolla.»**

Oikeus muodostuu yhtä »näkymättömällä taval­
la» kuin kielikin ja se elää kansan yleisessä 
tietoisuudessa »elävänä käsityksenä oikeudelli­
sista instituutioista niiden elimellisessä yhtey­
dessä eikä. abstraktisina sääntöinä», niin että 
tarpeen tullen abstraktinen sääntö erottuu loogi­
sessa muodossaan tuosta yleisestä käsityksestä 
»erään keinotekoisen prosessin kautta (durch 
einen kiinstlichen Prozess)».***

Meitä eivät kiinnosta tässä vähääkään oikeus­
tieteen historiallisen koulukunnan käytännölliset 
pyrkimykset; mitä taas tulee sen teoriaan, niin 
edellä esitettyjen Savignyn sanojen perusteella 
voimme sanoa, että se on:

1) vastavaikutus sitä 1700-luvulla levinnyttä 
katsomusta vastaan, jonka mukaan oikeus on erib 
listen henkilöiden (»lainsäätäjien») mielivallan 
luoma; yritys löytää oikeushistorian tieteellinen

* Erster Band, S. 14—15 [ensimmäinen nide. se. 14—15) 
(berliiniläinen painos 1840).

** IbidM S. 22 [sama, s. 22].
*** Ib id ., S. 16 [sam a, s. 16).

176



selitys, ymmärtää tuota historiaa välttämättömänä 
ja siitä syystä lainomaisena prosessina;

2) yritys selittää tuota prosessia lähtemällä 
kerrassaan idealistiselta näkökannalta: »kansan 
henki», »kansan tietoisuus» on se viimeinen ins­
tanssi, johon oikeustieteen historiallinen koulu­
kunta vetosi.

Tuon koulukunnan katsomusten idealistinen 
luonne ilmenee vielä jyrkemmin Puchtalla.

Puchtalla samoin kuin Savignyllakin alkukan­
tainen oikeus on tapaoikeus. Miten tapaoikeus on 
muodostunut? Usein kuulee mielipiteen, että 
tuon oikeuden on luonut käytännöllinen elämä 
(Uebung), mutta se on vain kansan käsitysten 
alkuperää koskevan katsomuksen yksityistapaus. 
»Juuri päinvastainen katsomus on oikea: käy­
tännöllinen elämä on vain viimeinen seikka, siinä 
vain ilmenee ja olennoituu muodostunut oikeus, 
joka elää kyseisen kansan poikien vakaumuk­
sessa. Tottumus vaikuttaa vakaumukseen vain 
siinä mielessä, että sen ansiosta vakaumus muut­
tuu tietoisemmaksi ja varmemmaksi.»*

Kansan vakaumus jonkin oikeudellisen insti­
tuution suhteen muodostuu siis käytännöllisestä 
elämästä riippumatta, ennen »tottumusta». Mistä 
tuo vakaumus tulee? Se on lähtöisin kansan hen­
gen syvyyksistä. Kyseisellä kansalla tämän 
vakaumuksen tietty luonne juontuu kysei­
sen kansan hengen erikoisuuksista. Tämä on 
kovin hämärää, niin hämärää, ettei siinä ole jäl­
keäkään tieteellisestä selityksestä. Puchta tuntee

* »Cursus der Institu tionen», E rster Band, Leipzig 1841, 
S. 31 (»Instituutioiden kurssi», I osa, Leipzig 1841, s. 31]. 
Alahuomautuksessa Puchta vastustaa kovasti eklektikkoja,

Iotka koettavat sovittaa oikeuden alkuperää koskevat vastak­
kaiset katsomukset, Ja vastustaa sellaisin sanoin, että väki­

sinkin herää kysymys: onkohan hän aav istanu t ennakolta 
hra. Karejevin ilm aantum isen? Toisaalta taas on todettava 
sekin, että Puchtan aikoihin Saksassa oli riittävästi omiakin 
eklektikkoja, sellaisia älyniekkoja Jos m itä  on kaikkialla Ja 
aina kosolti.

1 2 -1 9 0 1 7 7



itsekin, ettei siinä ole kaikki niin kuin kuuluu, ja 
yrittää korjata asiaa järkeilemällä näin: »Oikeus 
syntyy näkymättömällä tavalla. Kuka voisi ottaa 
löytääkseen ne tiet, jotka johtavat kyseisen 
vakaumuksen muodostumiseen: sen kehkeytymi­
seen, sen kasvuun, sen kukoistukseen, sen ilme­
nemiseen? Ne, jotka ovat ottaneet sen tehtäväk­
seen, ovat suurimmalta osaltaan lähteneet vir­
heellisistä käsityksistä.»*

»Suurimmalta osaltaan...» On siis ollut sellai­
siakin tutkijoita, joiden lähtökohtana ovat olleet 
oikeat käsitykset. Millaisia johtopäätöksiä nuo 
henkilöt ovat tehneet kansanoikeudellisten katso­
musten synnystä? Se on luultavasti jäänyt salai­
suudeksi Puchtalle, sillä hän ei ota askeltakaan 
eteenpäin sisällyksettömistä viittauksista kansan 
hengen ominaisuuksiin.

Edellä esitetty Savignyn huomautus siitä, että 
oikeus elää kansan yleisessä tietoisuudessa »elä­
vänä käsityksenä oikeudellisista instituutioista 
niiden elimellisessä yhteydessä» eikä abstraktisina 
sääntöinä, ei myöskään selitä mitään. On helppo 
ymmärtää, mikä itse asiassa kannusti Savignya 
tekemään meille tuon hieman sekavan ilmoituk­
sen. Jos olisimme olettaneet, että oikeus on ole­
massa kansan tietoisuudessa »abstraktisina sään­
töinä», niin olisimme juuri siinä törmänneet 
ensinnäkin lakimiesten »yleiseen tietoisuuteen», 
heidän erinomaisiin tietoihinsa siitä, miten vaival­
loisesti kansa käsittää nuo abstraktiset säännöt, 
ja toiseksi oikeuden alkuperää koskeva teoriamme 
olisi muuttunut liian uskomattomaksi asultaan. 
Siitä seuraisi, että ennen minkäänlaisten keski­
näisten käytännöllisten suhteiden solmimista, 
ennen minkäänlaisen elämänkokemuksen hankki­
mista kyseisen kansan muodostavat ihmiset kehit-

* Ibid., S. 28 [sama, s. 28J.

178



taisivat itselleen määrätyt oikeuskasitteet ja 
varattuaan niitä evääkseen, niin kuin matkamies 
varaa korppuja, vaeltaisivat käytännöllisen elä­
män alalle, astuisivat historialliselle tielle. Tätä ei 
kukaan tietenkään ottaisi todesta, ja niinpä 
Savigny poistaa »abstraktiset säännöt»: oikeus 
ei olo olemassa määrättyjen käsitteiden muodossa 
kansan tietoisuudessa; se ei ole valmiiden kris­
tallien kokoelma, vaan enemmän tai vähemmän 
kyllästetty liuos, josta »tarpeen tulien», ts. jou­
tuessaan kosketuksiin käytännöllisen elämän 
kanssa, saostuvat tarpeelliset lakitieteelliset kris­
tallit. Tästä menetelmästä ei puutu älykkyyttä, 
mutta on itsestään selvää, että se ei vähääkään 
lähennä meitä ilmiöiden tieteelliseen ymmärtä­
miseen.

Ottakaamme esimerkki.
Rinkin kertoman mukaan eskimoilla ei ole 

oikeaa omistusta, mutta mikäli siitä voidaan 
puhua, hän laskee sitä olevan kolmenlaista.

»1) Muutamien perheiden liitolle kuuluva 
omaisuus, kuten talviasumukset...

2) Yhdelle tai enintään kolmelle sukulaisper­
heelle kuuluva omaisuus, kuten kesateltat ja 
kaikki kotitalousesineet: lamput, tynnyrit, puuva- 
dit, saviruukut yms.; vene eli umiak, jolla kulje­
tetaan kaikkia noita esineitä ynnä telttaa, koira- 
valjakko... ja vihdoin talven ruokavarat...

3) Erillisten henkilöiden yksityisomaisuus... 
vaatteet, aseet ja työkalut, kaikki se, mitä ihmi­
nen käyttää henkiiökohtaisesti. Näillä esineillä 
luullaan olevan jonkinlaisen salaperäisen, sielun 
ja ruumiin välistä yhteyttä muistuttavan yhtey­
den omistajaansa. Näitä esineitä ci ole tapa lai­
nata toisille.»*

* »Tales and Traditions oi the Eskimo», by Dr. Henry 
Hinh, j). p. 9 and 30 [Tri H Rinh. »Eskimoiden tarinoita Ja 
perimätietoa», ss. 9 Ja 30].

12* 179



Yrittäkäämme kuvitella noiden kolmen omistus­
muodon alkuperää oikeustieteen vanhan historial­
lisen koulukunnan kannalta.

Koska Puchtan mukaan vakaumukset edeltä­
vät käytännöllistä elämää eivätkä kasva tottu­
muksen maaperällä, niin on oletettava asioiden 
kehittyneen näin: ennen talviasumuksissa elämis­
tään, jopa ennen niiden rakentamistakin eskimot 
päätyivät siihen vakaumukseen, että mikäli heillä 
tulee olemaan talviasumuksia, niiden on kuulut­
tava muutamien perheiden liitolle; aivan samoin 
nuo villi-ihmiset vakuuttuivat siitä, että mikäli 
heillä tulee olemaan kesätelttoja, tynnyreitä, puu- 
vateja, veneitä, saviruukkuja ja koiravaljakkoja, 
niin kaiken tuon on oltava yhden perheen tai 
enintään kolmen sukulaisperheen omaisuutta; 
heillä oli vihdoin yhtä varma vakaumus senkin 
suhteen, että vaatteet, aseet ja työkalut on las­
kettava henkilökohtaiseksi omaisuudeksi eikä 
noita esineitä saa edes lainata. Lisäämme tähän, 
että nähtävästi kaikki nuo »vakaumukset» olivat 
olemassa »elävänä käsityksenä oikeudellisista 
instituutioista niiden elimellisessä yhteydessä» 
eivätkä abstraktisina sääntöinä ja että tuosta 
oikeudellisten käsitteiden liuoksesta saostuivat 
sitten, »tarpeen tullen», ts. sitä mukaa kuin jou­
duttiin tekemisiin talviasumusten, kesätelttojen, 
tynnyreiden, saviruukkujen, puuvatien, veneiden 
ja koiravaljakkojen kanssa, eskimoiden tapaoikeu­
den normit enemmän tai vähemmän »loogisessa 
muodossaan». Mainitun oikeudellisen liuoksen 
ominaisuudet taas johtuivat eskimolaisen hengen 
salaperäisistä ominaisuuksista.

Tämä ei-suinkaan ole tieteellinen selitys; nämä 
ovat pelkkiä Redensarten*, kuten saksalaiset 
sanovat.

* [kuluneita lauseparsia.]

180



Oikeustieteen historiallisen koulukunnan kan­
nattajien noudattama idealismin muunnos osoit­
tautui vielä kyvyttömämmäksi selittämään yhteis­
kunnallisia ilmiöitä kuin paljon syvällisempi 
Schellingin ja Hegelin idealismi.

Miten tiede pääsi ulos siitä umpikujasta, 
johon idealismi oli joutunut? Antakaamme 
sananvuoro yhdelle parhaista nykyaikaisen ver- 
taavan oikeustieteen edustajista, hra Kovalevs- 
kille.

Osoittaen, että alkukantaisten heimojen yhteis­
kunnallisissa oloissa oli kommunismin leima, 
hra Kovalevski (kuulkaapa, hra V. V., hänkin on 
»professori») sanoo:

»Kun kysymme itseltämme, mikä oli tuollaisen 
järjestyksen todellisena perusteena, kun tahdom­
me löytää syyt, jotka pakottivat alkukantaiset 
esivanhempamme ja pakottavat vielä nykyaikaisia 
villi-ihmisiä pysyttelemään enemmän tai vähem­
män ilmeisen kommunismin kannalla,* niin mei­
dän on erikoisesti perehdyttävä alkukantaisiin 
tuotantotapoihin. Sillä rikkauksien jaon ja käy­
tön tulee määräytyä niiden luomistavan mukaan. 
Tämän suhteen kansatiede sanoo seuraavasti: 
metsästystä ja kalastusta harjoittavat kansat 
hankkivat ruokansa tavallisesti suurina ryhminä 
(en hordes)... Australiassa kengurunmetsästystä 
suorittavat muutamista kymmenistä tai jopa 
sadoista alkuasukkaista koostuvat aseistetut osas­
tot. Samoin pohjoismaissa metsästetään peuroja... 
Se, että ihminen ei pysty yksinään ylläpitämään 
olemassaoloaan, ei herätä epäilystä; hän kaipaa 
apua ja tukea, ja liittoutuminen kymmenkertais­
taa hänen voimiaan... Näin ollen yhteiskuntakehi­
tyksen alussa näemme yhteiskunnallisen tuotan­
non ja sen välttämättömänä luonnollisena seu­
rauksena yhteiskunnallisen kulutuksen. Kansa-

181



tieteessä on runsaasti tätä todistavia tosiseik­
koja.»*

Hra Kovalevski esittää Lerminierin idealistisen 
teorian, jonka mukaan yksityisomistus ilmaantuu 
yksilön itsetajunnasta, ja jalkaa:

»Ei, asia ei ole si ten. Ei itseta j unta ollut syynä 
siihen, että alkuihmisellä heräsi ajatus hänen 
aseenaan käyttämän hiotun kiven tai hänen ruu­
mistaan verhonneen eläimen nahan yksilöllisestä 
omistamisesta. Hänellä syntyi tuo ajatus seurauk­
sena siitä, että hän oli käyttänyt esineen valmis­
tamiseen henkilökohtaisia voimiaan. Hän oli omin 
käsin hionut kirveenä käyttämänsä piikiven. 
Metsästäessään yhdessä tovereidensa kanssa hän 
oli antanut viimeisen iskun eläimelle, ja siksi 
tuon eläimen nahasta oli tullut hänen henkilö­
kohtaista omaisuuttaan. Villi-ihmisten tapaoikeus 
oli tässä suhteessa erittäin täsmällistä. Siinä oli 
edellytetty huolellisesti muun muassa sellainen 
tapaus, jolloin takaa-ajettu eläin sai surmansa 
kahden metsästäjän yhteisistä iskuista. Tällöin 
eläimen nahka myönnettiin sille metsästäjälle, 
jonka nuoli oli osunut lähemmäksi sydäntä. Siinä 
oli otettu huomioon sekin tapaus, jolloin sattu­
malta paikalle tullut metsästäjä oli antanut 
kuolettavan iskun sitä ennen haavoitetulle eläi­
melle. Henkilökohtainen työ synnytti siis loogi­
sesti henkilökohtaisen omistuksenkin. Tämä ilmiö 
on havaittavissa kautta koko historian. Siitä, joka 
oli istuttanut hedelmäpuun, tuli sen omistaja. 
Myöhemmin soturi, joka oli valloittanut jonkin 
saaliin, tuli sen yksinomaiseksi omistajaksi, niin 
että perheellä ei ollut enää mitään oikeuksia

* Af. Kovalevshy, Tableau des origines et de l’£volution de 
la famille et de la propriätä. Stockholm 1890, p. p. 52—53 
[M. Kovalevski, »Kuvaus perheen ja omaisuuden alkuperästä 
ja kehityksestä». Tukholma 1890, ss. 52—53]. N. Ziber-vainajan 
kirjasta »Tutkielma alkukantaisesta talouskulttuurista» lukija 
iöytää suuren määrän tosiasioita, joista näkyy erittäin sel­
västi, että omistustavat määräytyvät tuotantotavoista.

182



siihen; uhri papin perheellä ei myöskään ollut 
mitään oikeuksia uskovaisten tuomiin uhrilah­
joihin, ja niistä tuli uhripapin henkilökohtaista 
omaisuutta. Kaikki tämä saa vahvistuksensa yhtä 
hyvin intialaisissa laeissa kuin eteläslaavien, 
Donin kasakkojen tai muinaisten irlantilaisten 
tapaoikeudessa. On tärkeätä nimenomaan olla 
erehtymättä tuon tietyn esineen hankkimiseen v 
käytettyjen henkilökohtaisten ponnistusten tulok­
sena ilmaantuneen omistuksen todellisen periaat­
teen suhteen. Kun ihmisen henkilökohtaisiin 
ponnistuksiin liittyy hänen lähimmäistensä apu, 
eivät hankitut esineet tosiaankaan ole enää yksi­
tyisomaisuutta.»*

Kaiken sanotun jälkeen on ymmärrettävää, että 
henkilökohtaista omaisuutta tulee ennen kaikkea 
aseista, vaatteista, ruoasta, koristeista jne. »Eläin­
ten kesyttämisen alkuvaiheista koirat, hevoset, 
kissat, työjuhdat muodostivat henkilökohtaisen ja 
perheomistuksen tärkeimmän kohteen...»** Miten 
pitkälle tuotannon järjestely vaikuttaa omistusta- 
paan, näkyy esimerkiksi seuraavasta: eskimot 
pyydystävät valaita suurella joukolla ja käyttävät 
valaanpyynnissä suuria veneitä, jotka ovat yhteis­
kunnallista omaisuutta, mutta perheen omaisuu­
den kuljetukseen tarkoitetut pienet veneet kuu­
luvat erillisille perheille tai »enintään kolmelle 
sukulaisperheelle».

Maanviljelyksen ilmaantumisesta lähtien maas­
ta tuli niin ikään omistuksen kohde. Maanomis­
tuksen subjekteina esiintyivät suuremmat tai pie­
nemmät veriheimolaisten liitot. Se oli tietenkin 
yksi yhteiskunnallisen omistuksen muodoista. 
Miten on selitettävissä sen alkuperä? Hra Kova-

* Ibid., p. 95 (sama, s. 95].
** Ibid., p. 57 (sama, s. 57J.

183



levski sanoo: »Meistä tuntuu, että sen aiheuttaneet 
syyt piilevät siinä Samassa yhteiskunnallisessa 
tuotannossa, josta oli johtunut aikoinaan irtai­
mien esineiden suurimman osan omistaminen.»*

On sanomattakin selvää, että ilmaannuttuaan 
yksityisomistus joutui heti ristiriitaan sitä paljon 
vanhemman yhteiskunnallisen omistuksen kans­
sa. Siellä, missä tuotantovoimien nopea kehitys 
avasi yhä laajempia mahdollisuuksia »yksilölli­
sille ponnistuksille», yhteiskunnallinen omistus 
katosi melko pian tai jatkoi olemassaoloaan niin 
sanoaksemme rudimentaarisena instituutiona. 
Tuonnempana huomaamme, että tuo alkukantai­
sen yhteiskunnallisen omistuksen lahoamispro- 
sessi on mitä luonnollisimman, materiaalisen vält­
tämättömyyden pakosta ollut eri aikoina ja eri 
paikoissa hyvin erilaista. Nyt tähdennämme vain 
sitä nykyaikaisen oikeustieteen yleistä johtopää­
töstä, että oikeuskäsitteet — vakaumukset, kuten 
sanoisi Puchta — määräytyvät kaikkialla tuotan­
totavoista.

Schelling puhui aikoinaan, että magnetismi- 
ilmiö tulee ymmärtää »subjektiivisen» tunkeutu­
miseksi »objektiiviseen». Kaikki yritykset löytää 
idealistinen selitys oikeushistorialle ovat enin­
tään vain lisäys, »Seitenstiick», idealistiseen luon­
nonfilosofiaan. Ne ovat yhä samoja, toisinaan lois­
tavia ja älykkäitä, mutta aina mielivaltaisia ja 
aina perusteettomia järkeilyjä omavaraista, itse- 
kehittyvää henkeä koskevasta aiheesta.

Oikeudellinen vakaumus ei voinut edeltää käy­
tännöllistä elämää yksinpä jo siksi, että jollei 
se olisi kasvanut esiin siitä, niin se olisi ollut 
kerrassaan aiheeton. Eskimo kannattaa vaattei­
den, aseiden ja työkalujen henkilökohtaista 
omistusta siitä yksinkertaisesta syystä, että sellai-

* Jbid., p. 93 [sama, s. 93].

184



heh omistus on sopivinta ja että sen sanelevat 
itse esineiden ominaisuudet. Oppiakseen käyttä­
mään hyvin asettaan, joustaan tai bumerangiaan, 
alkukantaisen metsästäjän täytyi tottua siihen, 
perehtyä hyvin sen yksilöllisiin erikoisuuksiin ja 
mukauttaa se mahdollisimman hyvin omiin hen­
kilökohtaisiin erikoisuuksiinsa.* Yksityisomistus 
oli tällöin tarkoituksenmukainen paljon suurem­
massa määrin kuin mikään muu omistusmuoto, ja 
siksi villi-ihminen »oli vakuuttunut» sen parem­
muudesta: hän jopa oletti, kuten tiedämme, hen­
kilökohtaisilla työkaluilla ja aseilla olleen jonkin­
laisen salaperäisen yhteyden niiden omistajaan. 
Hänen vakaumuksensa on kuitenkin muodostunut 
käytännöllisen elämän maaperällä eikä ole edeltä­
nyt käytännöllistä elämää eivätkä sitä ole aiheutta­
neet hänen »henkensä» ominaisuudet, vaan niiden 
olioiden ominaisuudet, joiden kanssa hän on jou­
tunut tekemisiin, sekä niiden tuotantotapojen 
luonne, jotka ovat olleet hänelle välttämättömiä 
tuotantovoimien kyseisen tilan vallitessa.

* On tunnettua, että kaikissa alkukantaisissa heimoissa 
m etsästäjä ja  hänen aseensa on yhdistetty  k iin teästi toisiinsa. 
»Der Jäger darf sich keiner fremden W affen bedienen» (»Met­
sästäjä ei saa käyttää m itään  v ierasta  asetta»], sanoo M artius 
Brasilian alkuasukkaista Ja selittää samalla, m iten nuo villi- 
ihm iset ovat tu lleet siihen »vakaum ukseen»: »Besonders 
behaupten diejenigen W ilden, die m it dem Blasrohr schiessen, 
dase dieses Geschoss durch den Gebrauch eines Fremden ver- 
dorben werde, und geben es n ich t aus ihren Händen.» (»Von 
dem Rechtszustande un ter den Ureinwohnern Brasiliens». Мйп- 
chen 1832, S. 50.) (»Varsinkin ne villit, Jotka am puvat puhal- 
lusputkella, vä ittävä t tuon aseen m enevän pilalle, Jos sitä  
käyttää vierasm aalainen, eivätkä laske sitä  käsistään.» (»Bra­
silian alkuasukkaiden oikeudellisista suhteista» , Munchen 1832, 
s. 50.)]

»Die Fiihrung dieser W affen (jousi Ja nuolet) erfordert eine 
grosse Geschicklichkeit und beständige Uebung. Wo sie bei 
Wilden Völkern im  Gebrauche sind, berichten uns die Reisen- 
den, dass schon die Knaben sich m it K indergeräten im Schies­
sen iiben.» (O ska r  P e sc h e l, Völkerkunde, Leipzig 1875, S. 190.) 
(»Noiden aseiden (jousi Ja nuolet) käyttö vaatii suurta  taitoa 
Ja. Jatkuvaa harjoittelua. M atkailijat kertovat, että siellä, 
missä villit kansat käyttävät aseita, opetellaan Jo poikasena 
ampumaan lasten aseilla.» ( O skar P e sch e l, Kansatiede, Leip­
zig 1875, s. 190.)]

185



Missä määrin käytännöllinen elämä on edel­
tänyt oikeudellista »vakaumusta», näkyy monista 
alkukantaisessa oikeudessa olevista symbolisista 
toiminnoista. Tuotantotapojen muuttuessn muut­
tuivat myös ihmisten keskinäiset suhteet tuotan­
toprosessissa, muuttui käytännöllinen elämä, 
mutta »vakaumus» pysyi entisenä. Se joutui ris­
tiriitaan uuden käytännön kanssa, ja silloin syntyi 
fiktioita, symbolisia merkkejä, toimintoja, joiden 
ainoana tarkoituksena oli tuon ristiriidan muo­
dollinen poistaminen. Ajan mittaan ristiriita tuli 
vihdoin poistetuksi oleellisella tavalla ja uuden 
taloudellisen käytännön maaperällä muodostui 
uusi oikeudellinen vakaumus.

Niiden tai näiden esineiden yksityisomistuksen 
ilmaantumisen toteaminen kyseisessä yhteiskun­
nassa ei vielä riitä tuon instituution olemuksen 
määrittelemiseen. Yksityisomistuksella on aina 
rajansa, jotka riippuvat kokonaisuudessaan yhteis­
kunnan talouselämästä. »Villi-ihminen omistaa 
vain ne esineet, jotka ovat hänelle välittömästi 
hyödyllisiä. Ylijäämän hän luovuttaa tavallisesti 
korvauksetta toisille perheen tai klaanin tai hei­
mon jäsenille, vaikka se olisikin hänen kättensä 
työllä hankittua», sanoo hra Kovalevski. Aivan 
samaa sanoo Rink eskimoista.49 Mistä tuo jär­
jestys oli saanut alkunsa villeillä kansoilla? 
Hra Kovalevskin sanojen mukaan se oli aiheu­
tunut siitä, että villi-ihmiset eivät tunteneet 
säästämistä.* Tämä selvyyttä kaipaava lause oli 
epäonnistunut eritoten siksi, että sitä väärinkäyt­
tivät usein vulgäärit taloustieteilijät. Siitä huoli­
matta on ymmärrettävää, missä mielessä tekijä 
käytti sitä. »Säästäminen» oli tosiaankin tunte­
matonta alkukantaisille kansoille siitä yksinker­
taisesta syystä, että käytännössä se olisi ollut

* L. c., p. 50 [siteerattu teos, s. 5GJ.

186



niille hankalaa tai suoraan sanoen mahdotonta. 
Tapetun eläimen lihaa voitiin »säästää» vain 
vähän aikaa, sillä se pilaantui ja muuttui ker­
rassaan käyttökelvottomaksi. Jos sitä olisi voitu 
myydä, niin olisi tietenkin ollut helppo »säästää» 
siitä saadut rahat. Tuolla taloudellisen kehityksen 
asteella ei kuitenkaan vielä ollut olemassa rahaa. 
Alkukantaisessa yhteiskunnassa itse talouselämä 
sääti siis ahtaat puitteet »säästäväisyys»-hengen 
kehitykselle. Sitä paitsi tänään saatoin onnistua 
tappamaan suuren eläimen, jonka lihan jaoin 
toisten kanssa, mutta toisena päivänä saatoin 
palata tyhjin käsin (metsästysonni ei ole varmaa) 
ja toiset sukuni jäsenet antoivat osan saaliistaan 
minulle. Tapa jakaa saalis oli siis jotain keskinäi­
sen vakuutuksen kaltaista, jota ilman metsästäjä- 
heimot eivät kerta kaikkiaan olisi tulleet toimeen. 
On muistettava vihdoin myös se, että yksityis­
omistus oli noilla heimoilla vain alkiomuodossaan, 
vallitsevana oli yhteiskunnallinen omistus; tuolla 
pohjalla muodostuneet tottumukset ja tavat 
rajoittivat vuorostaan yksilöllisen omistajan mie­
livaltaa. Tässäkin tapauksessa vakaumus ilmaan­
tui talouselämän seurauksena.

Ihmisten oikeuskäsitteiden ja heidän taloudel­
listen olojensa yhteys näkyy mainiosti siitä esi­
merkistä, jonka Rodbertus esitti mielellään ja 
usein teoksissaan. Kuten tunnettua muinaiset 
roomalaiset kirjailijat esiintyivät tarmokkaasti 
koronkiskontaa vastaan. Censor Cato piti koron­
kiskuria kaksin verroin pahempana kuin varasta 
(hän sanoi juuri niin: tasan kaksin verroin). 
Siinä suhteessa kristillisen kirkon isät olivat 
täysin samaa mieltä pakanuusajan kirjailijoiden 
kanssa. Sekä ne että nämä nousivat kuitenkin — 
erinomaisia! — ra/mpääoman tuottamaa korkoa 
vastaan. Luontoislainoihin ja niiden tuotta­
maan ylimaksuun he suhtautuivat verrattomasti

187



suopeammin. Mistä johtui tuo ero? Siitä, että 
nimenomaan rahapääoma, koronkiskonnan tuot­
tama pääoma sai aikaan hirmuisen hävityksen sil­
loisessa yhteiskunnassa, että nimenomaan se »tur­
meli Italian». Oikeudellinen »vakaumus» kulki 
tässäkin tapauksessa käsi kädessä talouselämän 
kanssa.

»Oikeus on välttämättömyyden tai tarkemmin 
sanoen tarpeen puhdas tuote, ja olisi turhaa etsiä 
siitä jonkinlaista ideaalista perustaa», sanoo 
Post.* Sanoisimmepa, että tämä vastaa täydelleen 
uusimman oikeustieteen henkeä, ellei tällä tiede- 
miehellä ilmenisi melko suurta ja seuraamuksil­
taan hyvin vahingollista käsitteiden sekoitusta.

Yleensä jokainen sosiaalinen liitto pyrkii kehit­
tämään sellaisen oikeusjärjestelmän, joka tyydyt­
täisi parhaiten sen tarpeita ja olisi sille mahdol­
lisimman hyödyllinen kyseisenä aikana. Se seik­
ka, että kyseinen oikeuslaitosten kokonaisuus on 
joko hyödyllinen tai vahingollinen yhteiskunnalle, 
ei voi millään tavalla riippua minkäänlaisesta 
eikä kenenkään »ideasta»: se riippuu, kuten olem­
me nähneet, tuotantotavoista ja niistä ihmisten 
keskinäissuhteista, joita nuo tuotantotavat aiheut­
tavat. Tässä mielessä oikeudella ei ole eikä voi 
olla ideaalista perustaa, sillä sen perusta on aina 
reaalinen. Kunkin kyseisen oikeusjärjestelmän 
reaalinen perusta ei sulje pois kyseisen yhteis­
kunnan jäsenten ideaalista suhtautumista siihen. 
Yhteiskunnan jäsenten tuollainen suhtautuminen 
siihen on vain eduksi yhteiskunnalle kokonaisuu­
dessaan. Päinvastoin yhteiskunnan siirtymäkau­
sina, jolloin sen olemassaoleva oikeusjärjestelmä 
ei enää tyydytä sen tuotantovoimien jatkuvan

* »Der Ursprung des Rechts. Prolegomena zu einer allge- 
meinen vergleichenden Rechtswissenschaft», von Dr. A Ib. 
Herm. Post, Oldenburg 1876, £• 25 [Tri Alb. Herra. Post, 
»Oikeuden alkuperä. Johdatus yleiseen vertaavaan oikeustie­
teeseen», Oldenburg 1876, s. 25].

188



kehityksen tuloksena kasvaneita tarpeita, väestön 
edistyksellinen osa saattaa idealisoida ja sen on 
idealisoitava uutta laitosten järjestelmää, joka 
vastaa täydellisemmin »ajan henkeä». Ranskan 
kirjallisuudessa on runsaasti esimerkkejä tuollai­
sesta uuden, tulevan järjestyksen idealisoinnista.

»Tarpeesta» aiheutuva oikeuden synty poistaa 
oikeuden »ideaalisen» perustan vain niiden ihmis­
ten käsityksessä, jotka .ovat tottuneet pitämään 
tarvetta karkean materian alaan kuuluvana ja 
asettamaan tuon alan vastakohdaksi »puhtaan», 
kaikista tarpeista vapaan »hengen». Todellisuu­
dessa »ideaalista» on vain se, mikä on ihmisille 
hyödyllistä', ja jokainen yhteiskunta ihanteitaan 
muodostaessaan pitää ohjeenaan yksinomaan tar­
peitaan. Näennäiset poikkeukset tästä kiistatto­
masti yleisestä säännöstä ovat selitettävissä siten, 
että yhteiskunnan kehityksen seurauksena sen 
ihanteet jäävät usein jälkeen sen uusista tar­
peista*

Tietoisuus siitä, että yhteiskunnalliset suhteet 
riippuvat tuotantovoimien tilasta, tunkeutuu yhä 
voimakkaammin nykyaikaiseen yhteiskuntatietee­
seen monien tiedemiesten väistämättömästä eklek- 
tisismistä ja idealistisista ennakkoluuloista huo­
limatta. »Samoin kuin vertaava anatomia on 
korottanut tieteellisen totuuden asteelle latinalai­
sen sananparren *leijona tunnetaan kynsistään', 
voi myös kansatiede päätellä tarkasti kyseisen

* Post kuuluu Juuri niih in , jo tk a  eivät lähim ainkaan ole 
luopuneet idealism ista. Niinpä sukuliitto  vastaisi hänen 
mukaan m etsästys- Ja paim entolaiskauden elinoloja; m aanvil­
jelyksen ja  siihen liittyvän vakinaisille asuinpaikoille siirtym i­
sen seurauksena sukuliiton tilalle tu li »Gaugenossenschaft» 
(sanoisimme: naapureiden yhteisö). Näyttänee olevan selvää, 
että mies etsii avain ta  yhteiskuntasuhteiden h istorian  selittä­
miseen tuotantovoim ien kehityksestä eikä m istään m uusta. 
Post noudattaa eri tapauksissa m iltei aina tuo ta  suuntaa. Se 
ei kuitenk an estä hän tä  p itäm ästä  »im Menschen schaffend 
ewigen Geist» (»ihmisessä elävää ikuista  luovaa henkeä»] 
oikeushistorian tärkeim pänä tekijänä. H änet on ikään kuin 
varta  vasten luotu ilahduttam aan hra Karejevia.

189



kansan aseistuksen perusteella sen sivilisaation 
asteesta», sanoo edellä siteeraamamme Oskar 
Peschel.* — »Ruoanhankintatapaan liittyy kiin­
teästi yhteiskunnan jakautuminen. Kaikkialla, 
missä ihminen liittyy toiseen, ilmaantuu tietyn 
laista valtaa. Kaikkein höllimmät yhteiskun­
nalliset siteet yhdistävät Brasilian vaeltavien 
metsästäjäordien jäseniä. Hekin joutuvat silti 
puolustamaan alueitaan ja tarvitsevat esimiestä 
ainakin sodankäynnissä... Paimentolaisheimot ovat 
suurimmalta osaltaan patriarkaalisten hallitsijain 
vallan alaisia, sillä karjalaumat kuuluvat taval­
lisesti yhdelle herralle, jota hänen heimolaisensa 
tai aikaisemmin itsenäiset, mutta myöhemmin 
köyhtyneet karjanomistajat palvelevat. Paimen­
tolaisille elämäntavoille olivat ominaisia pääasial 
lisesti, joskaan eivät yksinomaisesti, suuret kan­
sojen vaellukset niin Vanhan maailman pohjois­
osissa kuin etelä-Afrikassakin; Amerikan historia 
tuntee päinvastoin vain erinäisiä villien metsästä- 
jäheimojen hyökkäyksiä niitä viehättäneille kult- 
tuurikansojen vainioille. Kokonaiset kansat saat­
toivat lähteä entisiltä asuinpaikoiltaan ja tehdä 
suuria, pitkäaikaisia retkiä vain kuljettamalla 
mukanaan karjalaumoja, jotka turvasivat niille 
välttämättömän ruoan matkalla. Sitä paitsi itse 
paimentolainen karjanhoito pakottaa laidunmai­
den vaihtclemiseen. Vakinaisille asuinpaikoille 
asettumiseen ja maanviljelykseen siirryttäessä 
ilmaantuu heti pyrkimys käyttää orjatyötä... Or­
juus johtaa ennemmin tai myöhemmin tyranniu-

* L. c., p. 139 [siteerattu teos, s. 139]. Lainatessamme tämän 
otteen kuvitlelimme, miten hra Mihailovski ponnahtaa pai­
kaltaan Ja huudahtaa: »Voisin kiistellä tätä vastaan: kiina­
laiset saatetaan aseistaa englantilaisilla pyssyillä. Voitaisiinko 
noiden pyssyjen perusteella arvioida kiinalaisten sivilisaation 
astetta?» Aivan oikein, hra Mihailovski, englantilaisten pys­
syjen perusteella olisi epäloogista tehdä päätelmiä kiinalaisten 
sivilisaatiosta, niiden mukaan on pääteltävä nimenomaan 
englantilaisesta sivilisaatiosta.

190



teen, sillä se, jolla on eniten orjia, voi heidän 
avullaan alistaa valtaansa heikoimmat... Jakautu­
minen vapaisiin ja orjiin pani alun yhteiskunnan 
säätyjaolle.»*

Peschelillä on paljon tämäntapaisia mietelmiä. 
Toiset niistä ovat aivan oikeita ja opettavaisia, 
toisia vastaan taas »voivat kiistellä» muutkin 
kuin yksin hra Mihailovski. Meidän kannaltamme 
tässä eivät ole tärkeitä yksityiskohdat, vaan 
Peschelin yleinen ajatussuunta. Yleinen suunta 
taas käy täydelleen yhteen sen suunnan kanssa, 
jonka havaitsimme jo hra Kovalevskilla: hän 
etsii oikeushistorian ja jopa koko yhteiskuntara­
kenteen selitystä tuotantotavoista, tuotantovoi­
mien tilasta.

Tämä onkin juuri sitä, mitä Marx on jo kauan 
sitten ja itsepintaisesti kehottanut yhteiskuntatie­
teen edustajia tekemään. Tähän sisältyy huomat­
tavassa määrin, joskaan ei täydelleen (alempana 
lukija huomaa, miksi sanomme: ei täydelleen), 
teoksen »Zur Kritik der politischen Oekonomie»** 
sen kuuluisan esipuheen merkitys, joka osoittau­
tui meillä Venäjällä niin huono-onniseksi, jonka 
suurin osa sitä alkuperäiskappaleena tai otteina 
lukeneista venäläisistä kirjailijoista ymmärsi niin 
hirvittävän ja niin omituisen huonosti.

»Elämänsä yhteiskunnallisessa tuotannossa ih­
miset asettuvat määrättyihin, välttämättömiin, 
heidän tahdostaan riippumattomiin suhteisiin, 
tuotantosuhteisiin, jotka vastaavat heidän aineel­
listen tuotantovoimiensa määrättyä kehitysastetta. 
Näiden tuotantosuhteiden kokonaisuus muodostaa 
yhteiskunnan taloudellisen rakenteen, reaalisen 
perustan, jolle juridinen ja poliittinen päällys­
rakenne kohoaa.»50

* L. c., p. p. 252—253 [siteerattu teos. ss. 252—253].
** [»Kansantaloustieteen arvostelua» )

191



Hegel sanoo Schellingistä, että tuon filosofin 
järjestelmän perusväittämät ovat jääneet kehittä - 
mättömiksi ja absoluuttinen henki ilmaantuu odot­
tamatta, niin kuin pistoolin laukaus (wie aus der 
Pistole geschossen). Kun venäläinen keskitason 
intellektuelli saa kuulla, että Marxilla »kaikki 
juontuu taloudellisesta perustasta» (jotkut sano­
vat yksinkertaisesti »taloudellisesta»), niin hän 
ällistyy ikään kuin hänen korvansa juuressa olisi 
yhtäkkiä ammuttu pistoolilla. »Miksi taloudelli­
sesta?» kysyy hän pettyneenä ja neuvottomana. 
»Taloudellinenkin on epäilemättä tärkeää (var­
sinkin köyhille talonpojille ja työläisille). Älylli- 
nenhän on silti yhtä tärkeää (erikoisesti meille, 
lukeneistolle).» Toivottavasti lukija näki edellä 
esitetystä, että venäläisen keskitason intellektuel­
lin neuvottomuus johtuu tässä tapauksessa vain 
siitä, että hän, intellektuelli, on aina ollut hieman 
huoleton hänelle »erikoisen tärkeän» »älyllisen» 
suhteen. Kun Marx sanoi, että »kansalaisyhteis­
kunnan anatomiaa etsittäköön kansantaloustieteen 
alalta», ei hänellä ollut pienintäkään aikomusta 
hämäännyttää oppinutta maailmaa odottamatto­
milla laukauksilla, hän antoi vain suoran ja 
täsmällisen vastauksen niihin »kirottuihin kysy­
myksiin», jotka olivat kokonaisen vuosisadan 
aikana vaivanneet ajattelevia ihmisiä.

Ranskalaiset materialistit kehittivät johdonmu­
kaisesti sensualistisia katsomuksiaan ja tulivat 
siihen johtopäätökseen, että ihminen on kaikkine 
ajatuksineen, tunteineen ja pyrkimyksineen hänen 
yhteiskunnallisen ympäristönsä tuote. Jotta oltai­
siin voitu soveltaa pitemmälle materialistista kat­
somusta ihmistä koskevaan tieteeseen, oli rat­
kaistava kysymys siitä, mistä johtuu yhteiskun­
nallisen ympäristön rakenne ja millaisia ovat sen 
kehityslait. Ranskalaiset materialistit eivät osan 
neet vastata tähän kysymykseen ja joutuivat siten

192



luopumaan käsityksistään, palaamaan vanhalle, 
heidän niin jyrkästi tuomitsemalleen idealistiselle 
näkökannalle: he sanoivat, että ympäristön luo 
ihmisten »mielipide». Ranskalaiset restauraatio- 
ajan historioitsijat eivät tyytyneet tähän pinnal­
liseen vastaukseen ja asettivat päämääräkseen 
yhteiskunnallisen ympäristön erittelyn. Heidän 
erittelynsä tuloksena syntyi se tieteellisesti tavat­
toman tärkeä johtopäätös, että poliittiset konsti­
tuutiot juontavat Juurensa sosiaalisista suh- 
teista, ja sosiaaliset suhteet määrää omistuksen 
tila. Rinnan tuon johtopäätöksen kanssa tieteen 
ratkaistavaksi nousi uusi kysymys, jota ratkaise­
matta se ei voinut lähteä eteenpäin, nimittäin: 
mistä riippuu omaisuuden tila? Tuon kysymyksen 
ratkaisu oli ylivoimainen tehtävä ranskalaisille 
restauraatioajan historioitsijoille ja heidän oli 
pakko yrittää selviytyä siitä mitään selittämättö­
millä järkeilyillä ihmisluonnon ominaisuuksista. 
Heidän aikanaan eläneet ja vaikuttaneet suuret 
saksalaiset idealistit — Schelling ja Hegel — ym­
märsivät jo mainiosti ihmisluontoon pohjaavan 
näkökannan kestämättömyyden. Hegel ivasi sitä 
purevasti. He ymmärsivät, että avainta ihmiskun­
nan historiallisen liikunnan selittämiseen on etsit­
tävä ihmisluonnon ulkopuolelta. Se oli heidän 
suuri ansionsa. Jotta se olisi ollut täysin hedel­
mällinen tieteelle, olisi kuitenkin pitänyt osoit­
taa, mistä nimenomaan tuota avainta on etsittävä. 
He etsivät sitä hengen ominaisuuksista, absoluut­
tisen idean loogisista kehityslaeista. Se oli suurten 
idealistien perusvirhe, joka palautti heidät kierto­
tietä ihmisluonnon näkökannalle, koska absoluut­
tinen idea, kuten tiedämme, ei ole mitään muuta 
kuin loogisen ajatteluprosessimme olennoituma. 
Marxin nerokas löytö korjasi tuon idealismin 
perusvirheen ja siten antoi sille kuolettavan 
iskun: omistuksen tila ja sen rinnalla myös kaikki

13 -  190 193



sosiaalisen ympäristön ominaisuudet (idealistista 
filosofiaa koskevassa luvussa totesimme, että 
Hegelinkin oli pakko tunnustaa »omistuksen 
tilan» ratkaiseva merkitys) eivät määräydy abso­
luuttisen hengen ominaisuuksien eivätkä ihmis­
luonnon olemuksen, vaan niiden keskinäissuhtei­
den mukaan, joihin ihmiset välttämättömyyden 
pakosta joutuvat »elämänsä yhteiskunnallisen tuo­
tannon prosessissa», ts. taistellessaan olemassa­
olonsa puolesta. Marxia on usein verrattu Darwi- 
niin, tuon vertauksen johdosta herrat Mihailovs- 
ki, Karejev ja heidän veljeskuntansa ovat naures­
kelleet. Alempana sanomme, missä mielessä tuo 
vertaus on ymmärrettävä, vaikka monet lukijat 
näkevät sen jo luultavasti sanomattakin; nyt taas 
rohkenemme tehdä toisen vertauksen, ei silti 
lainkaan subjektiivisia ajattelijoitamme närkäs- 
tyttääksemme.

Kopernikusta edeltänyt tähtitiede opetti, että 
maa on liikkumaton keskiö, jota aurinko ja muut 
taivaankappaleet kiertävät. Tuo näkökanta teki 
mahdottomaksi hyvin monien taivaan mekaniikan 
ilmiöiden selityksen. Nerokas puolalainen ryhtyi 
selittämään asiaa aivan vastakkaiselta kannalta: 
hän oletti, että päinvastoin maa kiertää aurinkoa 
eikä aurinko maata, ja silloin tuli löydetyksi 
oikea näkökanta, monet seikat, jotka ennen 
Kopernikusta olivat epäselviä, saivat selityk­
sensä.— Ennen Marxia yhteiskuntatieteen tutki­
jat lähtivät ihmisluonnon käsitteestä; sen vuoksi 
inhimillisen kehityksen tärkeimmät kysymykset 
jäivät ratkaisematta. Marxin oppi aptoi asialle 
aivan toisen käänteen: vaikuttaessaan olemassa­
olonsa ylläpitämiseksi itsensä ulkopuolella ole­
vaan luontoon ihminen muuttaa samalla omaa 
luontoaan.51 Historiallisen kehityksen tieteellinen 
selitys on siis alettava vastakkaisesta päästä: on 
saatava selville, miten tapahtuu ihmisen tuotan-

194



nollinen vaikutus ulkoiseen luontoon. Valtavan 
tieteellisen merkityksensä puolesta tuo löytö voi­
daan rohkeasti rinnastaa Kopernikuksen löytöön 
ja yleensä suurimpiin, antoisimpiin tieteellisiin 
löytöihin.

Esimarxilaisella yhteiskuntatieteellä ei itse 
asiassa ollut läheskään niin varmaa perustaa 
kuin Kopernikusta edeltäneellä tähtitieteellä. 
Ranskalaiset ovat nimittäneet ja nimittävät kaik­
kia ihmisyhteiskuntaa koskevia tieteitä Sciences 
morales et politiques*, erotukseksi »Sciences», 
»tieteistä» sanan varsinaisessa merkityksessä, 
joiksi on tunnustettu ja tunnustetaan yksinomaan 
eksaktiset tieteet. Ja on todettava, että esimarxilai- 
nen yhteiskuntatiede ei ollut eikä voinut olla 
eksakti. Niin kauan kuin oppineet vetosivat ihmis­
luontoon ylimpänä instanssina, heidän oli pakko 
selittää ihmisten yheiskunnalliset suhteet heidän 
katsomuksistaan, heidän tietoisesta toiminnas­
taan; tietoinen toiminta taas on ihmisen sellaista 
toimintaa, joka hänen on pakko käsittää vapaaksi 
toiminnakseen. Vapaa toiminta sulkee pois vält­
tämättömyyden käsitteen eli lainomaisuuden 
käsitteen, mutta lainomaisuus on ilmiöiden kai­
kenlaisen tieteellisen selityksen välttämätön 
perusta. Käsitys vapaudesta on jättänyt varjoon 
välttämättömyyskäsitteen ja estänyt siten tieteen 
kehitystä. Tämä aberraatio on yhä havaittavissa 
hämmästyttävän selvästi »subjektiivisten» venä­
läisten kirjailijoiden »sosiologisissa» teoksissa.

Tiedämme jo kuitenkin, että vapauden on oltava 
välttämättömyyttä. Jättäessään varjoon välttämät­
tömyyskäsitteen vapauskäsitys on muuttunut itse­
kin tavattoman himmeäksi ja melko lohdutto­
maksi. Ovesta häädetty välttämättömyys lensi 
ikkunasta takaisin; lähtien vapauskäsityksestä

* [moraaliset ja  poliittiset tieteet.]

13* 195



tutkijat törmäsivät tuon tuosta välttämättömyy­
teen ja joutuivat lopulta tunnustamaan harmistu­
neina sen kohtalonomaisen, vastustamattoman 
vaikutuksen, joka ei ole millään voitettavissa. 
Heidän kauhukseen vapaus osoittautui ikuiseksi, 
avuttomaksi ja toivottomaksi verovelvolliseksi, 
voimattomaksi leikkikaluksi sokean välttämättö­
myyden käsissä. Se toivottomuus, johon ovat 
vajonneet ajoittain kaikkein selvimmät, kaikkein 
jaloimmat idealistiset ajattelijat, on todella liikut­
tavaa. Georg Biichner sanoo: »Olen jo useana 
päivänä tarttunut tuon tuosta kynään, mutta en 
voi kirjoittaa sanaakaan. Olen tutkinut vallanku­
mouksen historiaa. Olen tuntenut itseni ikään 
kuin historian kauhistuttavan fatalismin muserta­
maksi. Näen ihmisluonnon iljettävän keskinker­
taisuuden ja inhimillisissä suhteissa taas vastus­
tamattoman voiman, joka kuuluu kaikille yhteen­
sä* eikä kenellekään erikseen. Erillinen yksilö on 
vain vaahtoa aallon harjalla, suuruus on vain 
sattuma, neron valta on vain nukkekomedia, nau­
rettava yritys taistella sitä rautaista lakia vas­
taan, joka parhaassa tapauksessa voidaan vain 
saada tietää, mutta jota ei voida alistaa tah­
toonsa.»* Voidaan sanoa, että yksinpä noiden 
muuten täysin lainomaisten toivottomuuden puus­
kien välttämiseksi olisi kannattanut luopua vaik­
kapa tilapäisesti vanhasta näkökannasta ja yrittää 
vapauttaa vapaus vetoamalla siihen samaiseen 
vapautta herjaavaan välttämättömyyteen; olisi 
pitänyt vielä kerran tarkistaa uudelleen jo idea­
listi -dialektikko] en esittämä kysymys siitä, juon- 
tuisiko ehkä vapaus välttämättömyydestä, muo-

* Vuonna 1833 kirjoittamassaan kirjeessä morsiamelleen. 
Huomautus hra Mthailovshille: Tämä ei ole se Buchner, Joka
iulieti materialismia »yleisfilosoHsessa mielessä»; tämä on 

änen varhain kuollut veljensä, joka kirjoitti kuuluisan mur­
henäytelmän »Dantonin kuolema».

196



dostaisiko tuo jälkimmäinen inhimillisen vapau­
den ainoan vankan perustan, ainoan varman 
takeen, välttämättömän edellytyksen.

Tulemme näkemään, mihin Marx päätyi tuol­
laisessa yrityksessään. Koetamme kuitenkin enna­
kolta päästä selville hänen historiallisista katso­
muksistaan, ettei meille jäisi mitään väärinkäsi­
tyksiä niiden suhteen.

Tuotantovoimien kyseisen tilan pohjalla muo­
dostuvat tietyt tuotantosuhteet, jotka saavat 
ideaalisen ilmaisunsa ihmisten oikeuskäsitteissä ja 
enemmän tai vähemmän »abstraktisissa sään­
nöissä», kirjoittamattomissa tavoissa ja kirjoite­
tuissa laeissa. Sitä meidän ei enää tarvitse 
todistella: sen, kuten näimme, todistaa meidän 
puolestamme nykyaikainen oikeustiede (palaut­
takoon lukija mieleensä, mitä hra Kovalevski 
sanoi tästä). Tätä asiaa sopisi katsoa toiseltakin, 
nimittäin seuraavalta kannalta. Kun olemme pääs­
seet selville siitä, miten ihmisten tuotantosuhteet 
muodostavat heidän oikeusfcäsifteercsä, eivät meitä 
enää ihmetytä Marxin seuraavat sanat: »Ei ihmis­
ten tajunta määrää heidän olemistaan (ts. heidän 
yhteiskunnallisen olemassaolonsa muotoa), vaan 
päinvastoin heidän yhteiskunnallinen olemisensa 
määrää heidän tajuntansa.»52 Nyt tiedämme, että 
ainakin tajunnan yhden alan suhteen asia on 
todella siten ja miksi se on siten. Meidän on vain 
ratkaistava, onko se aina siten ja jos on, niin 
miksi se on aina siten. Pysymme edelleenkin 
samojen oikeuskäsitteiden kannalla.

»Kehityksensä tietyllä asteella yhteiskunnan 
tuotantovoimat joutuvat ristiriitaan olemassaole­
vien tuotantosuhteiden kanssa tai, mikä on vain 
asian juridinen ilmaisu, omistussuhteiden kanssa, 
joiden puitteissa ne ovat siihen asti kehittyneet. 
Tuotantovoimien kehitykseen myötävaikuttaneista 
voimista nämä suhteet muuttuvat niiden kehityk-

197



sen esteeksi. Silloin alkaa yhteiskunnallisen mul­
listuksen aikakausi.»53

Irtaimiston ja kiinteistön yhteiskunnallinen 
omistus muodostui siksi, että se oli sopiva ja 
sitä paitsi se oli välttämätön alkukantaiselle 
tuotantoprosessille. Se tuki alkukantaisen yhteis­
kunnan olemassaoloa ja myötävaikutti sen tuo­
tantovoimien jatkuvaan kehitykseen, ja ihmiset 
olivat sen kannalla, koska pitivät sitä luonnolli­
sena ja tarpeellisena. Niinpä tuotantovoimat kehit­
tyivät noiden omistussuhteiden vaikutuksesta ja 
niiden sisällä siinä määrin, että avautuivat laa­
jemmat mahdollisuudet henkilökohtaiselle yritte­
liäisyydelle. Nyt yhteiskunnallinen omistus muut­
tui eräissä tapauksissa vahingolliseksi yhteiskun­
nalle, se alkoi estää tuotantovoimien etenevää 
kehitystä, ja siksi se luovutti paikkansa yksilöl­
liselle omistukselle: yhteiskunnan oikeudellisissa 
laitoksissa tapahtui enemmän tai vähemmän 
nopea mullistus. Tuota mullistusta seurasi vält­
tämättä mullistus ihmisten oikeuskäsitteissä: 
ne, jotka aikaisemmin pitivät sopivana vain 
yhteiskunnallista omistusta, alkoivat nyt pitää 
yksityistä omistusta eräissä tapauksissa parem­
pana. Ei sittenkään, ilmaisumme ei ole tarkka, 
kuvaamme kahdeksi erilliseksi prosessiksi sen, 
mikä on kerrassaan jakamatonta ja käsittää vain 
saman prosessin kaksi eri puolta: tuotantoproses­
sissa ihmisten tosiasiallisten suhteiden oli muu­
tuttava tuotantovoimien kehityksen seurauksena, 
ja nuo uudet tosiasialliset suhteet saivat ilmauk­
sensa uusissa oikeuskäsitteissä.

Hra Karejev uskottelee meille, että materia­
lismi on yhtä yksipuolista historiaan sovellettuna 
kuin idealismikin. Ne kumpainenkin ovat hänen 
mielestään vain »momentteja» täydellisen tieteel­
lisen totuuden kehityksessä. »Ensimmäistä ja 
toista momenttia tulee seurata kolmannen

198



momentin: teesin ja antiteesin yksipuolisuus tulee 
sovitetuksi synteesissä, joka on täydellisen 
totuuden ilmaus.»* Siitä tulee hyvin mielenkiin­
toinen synteesi. »Toistaiseksi en sano, mikä tuo 
synteesi tulee olemaan», hra professori lisää. 
Sepä vahinko! Onneksi »historiosofimme» ei 
noudata kovin ankarasti tuota itselleen antamaa 
vaitiololupausta. Hän antaa tuota pikaa ymmär­
tää, mikä tulee olemaan ja mistä kasvaa se 
täydellinen tieteellinen totuus, jonka ajan mit­
taan ymmärtää lopulta koko valistunut ihmis­
kunta, mutta jonka toistaiseksi tietää vain 
hra Karejev. Se kasvaa seuraavista näkökohdista: 
»Jokainen ruumiista ja sielusta koostuva ihmis­
yksilö elää kahdenlaista elämää, fyysistä ja 
psyykkistä, olematta silti yksinomaan lihaa sen 
materiaalisine tarpeineen tai yksinomaan henkeä 
sen intellektuaalisina ja moraalisine tarpeineen. 
Niin ihmisen ruumiilla kuin sielullakin on omat 
tarpeensa, jotka kaipaavat tyydytystään ja pakot­
tavat erillisen yksilön suhtautumaan eri tavalla 
ulkoiseen maailmaan, ts. luontoon ja toisiin 
ihmisiin eli yhteiskuntaan, ja nuo suhteet ovat 
kahdenlaisia.»**

Se, että ihminen koostuu sielusta ja ruumiista, 
on oikea »synteesi», joskaan ei nyt kovin uusi. 
Mikäli hra professori tuntee uusimman filosofian 
historiaa, olisi hänen tiedettävä, että se, tuo 
samainen synteesi, on ollut sille liian kova päh­
kinä purtavaksi kokonaisten vuosisatojen aikana. 
Ja mikäli hän kuvittelee, että tuo »synteesi» avaa 
hänelle »historian prosessin olemuksen», niin itse 
hra V. V:n on myönnettävä, että hänen profes­
sorillaan on jotain vinossa ja ettei hra Karejevin 
ole suotu tulla »historiosofian» Spinozaksi.

* »Vestnik Jevropy», heinäkuu 1894, s. 6.
** Sama, 8. 7.



Sitä mukaa kuin kehittyvät tuotantovoimat» 
jotka johtavat ihmisten keskinäissuhteiden muut­
tumiseen yhteiskunnallisessa tuotantoprosessissa, 
muuttuvat kaikki omistussuhteet. Johan Guizot 
on sanonut, että omistussuhteissa piilevät poliit­
tiset konstituutiot. Uusin tiede vahvistaa tämän 
täydelleen. Veriheimolaisliitto luovuttaa paik­
kansa alueelliselle liitolle nimenomaan omistus­
suhteissa ilmenneiden muutosten seurauksena. 
Suuremmat tai pienemmät alueelliset liitot 
sulautuvat organismeiksi, joita nimitetään val­
tioiksi, taaskin omistussuhteissa jo tapahtuneiden 
muutosten seurauksena tai yhteiskunnallisen 
tuotantoprosessin uusien tarpeiden seurauksena. 
Tämä on saatu mainiosti selville muun muassa 
Idän suurten valtioiden suhteen.* Yhtä hyvin 
se on selvitetty myös antiikin valtioiden suh­
teen.** Eikä sitä ole yleensä vaikea osoittaa 
minkään kyseisen valtion suhteen, jonka alku­
perästä meillä on riittävästi tietoja. Tällöin 
ei vain saa tahallaan tai tahattomasti kaven­
taa Marxin käsitystä. Tarkoitamme tällä seu- 
raavaa.

Kyseinen tuotantovoimien tila määrää kyseisen 
yhteiskunnan sisäiset suhteet. Tuosta samasta 
tilasta määräytyvät kuitenkin sen ulkoisetkin 
suhteet muihin yhteiskuntiin. Noiden ulkoisten 
suhteiden maaperällä yhteiskunnassa ilmaantuu 
uusia tarpeita, joiden tyydyttämiseksi kasvaa

* Ks edesmenneen L. MetSnikovin kirjaa »suurista histo­
riallisista joista»5*. Tuossa kirjassa hän teki itse asiassa 
vain yhteenvedot niistä Johtopäätöksistä, joihin kaikkein arvo- 
valtaisimmat historian spesialistit, esimerkiksi Lenormant, oli­
vat tulleet. Esipuheessaan mainittuun kirjaan filisöe Reclus 
sanoo, että MetSnikovin näkökanta muodostaa aikakauden tie­
teen historiassa. Tämä on väärin siinä mielessä, että tuo näkö­
kanta ei ole uusi: jo Hegel lausui sen hyvin selvästi. Tieteelle 
on epäilemättä silti paljon etua, mikäli se tulee noudattamaan 
sitä johdonmukaisesti.

** Ks. Morganin kirjaa »Ancient Society» [»Muinainen 
yhteiskunta»] ja Engelsin kirjaa »Perheen, yksityisomaisuuden 
Ja valtion alkuperä».

200



uusia elimiä. Asiaa pintapuolisesti katsottaessa 
erillisten yhteiskuntien keskinäissuhteet näyttä­
vät »poliittisilta» toimenpiteiltä, joilla ei ole väli­
töntä kosketusta talouselämään. Todellisuudessa 
yhteiskuntien väliset suhteet pohjaavat nimen­
omaan talouselämään, joka määrää sekä heimo- 
jenvälisten suhteiden todelliset (eikä vain ulkoi­
set) aiheet että noiden suhteiden tulokset. Kuta­
kin tuotantovoimien kehitysastetta vastaa oma 
aseistusjärjestelmä, oma sota taktiikka, oma dip­
lomatia, oma kansainvälinen oikeus. Voidaan 
tietenkin osoittaa monia tapauksia, jolloin kan­
sainväliset yhteentörmäykset eivät liity välittö­
mästi talouselämään. Eikä kenellekään Marxin
seuraajista pälkähdä päähän kiistää tuollaisten 
tapausten olemassaoloa. He sanovat vain, että 
ei pidä pysähtyä ilmiöiden pinnalle, vaan on 
syvennyttävä niihin ja asetettava kysymys, min­
kälaisella maaperällä kyseinen kansainvälinen 
oikeus on kasvanut. Mikä on tehnyt mahdolliseksi 
kyseisen kansainvälisen yhteentörmäyksen? Sil­
loin päädytte lopulta talouselämään. Erillisten 
tapausten tarkastelua vaikeuttaa tosin se, että 
taistelu kehkeytyy usein sellaisten yhteiskuntien 
välillä, jotka ovat erilaisella taloudellisen kehi­
tyksen asteella.

Tässä meidät keskeyttää tarkkanäköisten vas­
tustajien kuoro. »Hyvä on», he huutavat, »oletta­
kaamme, että poliittiset suhteet piilevät talou­
dellisissa. Mutta mikäli ovat kysymyksessä 
poliittiset suhteet — olkootpa ne lähtöisin mistä 
hyvänsä — vaikuttavat ne vuorostaan talouselä­
mään. Tässä on siis vuorovaikutus eikä mitään 
muuta kuin vuorovaikutus.»

Tämä vastaväite ei ole meidän keksimä. 
Seuraava »tositapaus» osoittaa, missä määrin 
sitä pitävät arvossa »taloudellisen materialismin» 
vastustajat.

201



»Pääomassaan» Marx esittää tosiasioita, joista 
näkyy, että englantilainen ylimystö käytti poliit­
tista valtaansa maanomistusta koskevien asioi­
densa järjestelyyn. Tohtori Paul Barth, joka on 
kirjoittanut »kriittisen tutkielman» »Die Ge- 
schichtsphilosophie Hegel’s und der Hegelianer», 
takertui tähän syyttääkseen Marxia ristiriitaisuu­
desta55: itsekin muka tunnustatte, että tässä on 
vuorovaikutus. Todistaakseen, että tosiaankin on 
olemassa vuorovaikutus, tohtorimme vetoaa Ster- 
neggin kirjaan, kirjailijan, joka on tehnyt paljon 
Saksan taloushistorian tutkimiseksi. Hra Karejev 
luulee, että »Barthin kirjan sivut, jotka on omis­
tettu taloudellisen materialismin arvostelulle, 
voidaan asettaa esikuvaksi ratkaistaessa kysy­
mystä taloudellisen tekijän osuudesta histo­
riassa». On itsestään selvää, että hän ei jättänyt 
osoittamatta lukijoille Barthin vastaväitettä eikä 
sitä arvovaltaista ilmoitusta, jonka teki Inama- 
Sternegg »muotoilemalla sen yleisen perusaja­
tuksen, että politiikan ja talouden keskinäi­
nen vuorovaikutus on kaikkien valtioiden ja 
kaikkien kansojen kehityksen peruspiirre». Tätä 
sekasotkua täytyy edes jonkin verran selvi­
tellä.

Ensinnäkin mitä Inama-Sternegg oikeastaan 
puhuu? Hän huomauttaa Saksan karolingilaisajan 
taloushistorian suhteen seuraavaa: »Politiikan ja 
talouden keskinäistä vuorovaikutusta, joka on 
kaikkien valtioiden ja kaikkien kansojen kehi­
tyksen peruspiirre, voidaan seurata tässä mah­
dollisimman tarkasti. Poliittinen osuus, joka od 
kyseisellä kansalla, vaikuttaa ratkaisevalla tavalla 
sen voimien jatkuvaan kehitykseen, sen sosiaa­
listen laitosten rakenteeseen ja muodostumiseen; 
aivan samoin kansalle ominainen sisäinen voima 
ja sen luonnolliset kehityslait määräävät sen 
poliittisen toiminnan mitat sekä luonteen. Aivan

202



samoin karolingien poliittinen järjestelmä vai­
kutti yhtä paljon sosiaaliseen rakenteeseen ja 
taloudellisiin olosuhteisiin, joissa kansa eli tuöna 
aikana, kuin kansan spontaaniset voimat ja sen 
talouselämä vaikuttivat tuon poliittisen järjestel­
män suuntaukseen, löivät siihen omalaatuisen 
leimansa.»* Ja siinä kaikki. Tämä on vähän, 
mutta tätä vähää pidetään riittävänä Marxin 
kumoamiseen.

Toiseksi palatkaamme nyt siihen, mitä Marx 
sanoi talouselämän suhteesta oikeuteen ja poli­
tiikkaan.

»Oikeudelliset ja poliittiset laitokset muodos­
tuvat ihmisten tosiasiallisten suhteiden perustalle 
yhteiskunnallisessa tuotantoprosessissa. Tiettyyn 
hetkeen mennessä nuo laitokset myötävai­
kuttavat kansan tuotantovoimien jatkuvaan ke­
hitykseen, sen talouselämän kukoistukseen.» 
Tässä ovat Marxin sanat tarkalleen, ja kysymme 
keneltä hyvänsä tunnontarkalta henkilöltä, kieltä­
vätkö nämä sanat poliittisten suhteiden merki­
tyksen talouden kehityksessä ja kumoavatko 
Marxin ne henkilöt, jotka muistuttavat hänelle 
tuosta merkityksestä. Eikö totta, että Marxilla ei 
ole jälkeäkään tuosta kieltämisestä ja että mai­
nitut henkilöt eivät kumoa kerrassaan mitään? 
Se on siinä määrin totta, ettei jouduta pohtimaan 
kysymystä siitä, onko Marx tullut kumotuksi, 
vaan siitä, miksi häntä on niin huonosti ymmär­
retty. Tähän kysymykseen taas voimme vastata 
vain ranskalaisella sananparrella: la plus helle 
fille du monde ne peut donner que ce qu’elle a**.

* »Deutsche W irtschaftsgeschichte bis zum Schluss der 
Karollngenperlode», Leipzig 1889, Band I, S. 233—234 [»Sak­
san taloushistoria karolingilaisajan loppuun asti». Leipzig 1889, 
I nide, es. 233—234].

** [maailman kauneinkaan ty ttö  ei voi an taa  enempää kuin 
hänellä on.]

203



Marxin arvostelijat eivät voi ylittää sitä ymmär­
täväisyyden mittaa, jonka hyväntekeväinen luonto 
on heille suonut.*

Politiikan ja talouden keskinäinen vuorovai­
kutus on olemassa. Tämä on yhtä kiistatonta 
kuin sekin, että hra Karejev ei ymmärrä Mar­
xia. Estääkö kuitenkaan vuorovaikutuksen ole­
massaolo meitä erittelemästä pitemmälle yhteis­
kuntaelämää? Ei, jos ajattelisimme siten, mer­
kitsisi se miltei samaa kuin olettaisimme, että 
hra Kare j evin osoittama ymmärtämättömyys 
saattaa estää meitä pääsemästä käsiksi oikeisiin
»historiosofisiin» käsitteisiin.

Poliittiset laitokset vaikuttavat talouselämään. 
Ne joko myötävaikuttavat sen. kehitykseen tai 
estävät sitä. Marxin näkökannalta edellinen 
tapaus ei ole lainkaan ihmeellinen, sillä kyseinen 
poliittinen järjestelmä on luotukin siinä tarkoi­
tuksessa, että se myötävaikuttaisi tuotantovoi­
mien jatkuvaan kehitykseen (tässä tapauksessa 
meille on kerrassaan yhdentekevää, onko se luotu

* Marx sanoo: »Kaikkinainen luokkataistelu on poliittista 
taistelua.»• Barth päättelee: Teidän mielestänne politiikka ei 
siis laisinkaan vaikuta talouteen, mutta itse esitätte kuitenkin 
tosiasioita, jotka osoittavat... ja niin edelleen. Bravo,. huudah­
taa hra Karejev.— Kas tuota pidän esikuvana siitä, miten 
Marxia vastaan on kiisteltävä! Hra Karejevin »esikuva» 
osoittaa yleensä hämmästyttävää järjen voimaa. »Rousseau eli 
yhteiskunnassa, jossa säätyeroavuudet ja etuoikeudet oli viety 
äärimmäisyyksiin», esikuva sanoo, »jossa kaikki oli alistettu 
kaikkivoipaiselle despotialle; ja kuitenkin muinaisuudesta lai­
nattu järkiperäisen valtiorakenteen menetelmä, jota käyttivät 
myös Hobbes ja Locke, johdatti Rousseaun yleiseen tasa- 
arvoisuuteen ja kansan itsevaltiuteen perustuvan yhteiskunta- 
ihanteen luomiseen. Tuo ihanne oli täysin vastakkainen Rans­
kassa vallinneelle järjestelmälle. Konventti toteutti käytännössä 
Rousseaun teorian; filosofia siis vaikutti politiikkaan ja sen 
välityksellä myös talouteen.» (L. c., p. 58.) (Siteerattu teos, 
s. 58.]

Miten teitä miellyttää tuo loistava argumentaatio, Jonka 
tähden köyhän genöveläisen tasavaltalaisen pojasta, Rous- 
seausta, on tehty aristokraattisen yhteiskunnan tuote? Hra Bart- 
hia vastaan väittäminen vaatisi toistelua. Mitä taas sanoi­
simme hra Karejevista, joka taputtaa käsiään Barthille? Voi, 
hra V. V., miten kehno, totisesti kehno onkaan »historian 
professorinne»! Kehotamme teitä aivan vilpittömästi etsimään 
itsellenne uutta »professoria».

204



tietoisesti vai tiedottomasti). Toinen tapaus ei 
ole vähääkään ristiriidassa tuon näkökannan 
kanssa, koska historian kokemus osoittaa, että 
mikäli kyseinen poliittinen järjestelmä on lakan­
nut vastaamasta tuotantovoimieii tilaa, mikäli se 
on muuttunut esteeksi niiden jatkuvalle kehityk­
selle, on se alkanut rappeutua ja tulee vihdoin 
poistötuksi. Paitsi sitä, että tämä tapaus ei ole 
ristiriidassa Marxin opin kanssa, se todistaa par­
haimmalla tavalla oikeaksi tuon opin, siltä nimene 
omaan se osoittaa, missä mielessä taloudella on 
hallitseva asema politiikkaan nähden, millä 
tavalla tuotantovoimien kehitys menee kansan 
poliittisen kehityksen edelle.

Taloudellinen kehitys aiheuttaa oikeudellisia 
mullistuksia. Tätä ei ymmärrä helposti metafyy­
sikko, joka tosin pitää ääntä vuorovaikutuksesta, 
mutta on tottunut tarkastelemaan ilmiöitä toista 
toisensa jälkeen ja toisesta riippumatta. Päinvas­
toin henkilö, jolla on vähänkään taipumusta 
dialektiseen ajatteluun, ymmärtää tämän vai­
vatta. Hän tietää, että määrälliset muutokset 
karttuvat vähitellen ja aiheuttavat lopulta 
laadullisia muutoksia ja että nuo laadulliset 
muutokset ovat harppausten momentteja, vähit­
täisen kehityksen keskeytymisen  momentteja.

Tällöin vastustajamme eivät enää jaksa malt­
taa ja lausuvat oman »sanansa ja asiansa»56: 
tuolla tavallahan järkeili Hegel, he huudah­
tavat. Siten tapahtuu kaikkialla luonnossa, vas­
taamme me.

Nopeasti puhe luistaa, mutta hitaasti asiat. 
Historian suhteen tätä sanontaa voidaan muuntaa 
näin: satua on hyvin helppo kertoa, mutta asian 
toteuttaminen on äärettömän vaikeaa. On tosiaan­
kin helppo sanoa, että tuotantovoimien kehitys 
aiheuttaa mullistuksia oikeudellisissa laitoksissa. 
Nuo mullistukset ovat mutkallisia prosesseja,

205



joiden kulussa yhteiskunnan erillisten jäsenten 
edut ryhmittyvät mitä oikukkaimmalla tavalla. 
Toisten on edullista tukea vanhaa järjestystä, ja 
he puolustavat sitä kaikin mahdollisin keinoin. 
Toisille vanhasta järjestyksestä on tullut vahin­
gollinen ja vihattu, ja he hyökkäävät sitä vas­
taan kaikella voimallaan. Eikä siinä vielä kaikki. 
Uudistajien edutkaan eivät ole läheskään aina 
samanlaisia: toiset pitävät tärkeinä yksiä refor­
meja, toiset toisia. Itsessään uudistajien leirissä 
syntyy kiistoja ja taistelu mutkistuu. Ja vaikka 
hra Karejevin oikean huomautuksen mukaan 
ihminen koostuu sielusta ja ruumiista, asettaa 
kaikkein eittämättömimpien aineellisten etujen 
puolesta käytävä taistelu välttämättä kiistapuol- 
ten ratkaistavaksi kaikkein eittämättömimmän 
henkisen kysymyksen: kysymyksen oikeudenmu­
kaisuudesta. Missä määrin vanha järjestys on 
sitä vastaan? Missä määrin uudet vaatimukset 
vastaavat sitä? Nämä kysymykset heräävät väis­
tämättä taistelevien päässä, vaikka he eivät aina 
nimitäkään oikeudenmukaisuutta yksinkertaisesti 
oikeudenmukaisuudeksi, vaan saattavat olennoida 
sen jonkinlaiseksi ihmisenkaltaiseksi tai jopa 
eläimenkaltaiseksi jumalattareksi. Näin vastoin 
hra Karejevin manausta »ruumis» synnyttää 
»sielun»: taloudellinen taistelu herättää siveelli­
syyden kysymyksiä, ja lähempää tarkasteltuna 
»sielu» osoittautuu »ruumiiksi»: vanhauskoisten 
»oikeudenmukaisuus» osoittautuu usein riistäjien 
eduksi.

Ne samat .henkilöt, jotka väittävät niin tavat­
toman neuvokkaasti, että Marx kiisti politiikan 
merkityksen, väittävät että hän ei muka antanut 
kerrassaan minkäänlaista merkitystä ihmisten 
siveydellisille, filosofisille, uskonnollisille tai 
esteettisille käsityksille, vaan näki kaikessa ja 
kaikkialla pelkkää »taloudellista». Tämä on taas-

206



kin luonnotonta jaarittelua, kuten Stsedrin lau­
sui. Marx ei kiistänyt minkään noiden käsitysten 
»merkitystä», hän vain selvitti niiden synnyn.

»Mitä on sähkö? — Erikoinen liikkeen laji. 
Mitä on lämpö? — Erikoinen liikkeen laji. Mitä 
on valo? — Erikoinen liikkeen laji. Vai sillä 
tavalla! Ette siis anna merkitystä enempää 
valolle kuin lämmölle tai sähköllekään? Teille 
on kajkki vain liikettä; miten yksipuolista ja 
suppeaa!» Juuri niin, juuri suppeaa, herrat. 
Olette ymmärtäneet mainiosti energian muuttu­
mista koskevan opin sisällön.

Tuotantovoimien jokainen kyseinen kehitys­
aste saa väistämättä aikaan ihmisten määrätyn­
laisen ryhmittymisen yhteiskunnallisen tuotan­
non prosessissa, ts. määrätynlaiset tuotannolliset 
suhteet eli koko yhteiskunnan määrätynlaisen 
rakenteen. Kun on kysymyksessä tietty yhteis­
kuntarakenne, on helppo ymmärtää, että sen 
luonne kuvastuu yleensä ihmisten mentalitee­
tissa kokonaisuudessaan, kaikissa heidän tottu­
muksissaan, tavoissaan, tunteissaan, katsomuk­
sissaan, pyrkimyksissään ja ihanteissaan. Tottu­
musten, tapojen, katsomusten, pyrkimysten ja 
ihanteiden on välttämättä mukauduttava ihmisten 
elämäntapaan, heidän elatuksensa hankkimisen 
tapaan (Peschelin lausuman mukaan). Yhteis­
kunnan mentaliteetti on aina tarkoituksenmukai­
nen yhteiskunnan talouselämään nähden, se
vastaa sitä aina ja määräytyy siitä aina. Siinä 
toistuu se sama ilmiö, jonka jo kreikkalaiset 
filosofit panivat merkille luonnossa: tarkoituk­
senmukaisuus saa voiton yksinkertaisesti siitä 
syystä, että epätarkoituksenmukainen on itse ole­
muksensa vuoksi tuomittu tuhoutumaan. Onko 
yhteiskunnalle sen olemassaolonsa puolesta käy­
mässä taistelussa edullista tuo sen mentaliteetin 
mukautuminen talouselämään, yhteiskunnan elin-

207



oloihin? Se on hyvin edullista, sillä ne tottumuk­
set ja katsomukset, jotka eivät vastaa talouselä­
mää ja ovat ristiriidassa sen olemassaolon ehtojen 
kanssa, estäisivät puolustamasta tuota olemassa­
oloa. Tarkoituksenmukainen mentaliteetti on 
yhtä hyödyllinen yhteiskunnalle, kuin tarkoitus­
taan vastaavat elimet ovat hyödyllisiä elimistölle. 
Kun sanotaan, että eläinten elinten on vastattava 
niiden olemassaolon ehtoja, niin merkitseekö se, 
että elimillä ei ole merkitystä eläimelle? Aivan 
päinvastoin.. Se merkitsee, että tunnustetaan nii­
den valtava, oleellinen merkitys. Vain hyvin keh­
not päät saattavat ymmärtää asian toisin. Tätä 
samaa, juuri samaa, hyvät herrat, on sanottava 
mentaliteetistakin. Tunnustamalla, että se mu­
kautuu yhteiskunnan talouselämään, Marx tun­
nusti sen valtavan, millään korvaamattoman mer­
kityksen.

Marxin ja muiden muassa hra Karejevin väli­
nen ero rajoittuu tässä siihen, että tämä jälkim­
mäinen pysyy ilmeisenä dualistina, vaikka 
hänellä onkin taipumusta synteesiin. Hänellä on 
toisaalta talouselämä, toisaalta mentaliteetti; 
toisessa taskussa sielu, toisessa ruumis. Nämä 
substanssit ovat vuorovaikutuksessa keskenään, 
mutta jokaisella niistä on itsenäinen olemassa­
olonsa, jonka alkuperä on häipynyt tietymättö- 
miin.* Marxin näkökanta on poistanut tuon 
dualismin. Hänellä yhteiskunnan talouselämä ja 
sen mentaliteetti ovat kaksi puolta samassa 
ilmiössä, ihmisten »elämän tuotannossa», heidän 
olemassaolotaistelussaan, jossa he tuotantovoi-

* Älkää luulko, että panettelemme kunnianarvoista profes­
soria. Hän esittää erittäin kiitettävänä Barthin mielipiteen. 
Jonka mukaan »oikeus on olemassa itsenäisesti, Joskaan ei 
riippumattomasti». Juuri tuo »itsenäisyys, joskaan ei riippu­
mattomuus» estää hra Karejevia tiedostamasta »historiallisen 
prosessin olemusta». Miten nimenomaan estää, selviää pian 
tekstissä annetuista kohdista.

208



mien kyseisen tilan ansiosta ryhmittyvät mää­
rätyllä tavalla. Olemassaolotaistelu muodostaa 
heidän talouselämänsä; sen pohjalla kehittyy 
niin ikään heidän mentaliteettinsa. Itse talous­
elämä on jotain johdannaista kuten mentaliteet­
tikin. Ja nimenomaan siksi muuttuu jokaisen 
edistyvän yhteiskunnan talouselämä: uutta tuo­
tantovoimien tilaa seuraa uusi taloudellinen 
rakenne samoin kuin uusi mentaliteettikin, uusi 
»ajan henki». Tästä näkyy, että ainoastaan yleis- n 
tajuisessa puheessa voidaan sanoa talouselämää 
kaikkien yhteiskunnallisten ilmiöiden alkusyyksi. 
Se on itsekin tuotantovoimien seuraus, niiden 
»funktio», eikä lähestulkoonkaan alkusyy.

Nyt sitten seuraavat alaviitteessä luvatut koh­
dat. »Niin ruumiilla kuin sielullakin ovat omat 
tarpeensa, jotka kaipaavat tyydytystään ja pakot­
tavat erillisen yksilön suhtautumaan eri tavalla 
ulkoiseen maailmaan, ts. luontoon ja toisiin 
ihmisiin... Ihmisen suhtautuminen luontoon yksi­
lön fyysisistä ja henkisistä tarpeista riippuen luo 
siitä syystä toisaalta erilaisia taitoja, joiden tar­
koituksena on turvata yksilön aineellinen ole­
massaolo, ja toisaalta koko älyllisen ja siveellisen 
kulttuurin...»57 Ihmisen materialistinen suhde 
luontoon piilee ruumiin tarpeissa, materian omi­
naisuuksissa. Ruumiin tarpeissa piilevät »met­
sästyksen, karjanhoidon, maanviljelyksen, jalos­
tusteollisuuden, kaupankäynnin ja rahaoperaa- 
tioiden syyt». — Tervejärkisesti ajatellen asia on 
tietenkin siten, sillä mikäli meiltä puuttuisi 
ruumista, emme tietenkään tarvitsisi karjaa tai 
riistaa, maata tai koneita, kaupankäyntiä tai 
kultaa. Toisaalta taas on kuitenkin todettava: 
mitä olisi ruumis ilman sielua? Ei mitään muuta 
kuin materiaa, ja materiahan on kuollutta. Eihän 
se itse pysty luomaan mitään, ellei vuorostaan 
koostu sielusta ja ruumiista. Materia ei siis

14 —  190 209



omasta toimestaan pyydystä riistaa, kesytä kar­
jaa, muokkaa maata, käy kauppaa ja harjoita 
pankkitointa, vaan tekee sen sielun käskystä. 
Siis perimmäistä syytä, joka aiheutti ihmisen 
materialistisen suhtautumisen luontoon, on etsit­
tävä sielusta. Sielullakin on näin ollen kahden­
laisia tarpeita; sekin koostuu siis sielusta ja 
ruumiista, mikä taas on jotenkin perin nurin­
kurista. Eikä siinä ole vielä kaikki. Väkisinkin 
herättää »epäilystä» vielä eräs seikka. Hra Kare- 
jevin mukaan ihmisen materialistinen suhde 
luontoon kehittyy ruumiillisten tarpeiden poh­
jalta. Onkohan se juuri niin? Yksinkö luontoon? 
Hra Karejev muistanee, miten apotti Guibert 
kirosi feodaalisesta sorrosta vapautumaan pyrki­
neet kaupunkiyhdyskunnat, nuo »iljettävät» lai­
tokset, joiden ainoana olemassaolon tarkoituk­
sena oli muka feodaalisten velvollisuuksien 
oikeudenmukaisen suorittamisen välttäminen. 
Mikä tällöin puhui apotti Guibertin suulla, »ruu­
mis» vaiko »sielu»? Jos puhui »ruumis», niin 
sanomme jälleen, että sekin koostuu siis »ruu­
miista» ja »sielusta»; mikäli taas puhui »sielu», 
niin se koostuu siis »sielusta» ja »ruumiista», 
koska tässä tapauksessa sen suhtautumisessa 
ilmiöihin oli niin vähän sitä pyyteettömyyttä, 
joka hra Karejevin sanojen mukaan on »sielun» 
tunnusomainen erikoisuus. Otapa siitä selvää! 
Hra Karejev sanoo ehkä, että apotti Guibertissa 
puhui itse asiassa sielu, mutta se puhui ruumiin 
sanelun mukaan, ja että samaa tapahtuu riistan- 
pyyntiä, pankkitointa yms. harjoitettaessa. Ensin­
näkin voidakseen sanella ruumiin on taaskin 
muodostuttava ruumiista ja sielusta, ja toiseksi 
karkea materialisti saattaa huomauttaa, että 
sieluhan puhuu kuitenkin ruumiin sanelun 
mukaan, siis se seikka, että ihminen koostuu 
sielusta ja ruumiista, ei selitä vielä kerrassaan

210



mitään: ehkä sielu ei ole tehnytkään koko histo­
rian aikana mitään muuta kuin puhunut ruu­
miin sanelun mukaan. Hra Karejev kimpaantuu 
tietenkin tuollaisesta olettamuksesta ja ryhtyy 
kumoamaan »karkeaa materialistia». Olemme 
vahvasti varmoja siitä, että kunnianarvoisa pro­
fessori pääsee voitolle, mutta tuskin hänelle on 
suurtakaan apua tuossa taistelussa siitä kiistat­
tomasta seikasta, että ihminen muodostuu sie­
lusta ja ruumiista.

Eikä tässäkään ole vielä kaikki. Luimme 
hra Karejevilta, että yksilön henkisten tarpeiden 
maaperällä kasvavat »mytologia ja uskonto... kir­
jallisuus ja taiteet» ja yleensä »teoreettinen 
asenne ulkomaailmaan (sekä itseensäkin), ole­
misen ja tiedostamisen kysymyksiin» samoin 
kuin myös »ulkoisten ilmiöiden (ja omien aja- 
tustensakin) pyyteetön luova heijastaminen». 
Uskoimme hra Karejevin sanoihin. Mutta... tun­
nemme erään ylioppilaan, teknologin, joka 
harrastaa innokkaasti jalostusteollisuuden tek­
niikkaa, mutta hänessä ei ole havaittavissa 
»teoreettista» asennoitumista mihinkään hra pro­
fessorin luettelemista aloista. Siksipä meillä 
heräsikin kysymys, koostuisikohan tuttavamme 
pelkästään ruumiista. Pyydämme hra Karejeviä 
ratkaisemaan mahdollisimman pian tämän meille 
kiusallisen ja nuorelle poikkeuksellisen lahjak­
kaalle, jopa ehkä nerokkaallekin teknologille 
loukkaavan epäilyksen.

Mikäli hra Karejevin järkeilyssä on mitään 
sisältöä, niin ainoastaan siinä, että ihmisellä on 
sekä korkealla että alhaisella tasolla olevia tar­
peita, itsekkäitä pyrkimyksiä ja altruistisia 
tunteita. Tämä on mitä kiistattomin totuus, 
jota ei kuitenkaan voida lainkaan asettaa »his- 
toriosofian» perustaksi. Se ei johda pitemmälle 
kuin sisällyksettömät, jo kauan sitten kuluneet

14* 211



järkeilyt ihmisluonnosta, sillä se itsekin on vain 
samantapaista järkeilyä.

Sillä aikaa, kun keskustelimme hra Karejevin 
kanssa, tarkkanäköiset arvostelijamme ehtivät 
saada meidät kiinni ristiriidasta, johon olimme 
joutuneet itsemme, ja mikä tärkeintä, Marxin 
kanssa. Sanoimme, että talous ei ole kaikkien 
yhteiskunnallisten ilmiöiden alkilsyy, mutta 
samalla väitämme, että yhteiskunnan mentali­
teetti mukautuu sen talouselämään — tämä on 
ensimmäinen ristiriita. Sanomme, että yhteiskun­
nan talouselämä ja mentaliteetti ovat saman 
ilmiön kaksi puolta, kun taas itse Marx sanoo, 
että talouselämä on se reaalinen perusta, jolle 
kohoavat ideologiset päällysrakenteet — tässä on 
toinen ristiriita, meistä semmitenkin harmillinen, 
että tässä olemme eri mieltä henkilön kanssa, 
jonka katsomuksia ryhdyimme esittämään. Anta­
kaamme selitys.

Yhteiskuntahistoriallisen prosessin perustekijä 
on tuotantovoimien kehitys — tässä yhdymme 
sana sanalta Marxiin, joten tässä ei ole minkään­
laista ristiriitaa. Mikäli siis jossain on ristirii­
taa, niin ainoastaan yhteiskunnan talouselämän 
ja sen mentaliteetin suhdetta koskevassa kysy­
myksessä. Tarkastelkaamme, onko sitä olemassa.

Lukijan on palautettava mieleen, miten muo­
dostuu yksityisomistus. Tuotantovoimien kehitys 
asettaa ihmiset sellaisiin tuotantosuhteisiin, joi­
den vallitessa tiettyjen esineiden yksilöllinen 
omistus on sopivampaa tuotantoprosessin kan­
nalta. Tätä vastaavasti muuttuvat alkuihmisen 
oikeuskäsitykset. Yhteiskunnan mentaliteetti 
mukautuu sen talouselämään. Kyseiselle talou­
delliselle perustalle nousee kohtalonomaisesti sitä 
vastaava ideologinen päällysrakenne. Toisaalta 
taas jokainen uusi askel tuotantovoimien kehi­
tyksessä asettaa ihmiset heidän jokapäiväisessä

212



käytännönelämässään toistensa suhteen uusiin 
asemiin, jotka eivät vastaa aikansa veläneitä tuo­
tantosuhteita. Nuo uudet, tuntemattomat asemat 
kuvastuvat väistämättä ihmisten sielunelämässä 
ja muuttavat sitä voimakkaasti. Mihin suun­
taan? Toiset yhteiskunnan jäsenet puolustavat 
vanhaa järjestystä, heidän toimintansa on lamaut­
tavaa. Toiset taas, joille vanha järjestys on epä­
edullinen, kannattavat eteenpäinmenoa; heidän 
mentaliteettinsa muuttuu niiden tuotantosuhteiden 
suuntaan, jotka ajan mittaan korvaavat vanhat, 
aikansa eläneet taloudelliset suhteet. Mentalitee­
tin mukautuminen talouselämään jatkuu, kuten 
näette, mutta hidas mentaliteetin evoluutio edel­
tää taloudellista vallankumousta.*

Tuon vallankumouksen suorittamisen jälkeen 
yhteiskunnan mentaliteetti ja sen talouselämä 
tulevat täydellisesti vastaamaan toisiaan. Uudella 
taloudellisella perustalla uusi mentaliteetti kehit­
tyy silloin täydelliseen kukoistukseensa. Tietyn 
ajan kuluessa tuo vastaavuus on ehyttä; se 
vieläpä lujittuu entisestään. Mutta vähitellen 
alkaa ilmaantua uuden eripuraisuuden ituja, 
edellä mainitusta syystä edistyksellisen luokan 
mentaliteetti ohittaa vanhat tuotantosuhteet: her­
keämättä hetkeksikään mukautumasta talouselä­
mään se mukautuu taas uusiin tuotantosuhteisiin, 
jotka muodostavat tulevan talouselämän alkion. 
Eikö tässä sitten ole saman prosessin kaksi 
puolta?

Tähän mennessä olemme havainnollistaneet 
Marxin ajatusta pääasiallisesti omistusoikeuden 
alaan kuuluvilla esimerkeillä. Tämä oikeus on 
eittämättä myös ideologiaa, mutta niin sanoak­
semme alkuasteen, alemman asteen ideologiaa.

* Tämä on itse asiassa se sama psykologinen prosessi, Jota 
nyt kokee Euroopan proletariaatti: sen m entaliteetti m ukautuu 
Jo uusiin, tuleviin  tuotantosuhteisiin .

213



Miten tulee ymmärtää Marxin katsomusta kor­
keamman asteen ideologian — tieteen, filosofian, 
taiteen jne. — suhteen?

Näiden ideologiain kehityksessä talouselämä 
on perustana siinä mielessä, että yhteiskunnan 
on saavutettava tietty hyvinvoinnin aste voidak­
seen erittää määrätyn kerrostuman henkilöitä, 
jotka omistavat tarmonsa yksinomaan tieteelli­
sille ja muille senkaltaisille harrastuksille. Edel­
leen, Platonin ja Plutarkhoksen ylempänä esi­
tetty näkökanta osoittaa, että henkisen työn 
suuntauksen yhteiskunnassa määräävät sen tuo­
tantosuhteet. Vico sanoi aikoinaan tieteistä, että 
ne kasvavat yhteiskunnan tarpeista. Sellaisen 
tieteen kuin kansantaloustieteen suhteen tämä on 
ilmeistä jokaiselle, joka vähänkään tuntee sen 
historiaa. Kreivi Peccio sanoi aivan oikein, että 
kansantaloustiede vahvistaa erityisesti sitä sään­
töä, jonka mukaan käytäntö edeltää aina ja kaik­
kialla tiedettä.* Tämäkin voidaan tietysti tulkita 
hyvin abstraktisessa mielessä; voidaan sanoa: 
»tiede tarvitsee tietenkin kokemusta, ja mitä

* »QuancPessa cominciava appena a nascere nel diciaset- 
tesimo secolo, alcune nazioni avevano giä da piu secoli fiorito 
colla loro sola esperienza, da cui poscia la scienza ricavö i suoi 
dettami.» — (»Storia della Economia publica in Italia etc.», 
Lugano 1829, p. 11.) [»Siihen hetkeen asti, kun se (kan­
santaloustiede) alkoi vasta muodostua seitsemännellätoista 
vuosisadalla, eräät kansakunnat olivat jo muutamia vuosisa­
toja tulleet erinomaisesti toimeen nojaamalla vain käytän­
nölliseen kokemukseensa. Tuota kokemusta tiede käyttikin 
sitten perusväittämiään varten.» — (»Kansantaloustieteen his­
toriaa Italiassa jne.» Lugano 1829, s. 11).]

J. S. Mill toistaa: »In every department of human affairs 
Practice long precedes Science... The conception, accordingly, 
of political Economy as a branch of Science, is extremely 
modern; but the subject with which its inquiries are con- 
versant has in ali ages necessarily constituted one of the 
chief practical interests of mankind.» »Principles of political 
Economy», London 1843, t. I, p. 1. [»Kaikilla inhimillisen 
toiminnan aloilla käytäntö kulkee kaukana tieteen edellä... 
Näin ollen tieteen alaksi ymmärrettynä kansantaloustiede on 
syntynyt vasta aivan hiljan. Sen tutkimuskohde on kuitenkin 
ollut kaikkina aikakausina välttämättä yksi tärkeimmistä 
ihmiskunnan käytännöllisistä intresseistä.» — »Kansantaloustie­
teen alkeet», Lontoo 1843, I nide, s. 1.]

214



enemmän on kokemusta, sitä täydellisempää on 
tiede». Kysymys ei ole siitä. Verratkaa Aristo­
teleen tai Ksenofonin taloustieteellisiä katso­
muksia Adam Smithin tai Ricardon katsomuk­
siin, niin huomaatte, että toisaalta muinaisen 
Kreikan taloustieteen ja toisaalta porvarillisen 
yhteiskunnan taloustieteen välillä ei ole ainoas­
taan määrällinen, vaan myös laadullinen ero: 
aivan toisenlainen näkökanta, aivan toisenlainen 
suhde asiaan. Millä tuo ero on selitettävissä? 
Yksinkertaisesti itsensä ilmiöiden muuttumisella: 
porvarillisen yhteiskunnan tuotantosuhteet eivät 
ole antiikin tuotantosuhteiden kaltaisia. Eriävät 
tuotantosuhteet aiheuttavat eriäviä katsomuksia 
tieteessä. Kun sitä paitsi vertaatte Ricardon 
katsomuksia jonkun Bastiafn katsomuksiin, niin 
havaitsette noiden henkilöiden katsoneen eri 
tavalla yleisen luonteensa puolesta ennalleen 
jääneisiin tuotantosuhteisiin, porvarillisiin tuotan­
tosuhteisiin. Mistä se johtui? Siitä, että Ricardon 
aikana nuo suhteet alkoivat vasta kukoistaa, 
alkoivat vasta voimistua, kun taas Bastiafn 
aikana ne olivat jo rappeutumaan päin. Samojen 
tuotantosuhteiden erilaisen tilan oli välttämättä 
kuvastuttava niiden* ihmisten katsomuksissa, 
jotka puolustivat noita suhteita.

Tai ottakaamme oppi valtio-oikeudesta. Miten 
ja miksi sen teoria on kehittynyt? Professori 
Gumplowicz sanoo: »Valtio-oikeuden tieteellinen 
kehittely alkaa vasta siellä, missä hallitsevat 
luokat törmäävät yhteen niille kullekin kuuluvan 
valtapiirin johdosta. Niinpä keskiajan jälkipuo­
liskolla Euroopassa käyty ensimmäinen suuri 
poliittinen taistelu, maallisen ja kirkollisen vallan 
välinen taistelu, keisarin ja paavin välinen tais­
telu antoi alkusysäyksen saksalaisen valtio- 
oikeudellisen tieteen kehitykselle. Toinen poliit­
tinen kiistakysymys, joka aiheutti hallitsevien

215



luokkien kahtiajaon ja antoi herätteen valtio- 
oikeuden vastaavan osan julkiselle kehittelylle, 
oli keisareiden valintaa koskeva kysymys»* jne.

Mitä ovat luokkien keskinäissuhteet? Ne ovat 
ennen kaikkea juuri niitä suhteita, joita ihmiset 
solmivat keskenään yhteiskunnallisessa tuotanto­
prosessissa, nimittäin tuotantosuhteita. Nuo suh­
teet saavat ilmaisunsa yhteiskunnan poliittisessa 
organisaatiossa ja eri luokkien poliittisessa 
taistelussa, ja tuo taistelu on kiihokkeena eri­
laisten poliittisten teorioiden muodostumiselle ja 
kehitykselle: taloudelliselle perustalle kohoaa 
väistämättä sitä vastaava ideologinen päällysra­
kenne.

Joskaan nämä eivät ole alkuasteen ideologioita, 
niin missään tapauksessa ne eivät ole korkeim- 
mankaan asteen ideologioita. Miten on asia 
esimerkiksi filosofian ja taiteen suhteen? Ennen 
kuin vastaamme tähän kysymykseen, meidän on 
hieman poikettava asiasta.

Helvetius lähti väittämästä, että l’homme n’est 
que sensibilite**. Tältä kannalta on selvää, että 
ihminen koettaa karttaa epämiellyttäviä aistimuk­
sia ja pyrkii saamaan miellyttäviä. Tämä on ais­
timellisen materian välttämätöntä, luonnollista 
itsekkyyttä. Jos asia on näin, niin miten sitten 
ihmisessä herää sellaisia kerrassaan pyyteettömiä 
pyrkimyksiä kuin totuudenrakkaus tai sanka­
ruus? Helvetiuksella oli ratkaistavanaan tämä 
pulma. Hän ei kyennyt ratkaisemaan sitä, ja 
päästäkseen pälkäästä veti yksinkertaisesti viivan 
sen samaisen x:n, sen samaisen tuntemattoman 
suureen yli, jota oli ryhtynyt määrittelemään. 
Hän alkoi puhua, ettei ole ainuttakaan tiede-

* »Rechtsstaat und Sozialismus». Innsbruck 1881, 
S. S. 124—425. [»Oikeusvaltio Ja sosialismi», Innsbruck 1881, 
ss. 124—125.J

** [ihminen on vain aistillisuutta.)

216



miestä, joka rakastaisi pyyteettömästi totuutta, 
että jokainen näkee totuudessa vain tien mainee­
seen ja maineessa tien rahoihin, rahoissa taas 
keinon, jolla voi hankkia miellyttäviä fyysisiä 
aistimuksia, esimerkiksi ostaa maukasta ruokaa 
tai belles esclaves*. Tuollaisten selitysten kestä­
mättömyys on sanomattakin selvää. Niissä kuvas­
tui vain edellä merkille panemamme ranskalai­
sen metafyysisen materialismin kykenemättö­
myys kehityskysymysten  ratkaisuun.

Nykyaikaisen dialektisen materialismin isälle 
väitetään kuuluneen sellaisen inhimillisen ajat­
telun historiaa koskevan katsomuksen, joka oli 
pelkkää Helvetiuksen metafyysisen järkeilyn 
toistoa. Esimerkiksi Marxin filosofian historiaa 
koskevat katsomukset ymmärretään usein likipi­
täen näin: mikäli Kant harrasti transsendentaali­
sen estetiikan kysymyksiä, mikäli hän puhui 
järjen kategorioista tai järjen antinomioista, niin 
ne olivat hänellä pelkkiä fraaseja, häntä eivät 
itse asiassa kiinnostaneet lainkaan enempää 
estetiikka kuin antinomiat tai kategoriatkaan. 
Hänen tarkoituksenaan oli vain hankkia luo­
kalle, johon itsekin kuului, ts. saksalaiselle 
pikkuporvaristolle, mahdollisimman paljon mau­
kasta ruokaa ja »kauniita orjattaria». Hän piti 
kategorioita ja antinomioita erittäin sopivana 
keinona tuohon tarkoitukseen ja siksi ryhtyi 
»viljelemään» niitä.

Onko tarpeellista todistella, että tämä on ker­
rassaan tyhjänpäiväistä?! Kun Marx sanoo, että 
kyseinen teoria vastaa yhteiskunnan tiettyä 
taloudellisen kehityksen kautta, niin hän ei tar­
koita, että tuolla kaudella hallitsevana olleen 
luokan ajattelevat edustajat olisivat tietoi­
sesti mukauttaneet katsomuksensa enemmän tai

* [kauniita orjattaria.]

217



vähemmän rikkaiden, enemmän tai vähemmän 
anteliaiden hyväntekijöidensä etuihin.

Sykofantteja on tietenkin ollut aina ja kaik­
kialla, mutta eivät he ole vieneet eteenpäin 
ihmisjärkeä. Ne taas, jotka ovat sitä todella 
edistäneet, ovat pitäneet silmällä totuutta eivätkä 
maailman mahtavien etuja.*

Marx sanoo: »Erilaisten omistusmuotojen, 
yhteiskunnan olemassaoloehtojen ylle kohoaa 
kokonainen erilaisten omalaatuisten tunteiden ja 
kuvitelmien, katsomusten ja käsitteiden päällys­
rakenne. Tuon kaiken luo ja muovaa koko 
luokka aineellisten olemassaoloehtojensa ja niitä 
vastaavien yhteiskunnallisten suhteiden poh­
jalla.»58 Ideologinen päällysrakenne syntyy ih­
misten huomaamatta. He eivät pidä tuota pääl­
lysrakennetta tilapäisenä ajallisten suhteiden 
tuotteena, vaan jonain olemukseltaan luonnolli­
sena ja välttämättömänä. Erilliset henkilöt, joiden 
katsomukset ja tunteet ovat muodostuneet kas­
vatuksen ja koko ympäristön vaikutuksesta, 

• saattavat suhtautua aivan vilpittömästi ja täysin 
epäitsekkäästi niihin katsomuksiin ja yhteiselä­
män muotoihin, jotka ovat historiallisesti synty­
neet enemmän tai vähemmän suppeiden luokka­
etujen maaperällä. Sama koskee kokonaisia puo­
lueitakin. Ranskan vuoden 1848 demokraatit 
ilmensivät pikkuporvariston pyrkimyksiä. Pik­
kuporvaristo pyrki luonnollisesti puolustamaan 
luokkaetujaan. Marx sanoo, että »olisi kuitenkin 
rajoittuneisuutta luulla pikkuporvariston puolus­
tavan tietoisesti itsekästä luokkaetuaan. Päin­
vastoin se olettaa, että sen vapautuksen yksityi­
set ehdot ovat yleisiä ehtoja, jotka yksinomaan

* Tämä ei estänyt heitä pelkäämästä toisinaan maailman 
mahtavia. Niinpä Kant sanoi itsestään: »Kukaan ei pakota 
minua sanomaan toista kuin ajattelen, mutta en uskalla sanoa 
haihhea, mitä ajattelen.»

218



voivatkin turvata nykyisen yhteiskunnan pelas­
tuksen ja luokkataistelun hävittämisen. Ei myös­
kään pidä luulla, että kaikki pikkuporvariston 
edustajat olisivat kauppiaita tai kauppiaiden 
ihailijoita. Sivistyksen ja henkilökohtaisen ase­
man puolesta he ja kauppiaat saattavat erota 
toisistaan niin kuin maa ja taivas. Heidät tekee 
pikkuporvariston edustajiksi se seikka, että hei­
dän ajattelunsa ei ylitä pikkuporvariston arki- 
olojen puitteita ja että siitä syystä he päätyvät' 
samoihin tehtäviin ja ratkaisuihin teoriassa, 
joihin pikkuporvari päätyy aineellisten etujensa 
ja yhteiskunnallisen asemansa vuoksi käytän­
nössä. Tällainen on yleensä toisaalta kyseisen 
luokan politiikan ja kirjallisuuden edustajien ja 
toisaalta itse tuon luokan välinen suhde.»*59

* Todistaessaan, että elinsuhteet (les circonstances) vaikut­
tavat eläinten organisaatioon, Lamarque teki huomautuksen, 
Joka sopii esittää tässä väärinkäsitysten välttämiseksi. Hän 
sanoi: »Se, Joka pysähtyy sanojeni kirjaimelliseen merkitykseen, 
tulkitsee väärin katsomukseni. Sillä olkootpa elinsuhteet mil­
laiset tahansa, eivät ne aiheuta eläinten muodossa tai orga­
nisaatiossa minkäänlaista suoranaista muutosta.» Elinsuhtci- 
den huomattavien muutosten ansiosta eläimille ilmaantuu 
uusia, aikaisemmista eriäviä tarpeita. Jos nuo uudet tarpeet 
Jäävät vakituisiksi tai ovat olemassa hyvin pitkän aikaa, 
Johtavat ne uusien tottumusten  ilmaantumiseen. »Mikäli taas 
uudet elinsuhteet... aiheuttivat uusien tottumusten  ilmaantu­
misen eläimillä, ts. pakottivat ne uusiin, totunnaisiksi tullei­
siin toimiin, oli siitä seurauksena toisten elinten suurempi 
harjaantuminen, ja toisinaan puuttui kokonaan harjoitusta 
toisilta elimiltä, Jotka muuttuivat hyödyttömiksi.» Harjoituk­
sen tehostuminen tai sen puute tekivät vaikutuksensa elinten 
ja siis koko elimistön rakenteeseen. (Lamarque, Philosophie 
zoologique etc., nouvelle ödition par Charles Martin, 1873, 
t. I, p. p. 223—224.) [Eläintieteen filosofia Jne., Charles Mar­
tinin uusi painos, 1873-, I nide, ss. 223—224.] Juuri näin on 
ymmärrettävä myös taloudellisten ja muiden niistä Juontuvien 
tarpeiden vaikutus kansan mentaliteettiin. Siinä tapahtuu 
hidas harjoituksesta tai harjoituksen puutteesta aiheutuva 
mukautumisprosessi. »Taloudellisen» materialismin vastustajat 
taas kuvittelevat, että Marxin mielestä ihmiset alkavat muka 
heti Ja tahallisesti muuttaa katsomuksiaan, kun heille ilmaan­
tuu uusia tarpeita. Tämä tuntuu heistä tietenkin mielettö­
mältä. Mutta he ovat keksineet itse tuon mielettömyyden, 
Marxilla ei ole mitään sen tapaista. Yleensä noiden ajatteli­
joiden väitteet tuovat mieleemme erään papin Darwinia vas­
taan esittämän voitollisen todisteen: »Darwin sanoo: heittä­
kää kana veteen, sille kasvaa uimaräpylät. Minä taas vältän, 
että kana yksinkertaisesti hukkuu.»

219



Tästä Marx puhuu Napoleon III:n60 coup 
d'itat'ia* koskevassa kirjassaan. Toisessa teok­
sessaan hän selittää meille ehkä vieläkin parem­
min luokkien psykologista dialektiikkaa. Hän 
puhuu siitä vapauttavasta osuudesta, jota erilli­
set luokat joutuvat toisinaan esittämään.

»Yksikään luokka ei voi esittää tuota osaa 
herättämättä tilapäistä innostusta itsessään ja 
kansanjoukoissa. Tuona aikana se veljeilee koko 
yhteiskunnan kanssa, se tunnustetaan kaikkien 
yhteiseksi edustajaksi ja sille osoitetaan myötä­
mielisyyttä siinä ominaisuudessa; tuona aikana 
kyseisen luokan oikeudet ja vaatimukset ovat 
todella koko yhteiskunnan oikeuksia ja vaati­
muksia, ja se itse on yhteiskunnan pää ja sen 
sydän. Erillinen luokka voi vaatia itselleen her­
ruutta kaikkien muiden yli ainoastaan koko 
yhteiskunnan yhteisten oikeuksien nimissä. 
Tarmo ja sisäinen itsevarmuus eivät riitä sii­
hen, että vallattaisiin rynnäköllä tuo vapauttajan 
ja oman piirinsä etuja ajavan kaikkien yhteis­
kuntapiirien poliittisen riistäjän rooli. Jotta jokin 
sääty olisi tavallaan koko yhteiskuntaa käsit­
tävä, on tarpeen, että kaikki yhteiskunnan viat 
olisivat sitä vastoin keskittyneet johonkin toiseen 
luokkaan, on tarpeen, että tietty sääty olisi 
yleistä vastenmielisyyttä herättävä sääty, yleisen 
piinan olennoituma... Jotta jokin sääty olisi 
vapauttajasääty par excellence, on tarpeen, että 
jokin toinen sääty olisi yleisessä tajunnassa 
päinvastoin orjuuttaja-sääty. Ranskan aateliston 
ja papiston yleiskielteinen merkitys aiheutti nii­
den naapurina olleen ja niitä vastaan nousseen 
porvariluokan yleismyönteisen merkityksen.»**

* [mullistusta.]
** »Deutsch-Franzosische Jahrbiicher», Paris 1844. artikkeli: 

»Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, Einleitung», 
S. 82. [»Saksalais-ranskalainen vuosikirja», Pariisi 1844, artik­
keli: »Hegelin oikeusfilosofian arvostelua, Johdanto», s. 82.]

220



Tämän ennakkoselityksen jälkeen ei ole enää 
vaikea käsittää Marxin korkeamman asteen ideo­
logiaa, muun muassa filosofiaa ja taiteita kos­
kevaa katsomusta. Havainnollisuuden vuoksi 
vertaamme sitä kuitenkin H. Täinen katsomuk­
seen:

»Kyseisen taideteoksen, kyseisen taiteilijan tai 
kyseisen taiteilijaryhmän ymmärtämiseksi on , 
käsitettävä tarkasti heidän aikansa tietämyksen 
ja tapojen yleinen tila», tuo kirjailija sanoo. 
»Siinä on lopullinen selitys, siinä on alkusyy, 
joka määrää kaiken muun. Kokemus vahvistaa 
tätä totuutta. Jos seuraamme taiteen historian 
tärkeimpiä aikakausia, niin havaitsemme tosiaan­
kin, että taiteet ilmaantuvat ja katoavat niiden 
tietämyksen ja tapojen tiettyjen olotilojen muka­
na, joihin ne liittyvät. Esimerkiksi kreikkalainen 
tragedia, Aiskhyloksen, Sofokleen ja Euripideen 
tragedia, ilmaantui samanaikaisesti kreikkalais­
ten persialaisista saaman voiton kanssa, pienten 
kaupunkitasavaltojen sankarikaudella, sen suu­
ren jännityksen hetkellä, jonka ansiosta ne 
valloittivat itsenäisyytensä ja pystyttivät hege­
moniansa sivistysmaailmassa. Tuo tragedia katosi 
yhdessä sen riippumattomuuden ja tarmon kanssa, 
kun luonteiden pirstoutuneisuus ja Makedonian 
valloitus luovuttivat Kreikan vierasmaalaisten 
haltuun.— Aivan samoin goottilainen rakennus­
taide kehittyi rinnan feodaalisen järjestyksen 
lopullisen vakiintumisen kanssa yhdennentoista 
vuosisadan esirenessanssin kaudella, aikana, jol­
loin normannien ryöstöretkistä ja rosvoista 
vapautunut yhteiskunta pääsi lujittumaan. Se 
katosi aikana, jolloin suurempien tai pienempien 
paronien sotilasvalta alkoi rappeutua 1400-luvun 
lopulla kaikkine siitä juontuvine tapoineen 
uusien monarkioiden ilmaantumisen seurauk­
sena.— Samoin hollantilainen maalaustaide

221



kukoisti sinä maineikkaana aikana, jolloin sinnik­
kyytensä ja miehuullisuutensa ansiosta Hollanti 
heitti lopullisesti harteiltaan espanjalaisen ikeen, 
taisteli menestyksellisesti Englantia vastaan ja 
muuttui Euroopan rikkaimmaksi, teollisesti kehit­
tyneimmäksi ja kukoistavimmaksi valtioksi. Se 
alkoi rappeutua 1700-luvun alussa, jolloin Hol­
lanti aleni toisarvoiseen asemaan luovutettuaan 
etusijan Englannille ja muuttui vain erinomai­
sesti hoidetuksi pankiksi ja kauppakamariksi, 
rauhalliseksi ja mukavaksi, jossa saattoi viettää 
rauhallista porvarin elämää elättelemättä kun­
nianhimoisia aikeita ja kokematta syviä järky­
tyksiä. Samalla tavalla vihdoin myös ranskalai­
nen tragedia ilmaantui aikana, jolloin Ludvig 
XIV:nnen hallitessa varmasti vakiintunut monar­
kia toi tullessaan sovinnaisuuksien ylivallan, 
hovielämän, lahjotun ylimystön loisteliaisuuden 
ja eleganssin, ja se katosi, kun vallankumous 
poisti aatelisen yhteiskunnan ja hovietiketin... 
Samoin kuin luonnontutkijat tarkastelevat fyy­
sistä lämpötilaa ymmärtääkseen jonkin kasvin, 
kauran tai maissin, männyn tai aloen ilmaantu­
misen, on myös tutkittava moraalista lämpötilaa, 
jotta voitaisiin selittää yhden tai toisen taide­
lajin — pakanuudenaikaisten veistosten tai realis­
tisen maalaustaiteen, mystisen rakennustaiteen 
tai klassisen kirjallisuuden, hekumallisen musii­
kin tai idealistisen runouden — ilmaantuminen. 
Ihmishengen tuotteet samoin kuin elävän luon­
non tuotteetkin ovat selitettävissä vain niiden 
ympäristöstä.»*

Jokainen Marxin seuraaja on ehdottomasti 
samaa mieltä tästä kaikesta: nimenomaan jokai­
nen taideteos samoin kuin jokainen filosofinen

* »Philosophie de deuxifeme Edition. Paris 1872.
p. p. 13—17. [»Taiteen filosofia», 12. painos, Pariisi 1872, 
es. 13—17.]

222



järjestelmäkin voidaan selittää kyseisen aikakau­
den tietämyksen ja tapojen tilan mukaan. Miten 
sitten on selitettävissä tuo tietämyksen ja tapojen 
yleinen tila? Marxin seuraajat olettavat, että 
se selittyy yhteiskuntajärjestelmästä, sosiaalisen 
ympäristön ominaisuuksista. »Jokainen muutos 
ihmisten asemassa aiheuttaa muutoksia heidän 
mentaliteetissaan»*, sanoo samainen Taine. Ja 
se vastaa totuutta. Herää vain kysymys, mikä 
aiheuttaa muutoksia ihmisen yhteiskunnallisessa 
asemassa, ts. yhteiskuntajärjestelmässä? Vain 
tässä kysymyksessä »taloudelliset materialistit» 
ovat eri mieltä Täinen kanssa.

Täinen mielestä tieteenä historian tehtävä on 
viime kädessä »psykologinen tehtävä». Hänen 
mukaan tietämyksen ja tapojen yleinen tila luo 
paitsi taiteen, kirjallisuuden ja filosofian eri lajit 
myös kyseisen kansan teollisuuden ja sen kaikki 
yhteiskunnalliset laitokset. Tämä taas merkitsee, 
että sosiaalisen ympäristön perimmäinen syy pii­
lee »tietämyksen ja tapojen tilassa».

Näin ollen yhteiskunnallisen ihmisen psyyke 
määräytyy hänen asemansa mukaan, ja hänen ase­
mansa määräytyy hänen psyykensä mukaan. 
Tämä on jo meille tuttu antinomia, jota 
1700-luvun valistajat eivät mitenkään kyenneet 
voittamaan. Taine ei ratkaissut tuota antinomiaa. 
Hän antoi vain useissa erinomaisissa teoksissaan 
suuren määrän loistavia esimerkkejä, jotka valai­
sevat sen ensimmäistä väittämää, teesiä: tietä­
myksen ja tapojen tilan määrää sosiaalinen 
ympäristö.

Ranskalaiset Täinen aikalaiset, jotka kiistivät 
hänen esteettisen teoriansa, asettivat etutilalle 
antiteesin: sosiaalisen ympäristön ominaisuudet

* »Philosophie de l’a rt dans les Pays-Bas», Paris 1869, 
p. 96. [»Alankomaiden taiteen  filosofiaa», Pariisi 1869, s. 96.]

223



määräytyvät tietämyksen ja tapojen tilasta.* 
Tuollaista kiistaa voidaan jatkaa aina Kristuksen 
toiseen tulemiseen asti ratkaisematta kohtalo­
kasta antinomiaa ja vieläpä huomaamatta sfen 
olemassaoloa.

Yksin Marxin historiallinen oppi ratkaisee anti- 
nomian ja vie siten kiistan onnelliseen päätökseen 
tai antaa ainakin mahdollisuuden niille, joilla on 
korvat kuullakseen ja aivot ajatellakseen, lopet­
taa se onnellisesti.

Sosiaalisen ympäristön ominaisuudet määräy­
tyvät kunakin kyseisenä aikana vallitsevasta 
tuotantovoimien tilasta. Mikäli on olemassa tietty 
tuotantovoimien tila, ovat myös olemassa sosiaa­
lisen ympäristön ominaisuudet, on myös olemassa 
ympäristöä vastaava mentaliteetti, on myös ole­
massa toisaalta ympäristön ja toisaalta tietämyk­
sen ja tapojen välinen vuorovaikutus. Brunetiere 
on aivan oikeassa sanoessaan, että me emme 
ainoastaan mukaudu ympäristöön, vaan myös 
mukautamme sitä omiin tarpeisiimme. Saatatte 
kysyä, mistä johtuvat tarpeet, jotka eivät vastaa 
ympäristömme ominaisuuksia. Niitä synnyttää

* »Nous sublssons 1’Influence du milieu politique ou histo- 
rique, nous sublssons 1'influence du milieu social, nous subis- 
sons aussi l’influence du milieu physique. Mais il ne faut pas 
oublier que si nous la subissons, nous pouvons pourtant aussi 
lui resister et vous savez sans doute qu’il у en a de mömora- 
bles exemples... Si nous subissons l’influence du milieu, un 
pouvoir que nous avons aussi, c*est de ne pas nous laisser 
faire, ou pour dire encore quelque chose de plus, c’est de 
conformer, c’est d’adapter le milieu lui-т ё т е  ä поз propres 
convenances.» (F. Brunetiire, L’övolution de la critique depuis 
la renaissance Jusqu’ä nos jours. Paris 1890, p. p. 260—261.)

[»Meihin vaikuttaa poliittinen eli historiallinen ympäristö, 
meihin vaikuttaa sosiaalinen ympäristö, meihin vaikuttaa myös 
fyysinen ympäristö. Ei pidä silti unohtaa, että Joskin se vai­
kuttaa meihin, voimme me samalla vastustaa tuota vaikutusta,
Iosta teillä on tiedossanne monia mieleenpainuvia esimerk­
kiä... Kun ympäristö vaikuttaa meihin, on meillä myös kyky 

olla alistumatta sen vaikutukseen ja sitä paitsi voimme 
sovittaa, mukauttaa itse ympäristön omiin tarpeisiimme.» 
(F. Brunetiire, Kritiikin kehitys renessanssia!alta nykypäi­
viin, Pariisi 1890, ss. 260—261.)]

224



meissä — sanoessamme näin tarkoitamme paitsi 
aineellisia myös kaikkia niin sanottuja ihmisten 
henkisiä tarpeita — se samainen historiallinen 
liike, se samainen tuotantovoimien kehitys, jonka 
vuoksi jokainen kyseinen yhteiskuntajärjestelmä 
osoittautuu ennemmin tai myöhemmin epätyy­
dyttäväksi, vanhentuneeksi, perinpohjaista uudis­
tusta kaipaavaksi ja kelpaa ehkäpä suorastaan 
vain romutettavaksi. Edellä osoitimme jo oikeu­
dellisten laitosten esimerkin perusteella, miten 
ihmisten mentaliteetti saattaa edeltää heidän 
kyseisiä yhteiselämän muotoja.

Olemme varmoja siitä, että monet meihin jopa 
myötämielisesti suhtautuvista lukijoista muista­
vat nämä rivit luettuaan joukon tapauksia, joukon 
historiallisia ilmiöitä, joita ei nähtävästi miten­
kään voida selittää meidän näkökannaltamme. 
Ja lukijat ovat jo valmiit sanomaan meille: 
»olette oikeassa, mutta ette aivan; oikeassa, jos­
kaan ei täysin, ovat myös vastakkaisella kannalla 
olevat; sekä he että te tunnette vain toisen puo­
len totuutta.» Älkää silti kiirehtikö, lukija, älkää 
etsikö pelastusta eklektisismistä ennen kuin 
olette omaksunut kaiken sen, mitä voi antaa 
nykyaikainen monistinen eli materialistinen his­
toriankäsitys.

Tähän asti väittämämme ovat välttämättömyy­
den pakosta olleet hyvin abstraktisia. Tie­
dämme jo kuitenkin, että abstraktista totuutta 
ei ole, totuus on aina konkreettinen. Meidän on 
annettava perusajatuksillemme konkreettisempi 
muoto.

Koska melkein jokainen yhteiskunta kokee 
naapureidensa vaikutuksen, niin voidaan sanoa, 
että jokaisella yhteiskunnatta on olemassa vuo­
rostaan tietty yhteiskunnallinen, historiallinen 
ympäristö, joka vaikuttaa sen kehitykseen .

15-190
225



Kunkin kyseisen yhteiskunnan naapureiltaan 
saamien vaikutusten summa ei voi milloinkaan 
olla yhtä suuri kuin toisen yhteiskunnan samaan 
aikaan saamien vaikutusten summa. Siksi jokai­
nen yhteiskunta elää omassa erityisessä historial­
lisessa ympäristössään, joka saattaa muistuttaa — 
ja usein tosiaan muistuttaakin — hyvin suuresti 
toisten kansojen historiallista ympäristöä, mutta 
ei milloinkaan voi olla eikä ole identtinen sen 
kanssa. Tämä tuo tavattoman suurta moni­
naisuutta siihen yhteiskunnallisen kehityksen 
prosessiin, joka entiseltä, abstraktiselta näkö­
kannaltamme näytti äärimmäisen kaavamai­
selta.

Tässä esimerkki. Sukuliitto on kaikille ihmis- 
yhteiskunnille niiden määrätyllä kehitysasteella 
ominainen yhteiselämän muoto. Historiallisen 
ympäristön vaikutuksesta suvun kohtalot ovat 
kuitenkin hyvin monenlaisia eri heimoilla. Tuo 
vaikutus antaa itse suvulle tietynlaisen, niin 
sanoaksemme yksilöllisen luonteen, se hidastaa 
tai nopeuttaa suvun hajoamista ja varsinkin 
moninaistaa tuota hajoamisprosessia. Hajoamis­
prosessin moninaisuus taas aiheuttaa niiden 
yhteiselämän muotojen moninaisuuden, joille 
sukuyhteiskunta luovuttaa paikkansa. Tähän 
mennessä olemme sanoneet, että tuotantovoimien 
kehitys johti yksityisomistuksen ilmaantumiseen, 
alkukantaisen kommunismin häviämiseen. Nyt 
meidän on sanottava, että alkukantaisen kommu­
nismin raunioille muodostunut yksityisomistus 
sai kunkin kyseisen yhteiskunnan historiallisen 
ympäristön vaikutuksesta erilaisen luonteen. 
»Aasialaisen, eritoten intialaisen yhteisöomistuk- 
sen muotojen huolellinen tutkiminen osoittaisi, 
miten erilaisista alkukantaisen yhteisön muo­
doista olivat juontuneet sen erilaiset hajoamis- 
muodot. Esimerkiksi roomalaisen ja saksalaisen

226



yksityisomistuksen tyyppi voitaisiin juontaa 
erilaisista intialaisen yhteisön muodoista.»*

Kyseisen yhteiskunnan historiallisen ympäris­
tön vaikutus tuntuu tietenkin sen ideologiankin 
kehityksessä. Heikentävätkö ulkomaiset vaiku­
tukset tuon kehityksen riippuvuutta yhteiskun­
nan taloudellisesta rakenteesta, ja jos heikentä­
vät, niin missä määrin?

Verratkaa Aineiasta Odysseiaan tai ranska­
laista klassista tragediaa kreikkalaisten klassi­
seen tragediaan. Verratkaa venäläistä 1700-luvun 
tragediaa ranskalaiseen klassiseen tragediaan. 
Mitä huomaatte? Aineias on vain Odysseian jäl­
jittelyä, ranskalaisten klassinen tragedia on vain 
kreikkalaisen tragedian jäljittelyä; venäläinen 
1700-luvun tragedia on laadittu, vaikkakin tai­
tamattomasti, ranskalaisen mallin mukaan. Kaik­
kialla on jäljittelyä, mutta jäljittelijää erottaa 
esikuvastaan koko se etäisyys, joka on jäljitteli- 
jän synnyttäneen yhteiskunnan ja sen yhteiskun­
nan välillä, jossa esikuva eli. Ottakaa sitä paitsi 
huomioon, että emme puhu suuremmasta tai pie­
nemmästä viimeistelyn huolellisuudesta, vaan 
siitä, mikä muodostaa taideteoksen sielun. Ketä 
muistuttaa Rasinin Akhilleus, kreikkalaistako, 
joka on vasta hiljan päässyt barbaarisuuden 
tilasta, vai 1600-luvun markiisia — talon rou- 
ge’a? Aineiaan henkilöhahmoista on huomautettu, 
että ne ovat Augustuksen aikaisia roomalaisia. 
Venäläisten 1700-luvun niin sanottujen trage- 
diain henkilöhahmoista on tosin vaikea sanoa, 
että ne kuvaavat senaikaisia venäläisiä, mutta itse 
niiden kelvottomuus on todisteena venäläisen 
yhteiskunnan tilasta. Ne heijastavat sen epäkyp- 
syyttä .61

* »Zur K ritik der politiechen Oekonomie», S. 10, Anmer- 
kun*. [»Poliittisen taloustieteen arvostelua», s. 10, Huomau­
tus.!

15*
227



Toinen esimerkki. Locke oli eittämättä opettaja 
suurimmalle osalle ranskalaisia 1700-luvun filo­
sofeja (Helvetius nimitti häntä kaikkien aiko­
jen ja kansojen suurimmaksi metafyysikoksi). 
Lockea erotti silti hänen ranskalaisista oppilais­
taan juuri se sama välimatka, joka erotti 
Englannin »glorious revolution’in» aikaista yh­
teiskuntaa ranskalaisesta yhteiskunnasta, jollai­
nen se oli muutamia vuosikymmeniä ennen 
Ranskan kansan »great rebellion’ia»62.

Kolmas esimerkki. Saksan 40-luvun »todelliset 
sosialistit»63 kuljettivat maahan aatteitaan suoraa 
päätä Ranskasta. Voidaan sanoa, että noihin aat­
teisiin lyötiin kuitenkin jo rajalla sen yhteis­
kunnan leima, jossa niiden tuli levitä.

Toisen maan kirjallisuuden vaikutus toisen 
maan kirjallisuuteen on siis suoraan verrannolli­
nen noiden maiden yhteiskunnallisten suhteiden 
samankaltaisuuteen. Sitä ei ole lainkaan ole­
massa, kun tuo samankaltaisuus on nollan arvoi­
nen. Esimerkki: Afrikan neekerit eivät ole tähän 
mennessä -kokeneet vähäisintäkään Euroopan 
kirjallisuuden vaikutusta. Tuo vaikutus on yksi­
puolista, kun toinen kansa ei takapajuisuutensa 
vuoksi voi antaa mitään toiselle enempää muodon 
kuin sisällönkään mielessä. Esimerkki: viime 
vuosisadan ranskalainen kirjallisuus vaikutti 
Venäjän kirjallisuuteen, mutta ei saanut vähää­
kään vaikutteita Venäjältä. Ja vihdoin tuo vai­
kutus on molemminpuolista, kun yhteiskunnallisr 
ten olojen ja siis myös kulttuurikehityksen 
samankaltaisuuden seurauksena kumpikin kah­
desta vuorovaikutuksessa olevasta kansasta voi 
lainata jotakin toiseltaan. Esimerkki: vaikuttaes­
saan Englannin kirjallisuuteen Ranskan kirjal­
lisuus koki vuorostaan sen vaikutuksen.

Ranskan pseudoklassinen kirjallisuus miellytti 
aikoinaan kovasti Englannin ylimystöä. Englan-

228



tilaiset jäljittelijät eivät kuitenkaan milloinkaan 
voineet saavuttaa ranskalaisten esikuviensa tasoa. 
Tämä johtui siitä, että kaikista ponnistuksistaan 
huolimatta englantilaiset aristokraatit eivät voi­
neet siirtää Englantiin niitä yhteiskunnallisia 
suhteita, joiden vallitessa ranskalainen pseudo- 
klassinen kirjallisuus oli päässyt kukoistamaan.

Ranskalaiset filosofit olivat ihastuneet Locken 
filosofiaan. He menivät kuitenkin paljon pitem­
mälle kuin opettajansa. Tämä johtui siitä, että 
Ranskassa heidän edustamansa luokka eteni 
taistelussaan vanhaa järjestelmää vastaan paljon 
pitemmälle kuin se Englannin yhteiskuntaluokka, 
jonka pyrkimykset ilmenivät Locken filosofisissa 
teoksissa.

Kun on kysymyksessä tavattoman voimakkaas­
ti toisiinsa vaikuttavien yhteiskuntien kokonai­
nen järjestelmä — sellainen kuin esimerkiksi 
uuden ajan Euroopassa —, niin ideologinen kehi­
tys kussakin noista yhteiskunnista mutkistuu 
yhtä suuresti kuin taloudellinen kehityskin sen 
muiden maiden kanssa käymän herkeämättömän 
kauppavaihdon vaikutuksesta.

Silloin meillä tulee olemaan ikään kuin yksi, 
koko sivistyneelle ihmiskunnalle yhteinen kir­
jallisuus. Ja samoin kuin eläintieteessä suku 
jakautuu lajeihin, jakautuu tuo maailmankirjalli­
suus eri kansojen kirjallisuuksiin.

<  Jokainen kirjallisuusvirtaus, jokainen filoso­
finen idea saa oman erityisen sävytyksen, toisi­
naan melkein uuden merkityksen kussakin eril­
lisessä sivistysmaassa. > *

Kun Hume saapui Ranskaan, ranskalaiset 
»filosofit» tervehtivät häntä hengenheimolaise- 
naan. Ollessaan kerran päivällisellä Holbachin 
luona tuo ranskalaisten filosofien epäilemätön

* [Tämä lause on vain ensimmäisessä painoksessa.]

229



hengenheimolainen otti puheeksi »luonnollisen 
uskonnon». Hän sanoi: »Mitä tulee ateisteihin, 
niin en usko heitä olevan olemassakaan, sillä en 
ole kertaakaan tavannut ainuttakaan.» »Luonnon 
järjestelmän» tekijä vastasi hänelle: »Tähän 
asti teitä on aika huonosti onnistanut. Tässä 
pöydän takana on nyt ensi näkemäksenne seit­
semäntoista ateistia.» Samainen Hume vaikutti 
ratkaisevalla tavalla Kantiin, joka tunnusti, että 
Hume herätti hänet dogmaattisesta horrostilasta. 
Kantin filosofia eroaa kuitenkin huomattavasti 
Humen filosofiasta. Sama aatevarasto johdatti 
ranskalaiset materialistit taisteluhenkiseen ateis­
miin, Humen uskonnolliseen indifferentismiin ja 
Kantin »käytännölliseen» uskontoon. Tämä joh­
tui siitä, että uskonnon kysymyksellä ei ollut 
tuona aikana Englannissa sitä osuutta, jota se 
esitti Ranskassa, eikä Ranskassa sitä osuutta, 
jota se esitti Saksassa. Uskonnon kysymyksen 
erilaisen merkittävyyden aiheutti se, että yhteis­
kunnallisten voimien keskinäissuhde kussakin 
noista maista oli erilainen. Olemukseltaan saman­
laiset, mutta kehitystasonsa puolesta eriävät 
yhteiskunnalliset ainekset yhdistyivät eri tavalla 
Euroopan eri maissa ja saivat aikaan sen, että 
kussakin niistä oli hyvin omalaatuinen »tietämyk­
sen ja tapojen tila», joka ilmeni kirjallisuudessa, 
filosofiassa, taiteessa jne. Seurauksena siitä sama 
kysymys saattoi kiihdyttää kovasti ranskalaisia, 
mutta jättää englantilaiset välinpitämättömiksi, 
edistysmielinen saksalainen saattoi suhtautua 
kunnioittavasti samaan seikkaan, jota edistysmie­
linen ranskalainen vihasi sydämestään. Mitä 
saksalaisen filosofian on kiittäminen tavattoman 
suurista saavutuksistaan? Hegel vastasi, että 
saksalaista todellisuutta, sillä ranskalaisilla ei 
riitä aikaa filosofian harrastuksiin, elämä sysää 
heitä käytännön piiriin (zum Praktischen), -sak-

230



salainen todellisuus taas on järjenmukaisempaa, 
ja saksalaiset voivat rauhassa paneutua teorian 
kehittelyyn (beim Theoretischen stehen bleiben). 
Itse asiassa tuo saksalaisen todellisuuden näen­
näinen järjenmukaisuus oli vain Saksan sosiaa­
lisen ja poliittisen elämän köyhyyttä, eikä silloi­
sella saksalaisella sivistyneistöllä ollut muuta 
valintaa kuin palvella vastenmielisen »todellisuu­
den» virkailijoina (sopeutua »käytännölliseen») 
tai etsiä lohdutusta teoriasta, keskittää tuolle 
alalle koko intohimon voima ja ajatuksen mahti. 
Elleivät käytäntöön paneutuneet edistyneemmät 
maat olisi vieneet eteenpäin saksalaisten teoreet­
tista ajattelua, elleivät ne olisi herättäneet näitä 
»dogmaattisesta horros tilasta», ei tuo kielteinen 
ominaisuus.— sosiaalisen ja poliittisen elämän 
köyhyys — olisi milloinkaan saanut aikaan sitä 
tavattoman suurta myönteistä tulosta, jona oli 
saksalaisen filosofian loistava kukoistus.

Goethen Mefisto sanoo: »Vernunft wird Un- 
sinn, Wohlthat — Plage.»* Saksalaisen filosofian 
historiaan voitaneen uskaltautua soveltamaan 
seuraava paradoksi: mielettömyys synnytti jär­
jen, onnettomuus osoittautui suotuisaksi.

Tähän voimme nähtävästi lopettaa esityksem­
me tämän osan. Tehkäämme yhteenveto sano­
tusta.

Kansainvälisessä elämässä ilmenee vuorovaiku­
tus samoin kuin kansojen sisäisessäkin elämässä; 
se on täysin luonnollinen ja ehdottoman välttämä­
tön, mutta sinänsä se ei kuitenkaan selitä vielä 
kerrassaan mitään. Vuorovaikutuksen ymmärtä­
miseksi on saatava selville vuorovaikutuksessa 
olevien voimien ominaisuudet, ja muuttukootpa 
nuo ominaisuudet vuorovaikutuksen seurauksena 
kuinka paljon hyvänsä, ei tuo vuorovaikutus voi

* [»Mielettömyyttä on tu llu t viisaudesta, pahaa hyvästä.»]

231



kuitenkaan olla niiden viimeisenä selityksenä. 
Tarkastelemassamme tapauksessa vuorovaikutuk­
sessa olevien voimien laatu, toisiinsa vaikuttavien 
yhteiskunnallisten organismien ominaisuudet saa­
vat selityksensä viime kädessä jo tuntemastamme 
seikasta: noiden organismien taloudellisesta 
rakenteesta, joka määräytyy niiden tuotantovoi­
mien tilan mukaan.

Nyt esittämämme historiallinen filosofia on 
toivottavasti muotoutunut jo hieman konkreetti­
semmaksi. Se on kuitenkin yhä vielä abstrakti­
nen, se on yhä vielä kaukana »elävästä elämästä». 
Meidän on otettava uusi askel tuon «elävän 
elämän» suuntaan.

Puhuimme alussa »yhteiskunnasta», sitten 
siirryimme yhteiskuntien vuorovaikutukseen. Yh­
teiskunnathan eivät ole samanlaisia kokoonpa­
noltaan; mehän jo tiedämme, että alkukantaisen 
kommunismin hajoaminen johti eriarvoisuuteen, 
eriävät ja usein täysin vastakkaiset intressit 
omaavien luokkien syntyyn. Tiedämme jo, että 
luokat käyvät keskenään miltei herkeämätöntä, 
joko piilevää tai ilmeistä, jatkuvaa tai kärjistyvää 
taistelua. Ja tuo taistelu vaikuttaa voimakkaasti, 
erittäin merkityksellisesti ideologian kehitykseen. 
Voidaan sanoa liioittelematta, että emme ymmär­
rä mitään tuosta kehityksestä, ellemme ota huo­
mioon luokkataistelua.

»Tahdotteko tietää Voltairen tragedian todelli­
sen syyn, jos niin voidaan sanoa?» Brunetiere 
kysyy. »Etsikää sitä ensinnäkin Voltairen per­
soonallisuudesta ja varsinkin häntä pakotta­
neesta tarpeesta tehdä jotakin sellaista, mikä 
eroaisi Rasinin ja Quinaultin tekemästä, ja 
samalla seurata kuitenkin näitä. Romanttisesta 
draamasta, Hugon ja Dumasin draamasta roh­
jenen sanoa, että se määräytyi kokonaan Voltai­
ren draaman mukaan. Mikäli romantismi ei

232



halunnut tehdä sitä tai tätä näyttämöllä, niin 
vain siksi, että se halusi tehdä toisin kuin klas­
sisismi... Kirjallisuudessa samoin kuin taiteessa­
kin yksilön tekemän vaikutuksen jälkeen on tär­
kein teosten toisiin teoksiin tekemä vaikutus. 
Toisinaan pyrimme kilpailemaan edeltäjiemme 
kanssa heidän omassa lajissaan; sitä tietä lujit­
tuvat tietyt menetelmät, muodostuvat koulukun­
nat ja vakiintuvat perinteet. Toisinaan taa$ 
pyrimme tekemään toisin kuin edeltäjämme; 
silloin kehityksen ja perinteen välille syntyy 
ristiriita, ilmaantuu uusia koulukuntia ja mene­
telmät uudistuvat.»*

Kun jätämme toistaiseksi syrjään yksilön 
osuutta koskevan kysymyksen, huomaamme, että 
jo kauan sitten olisi pitänyt syventyä »teosten 
toisiin teoksiin tekemään vaikutukseen». Kerras­
saan kaikkien ideologioiden kehitys tapahtuu 
Brunetieren osoittamaa tietä. Jokaisen aikakau­
den ideologit joko seuraavat edeltäjiään kehittäen 
näiden ajatuksia, käyttäen näiden menetelmiä ja 
uskaltautuen ainoastaan »kilpailemaan» näiden 
kanssa tai he nousevat vanhoja aatteita ja mene­
telmiä vastaan, heidän ja edeltäjien välille syn­
tyy ristiriita. Saint-Simon sanoisi, että orgaaniset 
aikakaudet vaihtuvat kriittisiin. Varsinkin jäl­
kimmäiset ovat huomion arvoisia.

Ottakaamme mikä kysymys tahansa, vaikkapa 
rahakysymys. Merkantilisteille rahat merkitsivät 
par excellence** rikkautta: he antoivat rahalle 
liioitellun, miltei poikkeuksellisen merkityksen. 
Merkantilisteja vastaan nousseet henkilöt joudut­
tuaan »ristiriitaan» näiden kanssa eivät ainoas­
taan korjanneet näiden poikkeuksellisuutta, *vaan 
he itsekin, ainakin kaikkein kiivaimmat heistä,

* L. c., p. p. 262—263. [Siteerattu teos, ss. 262—263.1
** [ennen muuta.)

233



vajosivat poikkeuksellisuuteen, nimenomaan ai­
van vastakkaiseen äärimmäisyyteen: rahat ovat 
pelkkiä sovinnaisia merkkejä, niillä ei ole 
sinänsä kerrassaan mitään arvoa. Muiden muassa 
Humella oli tällainen käsitys rahasta. Kun mer- 
kantilistien näkökanta voitiin selittää heidän 
aikansa tavaratuotannon ja vaihdon kehittymät­
tömyydellä, niin olisi omituista selittää heidän 
vastustajiensa näkökantaa pelkästään sillä, että 
tavaratuotanto ja vaihto olivat kehittyneet hyvin 
voimakkaasti. Eihän tuo myöhempi kehitys muut­
tanut hetkeksikään rahaa sisäistä arvoa vailla 
oleviksi sovinnaisiksi merkeiksi. Mistä sitten oli 
lähtöisin Humen näkökannan poikkeuksellisuus? 
Se oli lähtöisin taistelusta, hänen ja merkantilis- 
tien välisestä ristiriidasta. Hän tahtoi »tehdä toi­
sin» kuin merkantilistit, samoin kuin romantikot 
»tahtoivat tehdä toisin» kuin klassikot. Siksi 
voidaan sanoa — samoin kuin Brunetiere sanoi 
romanttisesta draamasta —, että Humen käsitys 
rahasta määräytyi kokonaan merkantilistien 
näkökannan mukaan ollen sen vastakohta.

Toinen esimerkki: 1700-luvun filosofit taisteli­
vat jyrkästi ja päättävästi kaikenlaista mystisis­
miä vastaan. Kaikki ranskalaiset utopistit olivat 
enemmässä tai vähemmässä määrin uskovaisia. 
Mikä aiheutti paluun mystisismiin? Oliko sellai­
silla henkilöillä kuin »Uuden kristinuskon»64 
tekijällä, vähemmän »lumieres»* kuin ensyklope­
disteilla? Ei, heillä ei ollut vähemmän lumieres, 
ja yleensäkin heidän katsomuksensa liittyivät 
hyvin kiinteästi ensyklopedistien katsomuksiin. 
He polveutuivat suorinta tietä ensyklopedisteista, 
mutta heidän ja näiden kesken oli syntynyt 
»ristiriita» eräissä kysymyksissä, nimittäin yhteis­
kunnan organisaatiota koskevassa kysymyksessä,

* [tietoja.]

234



ja heissä syntyi tarve »tehdä toisin» kuin 
ensyklopedistit; heidän suhteensa uskontoon oli 
suorastaan vastakohta »filosofien» suhteelle sii­
hen, heidän uskonnollinen katsomuksensa sisältyi 
jo »filosofien» katsomukseen.

Ottakaa vihdoin filosofian historia. Ranskassa 
1700-luvun jälkipuoliskolla pääsi voitolle mate­
rialismi; sen lipun alla esiintyi Ranskan tiers 
etat’in* ääriryhmä. Englannissa 1600-luvullä 
harrastivat materialismia vanhan järjestelmän 
puolustajat, aristokraatit, yksinvaltiuden kannat­
tajat. Tämänkin syy on selvä. Henkilöt, joiden 
kanssa Englannin restauraatioajan aristokraatit 
olivat »ristiriidassa», olivat äärimmäisiä uskon­
nollisia fanaatikkoja. Taantumukselliset joutuivat 
etenemään aina materialismiin saakka »tehdäk­
seen toisin» kuin he. Ranskassa 1700-luvulla 
tapahtui juuri päinvastoin: uskontoa kannattivat 
vanhan järjestelmän puolustajat, ja materialis­
miin päätyivät äärivallankumoukselliset. Inhi­
millisen ajattelun historia on täynnä tällaisia 
esimerkkejä ja ne kaikki vahvistavat samaa: 
jotta voitaisiin ymmärtää kunkin kyseisen kriit­
tisen aikakauden »tietämyksen tila», jotta voi­
taisiin selittää, miksi tuolla aikakaudella pääse­
vät voitolle nimenomaan ne eivätkä muut opit, 
on aluksi tutustuttava edellisen aikakauden »tie­
tämyksen tilaan»; on saatava selville, millaiset 
opit ja suuntaukset olivat tuolloin vallitsevina. 
Muussa tapauksessa emme ymmärrä ollenkaan 
kyseisen aikakauden tietämyksen tilaa, perehtyi- 
simmepä kuinka hyvin tahansa sen talouselä­
mään.

Tätäkään ei silti pidä ymmärtää abstraktisesta 
niin kuin venäläinen »intelligentsija» on tottunut 
kaiken ymmärtämään. Minkään aikakauden ideo-

* [kolmannen säädyn.]

235



logit eivät taistele edeltäjiään vastaan sur toute 
la ligne*, inhimillisen tietouden ja yhteiskunnal­
listen suhteiden kaikissa kysymyksissä. Ranska­
laiset 1800-luvun utopistit yhtyivät täysin ensyk- 
lopedisteihin monissa antropologisissa katsomuk­
sissa; englantilaiset restauraatioajan aristokraatit 
olivat täysin samaa mieltä vihaamiensa puritaa­
nien kanssa monissa, muun muassa kansalaisoi­
keutta koskevissa kysymyksissä jne. Psykologi­
nen alue jakautuu provinsseihin, provinssit 
ujesteihin, ujestit volosteihin ja yhteisöihin, 
yhteisöt ovat erillisten henkilöiden (ts. erillisten 
kysymysten) muodostamia liittoja. Kun syntyy 
ristiriita ja syttyy taistelu, se tempaa tuoksinaansa 
vain erinäiset provinssit — ellei erinäisiä ujes- 
teja —, ja vain sen heijastunut vaikutus ulottuu 
naapurialueille. Hyökkäyksen kohteena on lähin­
nä se provinssi, jolle hegemonia on kuulunut 
edellisellä aikakaudella. »Sodan onnettomuudet» 
leviävät vasta vähitellen sen lähinaapureille, 
jotka ovat hyökkäyksen kohteena olleen provins­
sin uskollisia liittolaisia. Siksi on lisättävä, että 
kunkin kyseisen kriittisen aikakauden luontee­
seen perehdyttäessä on saatava selville paitsi 
edellisen orgaanisen aikakauden mentaliteetin 
yleisiä piirteitä tuon mentaliteetin yksilöllisetkin 
erikoisuudet. Toisella historiallisella aikakaudella 
hegemonia kuuluu uskonnolle, toisella politii­
kalle jne. Tämä seikka kuvastuu välttämättä 
niiden vastaavien kriittisten aikakausien luon­
teessa, joista kukin olosuhteista riippuen joko 
hyväksyy muodollisesti edelleenkin vanhan hege­
monian antaen uuden, vastakkaisen sisällön val­
litseville käsityksille (esimerkiksi Englannin 
ensimmäinen vallankumous), tai kiistää nuo 
käsitykset kokonaan, ja silloin hegemonia siirtyy

* [kautta linjan.]

236



ajattelun uusille provinsseille (esimerkiksi ranska* 
lainen valistuskirjallisuus). Kun muistamme, että 
nuo eri psykologisten provinssien hegemonian 
johdosta käydyt kiistat leviävät niiden naapuri- 
provinsseihinkin ja leviävät kussakin eri tapauk­
sessa eri määrissä ja eri suuntiin, niin ymmär­
rämme, miten sopimatonta on tässä samoin kuin 
muuallakin pysähtyä abstraktisiin väittämiin.

»Kaikki saattaa olla niin», vastustajamme 
sanovat, »mutta emme näe, päitä tekemistä tässä 
on luokkataistelulla, ja meistä vaikuttaa kovasti 
siltä, että alkuinnostuksenne sen suhteen on 
mennyt myttyyn. Nyt tunnustatte itse, että inhi­
millisen ajattelun liikunta tapahtuu joidenkin 
erikoisten lakien mukaan, joilla ei ole mitään 
yhteistä talouselämän lakien kanssa tai sen tuo­
tantovoimien kehityksen kanssa, josta olette 
paasanneet niin että korvissamme humisee.» — 
Kiiruhdamme vastaamaan.

Yksikään »taloudellisista» materialisteista ei 
tietääksemme ole kiistänyt sitä, että inhimillisen 
ajattelun kehityksessä, tarkemmin sanoen inhi­
millisten käsitysten ja käsitteiden yhdistymisessä 
ovat omat erikoiset lakinsa. Kukaan heistä ei ole 
samastanut esimerkiksi logiikan lakeja ja tava- 
ranvaihdon lakeja. Siitä huolimatta yksikään 
tuon lajin materialisteista ei ole pitänyt mahdol­
lisena etsiä ajattelun laeista ihmiskunnan älyl­
lisen kehityksen perimmäistä syytä, tärkeintä 
liikevoimaa. Nimenomaan tässä suhteessa »talou­
delliset materialistit» eroavat edukseen idealis­
teista ja varsinkin eklektikoista.

Kun mahalaukussa on tietty määrä ravintoa, 
alkaa se toimia mahalaukussa tapahtuvan ruoan­
sulatuksen yleisten lakien mukaisesti. Voidaanko 
silti noiden lakien avulla vastata kysymykseen, 
miksi teidän mahalaukkunne saa joka päivä 
maukasta ja ravitsevaa ruokaa, jota minä taas

237



saan harvoin? Selittävätkö nuo lait, miksi toiset 
syövät liian paljon ja toiset taas kuolevat näl­
kään? Selitystä on nähtävästi etsittävä joltain 
muulta alalta, toisenlaisten lakien vaikutuksesta. 
Samoin on ihmisjärjen laita. Mikäli se on jou­
tunut tiettyyn asemaan, ja mikäli se saa ympä­
ristöstä tiettyjä vaikutelmia, se yhdistää ne tiet­
tyjen lakien mukaan (tässäkin tulokset ovat 
äärettömän moninaisia saatujen vaikutelmien 
moninaisuuden vuoksi). Mikä sen saattaa tiet­
tyyn asemaan? Mistä johtuu uusien vaikutel­
mien saanti ja luonne? Tässä on kysymys, jota 
eivät ratkaise mitkään ajattelun lait.

Edelleen. Kuvitelkaa, että kimmoisa pallo 
putoaa korkealta tornista. Sen liike tapahtuu 
kaikkien tunteman ja hyvin yksinkertaisen 
mekaniikan lain mukaan. Pudotessaan pallo iskee 
kaltevaan pintaan. Sen liike muuttuu toisen, niin 
ikään hyvin yksinkertaisen ja kaikkien tunte­
man mekaniikan lain mukaan. Tuloksena saam­
me murtoviivan mukaisen liikkeen, josta voidaan 
sanoa ja on sanottava, että se muodostui kum­
mankin mainitun lain yhteisestä vaikutuksesta. 
Mistä ilmaantui kalteva pinta, johon pallo iski? 
Sitä ei selitä enempää edellinen tai jälkimmäi­
nen laki kuin niiden yhteisvaikutuskaan. Aivan 
samoin tapahtuu inhimilliselle ajattelulle. Mistä 
ilmaantuvat ne seikat, joiden takia sen liike 
joutuu määrättyjen lakien yhteisen vaikutuksen 
alaiseksi? Sitä eivät selitä mitkään ajattelun eril­
liset lait eikä niiden yhteisvaikutus.

Ajattelun liikkeen aiheuttaneita seikkoja on 
etsittävä sieltä, mistä niitä etsivät ranskalaiset 
valistajat. Me emme kuitenkaan pysähdy nyt 
enää niihin puitteisiin, joita he eivät voineet ylit­
tää. Me emme ainoastaan totea, että ihminen 
kaikkine ajatuksineen ja tunteineen on yhteis­
kunnallisen ympäristön tuote, vaan koetamme

238



ymmärtää tuon ympäristön synnyn. Sanomme, 
että sen ominaisuudet määräytyvät niistä ja niis­
tä ihmisen ulkopuolella olevista ja hänen tahdos­
taan riippumattomista syistä. Ihmisten tosiasial­
lisissa keskinäissuhteissa tapahtuvat moninaiset 
muutokset aiheuttavat väistämättä muutoksia 
»tietämyksen «tilassa», aatteiden, tunteiden ja 
uskomusten keskinäisissä suhteissa. Aatteet, tun- 
teet ja uskomukset punoutuvat toisiinsa omien 
erikoisten lakiensa mukaisesti. Noiden lakien 
vaikutuksen panevat kuitenkin alulle ulkoiset 
seikat, joilla ei ole mitään yhteistä noiden lakien 
kanssa. Siellä, missä Brunetiere näki vain tois­
ten kirjallisten teosten vaikutuksen toisiin, me 
näemme lisäksi syvempänä piilevän yhteiskun­
nallisten ryhmien, kerrosten ja luokkien vuoro­
vaikutuksen; siellä, missä hän yksinkertaisesti 
sanoo, että ilmaantui • ristiriita ja ihmiset halu­
sivat tehdä päinvastaista kuin olivat tehneet 
heidän edeltäjänsä, me lisäämme, että he halusi­
vat tehdä niin siksi, kun heidän tosiasiallisissa 
suhteissaan oli ilmaantunut uusi ristiriita, kun 
etualalle oli astunut uusi yhteiskuntakerros tai 
luokka, joka ei voinut enää elää samoin kuin 
vanhan ajan ihmiset olivat eläneet.

Kun Brunetiere tiesi vain sen, että romantikot 
halusivat vastustaa klassikkoja, niin Brandes 
koetti selittää heidän taipumustaan »ristiriitaan» 
sen yhteiskuntaluokan asemalla, johon he kuului­
vat. Palauttakaa mieleenne, mitä hän sanoi muun 
muassa restauraatioajan ja Ludvig Filipin aikaisen 
ranskalaisen nuorison romanttisten mielialojen 
syystä.

Kun Marx sanoi: »Jotta jokin sääty olisi par 
excellence vapauttaja säät у , on tarpeen, että 
jokin toinen sääty olisi yleisessä tajunnassa päin­
vastoin orj uutta jasääty»65, — viittasi hän myös 
erikoiseen ja hyvin tärkeään yhteiskunnallisen

239



ajattelun kehityslakiin. Tuo laki vaikuttaa ja voi 
vaikuttaa kuitenkin vain luokkajakoisissa yhteis­
kunnissa; se ei vaikuttanut eikä voinut vaikuttaa 
alkukantaisissa yhteiskunnissa, joissa ei ollut 
luokkia eikä niiden taistelua.

Miettikäämme tuon lain vaikutusta. Kun mpu
väestö pitää tiettyä säätyä kaikkien orjuuttajana, 
niin se käsittää luonnollisesti tuon säädyn kes­
kuudessa vallitsevat aatteetkin vain orjuuttajille 
ominaisiksi aatteiksi. Niiden ja yhteiskunnallisen 
tajunnan välille muodostuu ristiriita; yhteiskun­
nallinen tajunta viehättyy vastakkaisiin aattei­
siin. Sanoimme jo silti, että tuollaista taistelua ei 
milloinkaan käydä kautta linjan, sillä aina jää 
tietty määrä aatteita, joita kannattavat yhtälailla 
sekä vallankumoukselliset että vanhan järjestel­
män puolustajat. Kaikkein voimakkain hyökkäys 
suunnataan niitä aatteita vastaan, jotka ilmentä­
vät kyseisenä aikana aikansa eläneen järjestel­
män vahingollisimpia puolia. Vallankumoukselli­
set ideologit tuntevat voittamatonta halua vas­
tustaa edeltäjiään, noiden puolien suhteen. Toisiin 
aatteisiin nähden taas, vaikkapa vanhan yhteis­
kuntajärjestelmän maaperällä kasvaneisiinkin, 
he jäävä» usein täysin välinpitämättömiksi ja toi­
sinaan kannattavat niitä perinteen mukaan edel­
leenkin. Niinpä ranskalaiset materialistit taistel­
lessaan vanhan järjestelmän filosofisia ja poliit­
tisia aatteita vastaan (ts. papistoa ja aateliston 
yksinvaltiutta vastaan) jättivät miltei koskemat­
tomiksi vanhat kirjallisuusperiiLteet. Tosin Dide- 
rotin esteettiset teoriat olivat tällöin uusien yhteis­
kuntasuhteiden ilmauksena. Tällä alalla taistelu 
oli kyllä hyvin heikkoa, sillä päävoimat olivat 
keskittyneet toiselle kentälle.* Tällä alalla kapi-

* Saksassa kuten tunnettua kirjallisuuskäsitysten taistelu 
oli paljon kiivaampaa, mutta siellä ei poliittinen taistelu kään­
tänyt uudistajien huomiota toisaalle.

240



nalippu nostettiin vasta myöhemmin, ja sen 
nostivat henkilöt, jotka tunsivat lämmintä myö­
tätuntoa vallankumouksen kukistamaa vanhaa 
järjestystä kohtaan ja joiden olisi nähtävästi 
pitänyt suhtautua myötätuntoisesti niihin kirjal­
lisuuskäsityksiinkin, jotka olivat muodostuneet 
tuon järjestyksen kulta-aikana. Tuokin näen­
näinen omituisuus on selitettävissä »ristiriidan» 
alulla. Miten voitte vaatia esimerkiksi Chateau- ' 
briandin suhtautuvan myötätuntoisesti vanhaan 
esteettiseen teoriaan, kun Voltaire — vihattu, 
ilkeä Voltaire!— oli yksi sen edustajista.

Der Widerspruch ist das Fortleitende*, Hegel 
sanoi. Ideologiain historia ikään kuin todistaa 
liiemman kerran, että vanha »metafyysikko» ei 
erehtynyt. Se todistaa nähtävästi myös määräl­
listen muutosten laadullisiksi muuttumista. Pyy­
dämme kuitenkin lukijaa olemaan pahastumatta 
tästä ja kuuntelemaan meitä loppuun asti.

Tähän saakka olemme puhuneet, että mikäli 
on annettu yhteiskunnan tuotantovoimat, on 
annettu myös sen rakenne ja siis myös sen men­
taliteetti. Tämän perusteella voitaisiin väittää 
meidän olevan sitä mieltä, että kyseisen yhteis­
kunnan taloudellisen aseman mukaan voidaan 
määritellä tarkasti sen aatteiden suunta. Asia ei 
kuitenkaan ole siten, sillä jokaisen kyseisen aika­
kauden ideologit ovat aina hyvin kiinteässä — 
joko myönteisessä tai kielteisessä — yhteydessä 
edellisen aikakauden ideologeihin. Jokaisen ky­
seisen aikakauden »tietämyksen tila» voidaan 
ymmärtää vain sen yhteydessä edellisen aikakau­
den tietämyksen tilaan. Yksikään luokka ei tieten­
kään viehäty aatteisiin, jotka ovat vastakkaisia sen 
pyrkimyksille. Jokainen luokka mukauttaa aina 
erinomaisesti, joskin alitajuisesti, »ihanteensa»

* [Ristiriita johtaa eteenpäin.]

16-190
241



taloudellisiin tarpeisiinsa. Tuo mukauttaminen 
saattaa tapahtua eri tavalla, ja se, että se tapah­
tuu siten eikä toisin, ei ole selitettävissä kyseisen 
erillisenä otetun luokan asemasta, vaan tuon 
luokan ja sen antagonistin (tai sen antagonis­
tien) välisen suhteen kaikista yksityisseikoista 
johtuvaksi. Luokkien ilmaannuttua ristiriita 
muuttuu paitsi liikkeellepanevaksi myös muodos­
tavaksi tekijäksi.*

Millainen on sitten yksilön osuus ideologiain 
historiassa? Brunetiere antaa individille hyvin 
suuren merkityksen ympäristöstä riippumatta. 
Guyau väittää, että nero luo aina jotain uutta.**

Me sanomme, että yhteiskunnallisten aatteiden 
alalla nero sivuuttaa aikalaisensa siinä, että hän 
oivaltaa näitä aikaisemmin uusien, syntymässä 
olevien yhteiskuntasuhteiden olemuksen. Tässä 
tapauksessa ei siis voida puhuakaan, että nero 
olisi riippumaton ympäristöstään. Luonnontie­
teen alalla nero löytää lakeja, joiden vaikutus ei 
tietenkään riipu yhteiskunnallisista suhteista. 
Yhteiskunnallisen ympäristön osuus taas tuntuu 
jokaisen suuren keksinnön historiassa ensinnä­
kin sen tietovaraston valmistelussa, jota ilman 
yksikään nero ei saisi aikaan kerrassaan mitään, 
ja toiseksi neron huomion suuntaamisessa mää­
rätylle alalle.*** Taiteen alalla nero ilmentää par-

* Luulisi, että sellaisen taiteen kuin esimerkiksi rakennus­
taiteen historialla ei ole mitään yhteyttä luokkataisteluun, 
mutta itse asiassa se liittyy kiinteästi tuohon taisteluun. 
Ks. E. Corroyer , L’architecture gothique [Goottilainen rakennus­
taide], varsinkin neljättä osaa: »L’architecture civile» [»Julki­
set rakennukset»].

** »Il introduit dans le monde des id£es et des sentiments, 
des types nouveaux». (»L'art au point de vue sociologique», 
Paris 1889, p. 31.) [»Hän tuo uusia tyyppejä aatteiden ja 
tunteiden maailmaan.» (»Taide sosiologian näkökannalta», 
Pariisi 1889, 6. 31.)]

*** Muuten, vaikutuksen kaksinaisuus on tässä vain muo­
dollista. Jokainen kyseinen tietovarasto on kartutettu nimen­
omaan siksi, että yhteiskunnalliset tarpeet ovat kannustaneet 
ihmisiä sen kartuttamiseen, kohdistaneet heidän huomionsa 
nimenomaan siihen suuntaan.

242



haiten kyseisen yhteiskunnan tai kyseisen yhteis­
kuntaluokan vallitsevaa esteettistä taipumusta.* 
Vihdoin kaikilla näillä kolmella alalla yhteis­
kunnallisen ympäristön vaikutus tuntuu siinä, 
että erilliset henkilöt saavat joko pienemmät tai 
suuremmat mahdollisuudet kykyjensä kehityk­
selle.

Emme tietenkään pysty milloinkaan selittä­
mään neron koko yksilöllisyyttä ympäristön vai­
kutuksesta johtuvaksi, mutta tämä ei todista 
vielä mitään.

Ballistiikka osaa selittää tykinammuksen liik­
keen. Se osaa määritellä ennakolta sen liikkeen. 
Mutta se ei osaa milloinkaan sanoa, nimenomaan 
moneenko osaan kyseinen ammus räjähtäessään 
hajoaa ja mihin nimenomaan kukin erillinen 
sirpale lentää. Tämä seikka ei silti vähääkään 
horjuta ballistiikan tekemien johtopäätösten 
paikkansapitävyyttä. Meillä ei ole syytä asettua

* Sen, missä m äärin kunkin kyseisen luokan esteettiset 
taipum ukset Ja arvostelm at riippuvat sen taloudellisesta ase- 
masta, tiesi Jo teoksen »Taiteen esteettinen suhde todellisuu­
teen» kirjoittaja. K aunista on elämä, hän sanoi Ja selitti 
a jatustaan seuraavalla mietelmällä:

»Hyvä elämä, ‘elämä sellaisena, m itä sen pitäisi olla* m er­
kitsee tavalliselle kansalle sitä, että saisi syödä ravitsevaa 
ruokaa, elää hyvässä tuvassa Ja nukkua kyllälti; samalla talon­
pojan 'elämän* käsitykseen sisältyy kuitenkin käsitys työstä: 
ilman työtä olisi mähdoton ja  ikäväkin elää. Vauras elämä 
Ja kova työnteko, Joka ei silti näännytä, an tavat nuorelle 
talonpojalle tai m aalaistytölle hyvin raikkaan ihonvärin ja  
punaiset posket, m ikä on ensimmäinen kauneuden ehto rah ­
vaanomaisten käsitysten mukaan. Kovan työnteon ansiosta 
m aalaistyttö on vankkarakenteinen ja  melko tanakka, mikä 
on niin ikään m aalaiskaunottaren välttäm ätön tunnusm erkki; 
herrasväen 'hento kaunotar’ näyttää talonpojasta kerrassaan 
'vähäpätöiseltä ' Ja vaikuttaa jopa epäm iellyttävältä, sillä hän 
on to ttunut pitäm ään 'hoikkuutta ' sairaalloisuuden tai 'osat­
tomuuden' seurauksena. Työ estää kuitenkin ihroittumisen: 
kun m aalaistyttö on lihava, se on sairaalloisuutta, 'tu rpeu tta ', 
Ja rahvas pitää liikalihavuutta puutteellisuutena; m aalaiskau­
nottaren kädet ja  ja la t eivät voi olla pienet, sillä hän tekee 
paljon työtä, eikä noista kauneuden m erkeistä edes m ainita 
lauluissamme. Eikä kansanlauluissa kuvata ainuttakaan sel­
laista kaunottaren tunnusm erkkiä, joka ei olisi kukoistavan 
terveyden tai elimistön sopusuhtaisuuden ilmaus, m ikä taas on 
vauraan elämän Ja alituisen kovan m utta ei ylivoimaisen työn 
seurausta. Aivan to ista on herrasväen kaunotar: hänen esi-

16*
243



idealistiselle (tai eklektiselle) näkökannalle bal­
listiikan suhteen: meille ovat täysin riittäviä 
mekaniikan antamat selitykset, vaikka nuo seli­
tykset jättävätkin eittämättä hämärän peittoon 
erillisten sirpaleiden »yksityisen» kohtalon, kooD 
ja muodon.

Omituista kohtalon ivaa! Se samainen ristirii­
dan alku, jota vastaan subjektivistimme nousevat 
niin kiivaasti pitäen sitä »metafyysikko» Hegelin 
tyhjänä keksintönä, ikään kuin lähentää meitä
avec nos chers amis les ennemis*. Koska Hume 
kiisti rahan sisäisen arvon vastustaakseen mer- 
kantilisteja, koska romantikot loivat draamansa 
ainoastaan »tehdäkseen vastakkaista» sille, mitä 
klassikot olivat tehneet, niin objektiivista totuut­
ta ei ole: on vain totuus minua varten, totuus 
hra Mihailovskia varten, totuus ruhtinas Me- 
stserskia varten jne. Totuus on subjektiivinen,

vanhempansa ovat jo useiden sukupolvien ajan eläneet teke­
mättä työtä käsillään; toimettomuudessa raajojen verenkierto 
on heikkoa, jokaisella seuraavalla sukupolvella käsien ja Jat­
kojen lihakset ovat yhä heikommat ja luut yhä ohuemmat; 
siitä ovat välttämättömänä seurauksena pienet jalat Ja kädet. 
Ne ovat tunnusmerkki sellaisesta elämästä, Jossa ei tehdä 
ruumiillista työtä Ja jota korkeammat yhteiskuntaluokat pitä­
vät ainoana oikeana elämänä. Kun ylhäisönaisella on isot jalat 
ja kädet, se on merkki joko rumasta ruumiinrakenteesta tai 
siitä, että hän ei periydy vanhasta hyvästä suvusta... Terveys 
ei tosin milloinkaan menetä arvoaan ihmisen silmissä, sillä 
yltäkylläisyydessä Ja ylellisyydessäkin on huono elää ilman 
terveyttä, siksi poskien puna Ja terveyttä uhkuva raikkaus 
viehättävät yhä hienostoakin. Heidän mielestään kuitenkin 
myös sairaalloisuus, heikkous, velttous ja raukeus ovat kau­
neusarvoja, koska ne vaikuttavat ylellisen Ja toimettoman 
elämän seuraukselta. Kalpeus, raukeus ja sairaalloisuus mer­
kitsevät hienostolle vielä muutakin: kun talonpoika etsii lepoa 
ja rauhaa, niin ylimystö, Jolla ei ole aineellista puutetta 
eikä fyysistä väsymystä, mutta sen sijaan on usein ikävä 
aineellisten huolien puuttumisen ja toimettomuuden vuoksi, 
etsii 'voimakkaita elämyksiä, mielenliikutusta ja intohimoja’, 
jotka toisivat värikkyyttä, vaihtelua Ja viehätystä muuten 
yksitoikkoiseen ja värittömään ylhäisön elämään. Voimakkaat 
elämykset ja hehkuvat intohimot taas kuluttavat nopeasti 
ihmistä: miten sitten voisi olla ihastumatta kaunottaren rau­
keuteen Ja kalpeuteen, kun hänen raukeutensa ja kalpeutensa 
todistavat hänen kokeneen paljon.» (Ks. kokoelmaa »Estetiikka 
Ja runous», ss. 6—8.)®*

* [meidän rakkaisiin vihollis-ystäviimme.J

244



totuudellista on kaikki se, mikä tyydyttää tie- 
dostamistarvettamme.

Ei, asia ei ole niin! Ristiriidan alku ei hävitä 
objektiivista totuutta, vaan johtaa siihen. Tosin 
tie, jota se pakottaa ihmiskunnan kulkemaan, 
ei ole ensinkään suoraviivainen tie. Tunnetaan­
han mekaniikassakin tapauksia, jolloin se, mikä 
menetetään matkassa, voitetaan nopeudessa. 4 
Sykloidia myöten liikkuva kappale esimerkiksi 
kulkee toisinaan pisteestä toiseen, alempana ole­
vaan pisteeseen nopeammin kuin liikkumalla 
suoraa viivaa myöten. »Ristiriita» ilmaantuu 
siellä ja ainoastaan siellä, missä on taistelua, 
missä on liikettä; ja siellä, missä on liikettä, aja­
tus kulkee eteenpäin vaikkapa kiertoteitsekin. 
Humen ja merkantilistien välinen ristiriita joh­
datti Humen virheelliseen käsitykseen rahasta. 
Yhteiskuntaelämän ja siis myös inhimillisen ajat­
telun liike ei pysähtynyt siihen pisteeseen, jonka 
se oli saavuttanut Humen aikana. Se saattoi 
meidät »ristiriitaan» Humen kanssa, ja tämän 
ristiriidan tuloksena oli oikea rahakäsitys. Tuo 
oikea käsitys, todellisuuden kaikinpuolisen tar­
kastelun tulos, on jo objektiivinen totuus, jota 
eivät kumoa mitkään myöhemmät ristiriidat. Jo 
Milliä koskevien huomautusten tekijä sanoi 
innoittuneesti:

Minkä elo meille toi,
pois kohtalo ei ottaa voi...67

Tieteeseen nähden tämä on ehdottomasti 
oikein. Mikään kohtalo ei pysty ottamaan meiltä 
nyt pois Kopernikuksen keksintöjä tai energian 
muuttumisen ja lajien muuttuvuuden löytöjä tai 
Marxin nerokkaita löytöjä.

Yhteiskuntasuhteet muuttuvat ja niiden mu­
kana muuttuvat myös tieteelliset teoriat. Noiden 
muutosten seurauksena todellisuus tulee vihdoin

245



tutkittua kaikinpuolisesti ja saadaan selville 
myös objektiivinen totuus. Ksenofonilla olivat 
toisenlaiset taloustieteelliset katsomukset kuin 
Jean Baptiste Saylla. Ksenofonista Sayn katso­
mukset olisivat varmaankin näyttäneet mielettö­
myydeltä; Say julisti mielettömiksi Ksenofonin 
katsomukset. Me taas tiedämme nyt, mistä oli­
vat lähtöisin niin Ksenofonin kuin myös Sayn 
katsomukset ja mistä oli lähtöisin heidän yksi­
puolisuutensa. Tämä tieto on jo objektiivinen 
totuus, eikä mikään »kohtalo» saa meitä enää 
pois tältä vihdoinkin löydetyltä oikealta näkö­
kannalta.

— Eihän inhimillinen ajattelu kuitenkaao 
pysähdy siihen, mitä te sanotte Marxin löydöksi 
tai löydöiksi?— Eipä tietenkään, hyvät herrat! 
Se tulee tekemään uusia löytöjä, jotka täydentä­
vät ja vahvistavat tuota Marxin teoriaa, samoin 
kuin tähtitieteen löydöt ovat täydentäneet ja vah­
vistaneet Kopernikuksen löytöä.

»Subjektiivinen menetelmä» . sosiologiassa on 
suurta mielettömyyttä. Jokaisella mielettömyy­
dellä on kuitenkin riittävä perusteensa, ja suur­
miehen vaatimattomina seuraajina voimme 
ylpeyttä tuntien sanoa: tiedämme tuon mielettö­
myyden riittävän perusteen. Se on tässä.

»Subjektiivista menetelmää» ei löytänyt en­
simmäisenä hra Mihailovski eikä edes »koulu­
kunnan enkeli» eli »Historiallisten kirjeiden» te­
kijä. Sitä noudattivat jo Bruno Bauer ja hänen 
seuraajansa, se samainen Bruno Bauer, joka syn­
nytti »Historiallisten kirjeiden» tekijän, sen sa­
maisen »Historiallisten kirjeiden» tekijän, joka 
synnytti hra Mihailovskin ja hänen veljeskun­
tansa.

»Historioitsijan objektiivisuus samoin kuin 
kaikenlainen objektiivisuus on vain pelkkää 
suunsoittoa. Eikä lainkaan siinä mielessä, että

246



objektiivisuus olisi saavuttamaton ihanne. His­
torioitsija voi vain alentua objektiivisuuteen, ts. 
enemmistölle ominaiseen näkökantaan, kansan­
joukkojen maailmankatsomukseen asti. Mikäli 
hän tekee siten, hän lakkaa olemasta luoja, hän 
tekee työtä kappalemaksusta, hänestä tulee 
aikansa palkkarenki.»*

Nämä rivit on kirjoittanut Szeliga, joka oli 
Bruno Bauerin innokas seuraaja ja jota Marx ja 
Engels pilkkasivat niin purevasti kirjassaan »Die 
heilige Familie»**. Pankaa näille riveille »his­
torioitsijan» asemesta »sosiologi» ja korvatkaa 
historian »taiteellinen luomistyö» yhteiskunnal­
listen »ihanteiden» luomistyöllä, niin saatte 
»sosiologian subjektiivisen menetelmän».

Syventykääpä idealistin mielenlaatuun. Hän 
käsittää ihmisten »mielipiteet» yhteiskunnallis­
ten ilmiöiden tärkeimmäksi, perimmäiseksi 
syyksi. Hänestä näyttää, että historia todistaa 
yhteiskunnallisissa suhteissa toteutetun usein 
mitä järjettömimpiä mielipiteitä. Hän järkei- 
lee: »Miksi ei voisi toteutua minunkin mielipi­
teeni, joka luojan kiitos on hyvin kaukana jär­
jettömyydestä. Koska on olemassa tietty ihanne, 
on olemassa ainakin tuon ihanteen kannalta toi­
vottujen yhteiskunnallisten muutosten mahdolli­
suus. Mitä taas tulee tuon ihanteen tarkistukseen 
jonkin objektiivisen mittapuun avulla, niin se on 
mahdotonta, sillä sellaista mittapuuta ei ole ole­
massa: eiväthän enemmistön mielipiteet voi olla 
totuuden mittapuuna.»

On siis olemassa tiettyjen uudistusten mahdol-

* Die Orgänisation der Arbeit der Menschheit und die 
Kunst der Geschichtschreibung Schlosser’s, Gervinus’s, Dahl- 
m ann’s und Bruno Bauer’s, von S ze lig a . Charlottenburg 1846, 
S. 6. [Szeliga , Ihm iskunnan työn järjestely  Ja Schlosserin, 
Gervinuksen, Dahlmannin Ja Bruno Bauerin h istoriankirjo ituk­
sen taito. Charlottenburg 1846, s. 6.]

** [»Pyhä perhe».]

247



lisuus, koska minun ihanteeni kaipaavat niitä, 
koska minä pidän noita uudistuksia hyödyllisinä. 
Minä taas pidän niitä hyödyllisinä siksi, kun 
minä haluan pitää niitä sellaisina. Paitsi objek­
tiivista mittapuuta minulla ei ole muuta kritee­
riä kuin toivomukseni. Älä vastusta minun luon­
toani!— siinä subjektivismin viimeinen peruste. 
Subjektiivinen menetelmä on idealismin ja 
samalla tietenkin myös eklektisismin reductio 
ad absurdiini*, sillä tuon loisen niskoille syyde­
tään kaikki virheet, joita tekevät sen rasittamat 
filosofian »hyvät herrat».

Marxin näkökannalta ei voida asettaa vastak­
kain yksilön »subjektiivisia» katsomuksia ja jo­
nakin objektiivisena pidettyjä »väkijoukon», 
»enemmistön» jne. katsomuksia. Väkijoukko koos­
tuu ihmisistä, ja ihmisten katsomukset ovat aina 
»subjektiivisia», sillä tietyt katsomukset muodos­
tavat subjektin erään ominaisuuden. Objektiivi­
sia eivät ole »väkijoukon» katsomukset, vaan ne 
suhteet luonnossa tai yhteiskunnassa, jotka ilme­
nevät noissa katsomuksissa. Totuuden kriteeri ei 
ole minussa, vaan minun ulkopuolellani olevissa 
suhteissa. Totuudellisia ovat katsomukset, jotka 
kuvastavat oikein noita suhteita; virheellisiä 
ovat katsomukset, jotka vääristävät niitä. Totuu­
dellinen on se luonnontieteen teoria, joka ymmär­
tää oikein luonnon ilmiöiden keskinäissuhteet; 
totuudellinen on se historiankirjoitus, joka esit­
tää oikein kuvaamallaan aikakaudella vallinneet 
yhteiskuntasuhteet. Siellä, missä historioitsija 
joutuu kuvaamaan vastakkaisten yhteiskunnallis­
ten voimien taistelua, hän osoittaa pakostakin 
myötätuntoa jommallekummalle, ellei ole itse 
muuttunut kuivaksi pedantiksi. Tässä tapauk­
sessa hän on subjektiivinen riippumatta siitä.

* [pelkistämistä absurdisuudeksi.J

248



osoittaako hän myötätuntoa vähemmistölle vai 
enemmistölle. Tuollainen subjektivismi ei.kuiten­
kaan estä häntä olemasta täysin objektiivinen 
historioitsija, ellei hän vääristele niitä todellisia 
taloussuhteita, joiden maaperällä taistelevat yh­
teiskunnalliset voimat ovat kasvaneet. »Subjek­
tiivisen» menetelmän noudattaja taas unohtaa 
nuo todelliset suhteet, ja siksi hän ei voi antaa 
muuta kuin kallisarvoisen myötätuntonsa tai hir­
muisen antipatiansa, ja siksi hän nostaa kovan 
melun syyttäen vastustajiaan siveellisyyden 
loukkauksesta joka kerta kun hänelle sanotaan, 
että se ei riitä. Hän tuntee olevansa kykenemä­
tön saamaan selville todellisten yhteiskuntasuh­
teiden salaisuutta, ja siksi jokainen vihjaus nii­
den objektiivisesta voimasta tuntuu hänestä 
loukkaukselta, hänen voimattomuutensa pilkkaa­
miselta. Hän koettaa hukuttaa nuo suhteet siveel­
lisen suuttumuksensa ryöppyyn.

Marxin näkökannalta ihanteita osoittautuu siis 
olevan monenlaisia: alhaisia ja yleviä, oikeita ja 
virheellisiä. Talouselämän todellisuutta vastaava 
ihanne on oikea. Kuultuaan tämän subjektivistit 
sanovat, että minusta tulee »riemuitsevien» kurja 
käskyläinen, jos alan mukauttaa ihanteitani to­
dellisuuteen. He sanovat näin yksinomaan siksi, 
kun metafyysikon ominaisuudessaan he eivät 
ymmärrä  ̂ että kaikkinainen todellisuus on kaksi­
naista ja luonteeltaan antagonistista. »Riemuit­
sevat» nojaavat aikansa eläneeseen todellisuu­
teen, jonka sisällä on syntymässä uusi todellisuus, 
tulevaisuuden todellisuus, jonka palveleminen 
merkitsee »rakkauden tunnuksen suuren» voit­
toon viemistä.

Lukija näkee nyt, vastaako »todellisuutta» 
käsitys, että marxilaiset eivät anna mitään mer­
kitystä ihanteille. Tuo käsitys osoittautuu »todel­
lisuuden» suoranaiseksi vastakohdaksi. Kun

249



puhutaan ihanteita, ideaaleja silmällä pitäen, niin 
on sanottava, että Marxin teoria on kaikkein 
idealistisin teoria, mikä milloinkaan on ollut ole- 
massa inhimillisen ajattelun historiassa. Ja tämä 
on yhtä oikein niin sen puhtaasti tieteellisten 
kuin myös sen käytännöllisten tehtävien suhteen.

»Minkäpä sille mahtaa, jos hra Marx ei ym­
märrä itsetajunnan merkitystä ja sen voimaa. 
Minkäpä sille mahtaa, jos hän arvostaa niin 
alhaiseksi itsetajunnan tiedostetun totuuden.»

Nämä sanat on kirjoittanut jo 1847 yksi Bru­
no Bauerin seuraajista*, ja vaikka nykyään ei 
puhutakaan enää neljäkymmentäluvun kielellä, 
eivät nuo herrat, jotka syyttävät Marxia ajattelu­
ja tunneaineksen ignoroimisesta historiassa, ole 
päässeet Opitzia pitemmälle. He kaikki ovat tä­
hän saakka varmoja siitä, että Marx arvioi hyvin 
vähäiseksi inhimillisen itsetajunnan voiman; he 
kaikki hokevat yhtä ja samaa eri nuotilla.** 
Todellisuudessa Marx piti inhimillisen »itseta­
junnan» selvillesaamista yhteiskuntatieteen tär­
keimpänä tehtävänä.

Hän sanoi: »Materialismin, siinä luvussa myös 
feuerbachilaisen materialismin, pääpuutteellisuu- 
tena on tähän mennessä ollut se, että se on tar­
kastellut todellisuutta, esineellistä, ulkonaisin 
aistein havainnoitavaa maailmaa vain objektin 
tai havainnon muodossa eikä konkreettisen inhi-

* »Die Heiden der Masse. Charakteristiken». Herausgege- 
ben von Theodor Opitz. Grönberg 1848, S. 6—7. (»Massan san­
karit. Luonnekuvaöksia». Julkaissut Theodor Opitz. Grönberg 
1848, ss. 6—7.] Kehotamme kovasti hra Mihailovskia lukemaan 
tuon teoksen. Hän löytää siitä paljon omia originelleja aja­
tuksiaan.

** Eivät sentään kaikki: ei vielä kenenkään päähän ole 
pälkähtänyt peitota Marxia viittaamalla siihen, että »ihminen 
koostuu ruumiista Ja sielusta». Hra Karejev on originelli kak­
sin verroin: 1) kukaan ennen häntä ei ole kiistellyt siten 
Marxin kanssa, 2) kukaan hänen Jälkeensä ei varmaankaan 
tule kiistelemään siten Marxin kanssa. Tästä alaviitteestä 
hra V. V. huomaa, että mekin osaamme antaa tunnustuksen 
hänen »professorilleen».

250



millisen toiminnan muodossa, ei käytännön muo­
dossa eikä subjektiivisesti. Sjksi toiminnallista 
puolta materialismin vastakohtana on tähän men­
nessä kehittänyt idealismi, mutta se on kehittä­
nyt abstraktisesta sillä idealismi ei luonnollisesti 
tunnusta konkreettista toimintaa sinänsä.»68 
Oletteko tulleet ajatelleeksi, herrat, näitä Mar­
xin sanoja? Sanomme teille-, mitä ne merkit­
sevät.

Holbach, Helvetius ja heidän seuraajansa pon­
nistelivat kaikkensa todistaakseen, että materia­
listinen luonnonselitys on mahdollinen. Ei edes 
synnynnäisten ideain kieltäminen saanut noita 
materialisteja tarkastelemaan ihmistä pitemmälti 
kuin vain* eläinkunnan jäsenenä, matilre sen- 
sible*. He eivät yrittäneetkään selittää ihmisen 
historiaa omalta näkökannaltaan, ja mikäli yrit­
ti vatkin (Helvetius), niin heidän yrityksensä 
epäonnistuivat. Ihmisestä tulee »subjekti» kui­
tenkin vain historiassa, sillä vain siinä kehittyy 
hänen itsetajuntansa. Kun rajoitutaan tarkaste­
lemaan ihmistä vain eläinkunnan jäsenenä, mer­
kitsee se, että rajoitutaan tarkastelemaan häntä 
»objektina» ja jätetään ottamatta, huomioon hä­
nen historiallinen kehityksensä, hänen yhteis­
kunnallinen käytäntönsä ja konkreettinen inhi­
millinen toimintansa. Tuon kaiken jättäminen 
huomioon ottamatta taas merkitsee, että materia­
lismi muutetaan »kuivaksi, synkäksi ja ikä­
väksi» (Goethe). Sitä paitsi se merkitsee, että 
materialismi muutetaan, kuten edellä jo osoitim­
me, fatalistiseksi, sellaiseksi, joka alistaa ihmisen 
täydellisesti sokealle materialle. Marx huomasi 
tuon ranskalaisen ja jopa feurbachilaisenkin 
materialismin puutteellisuuden ja asetti tehtäväk­
seen sen korjaamisen. Hänen »taloudellinen»

* [aistillisena m ateriana.)

251



materialisminsa on vastaus kysymykseen, miten 
kehittyy ihmisen »konkreettinen toiminta», miten 
sen ansiosta kehittyy hänen itsetajuntansa, miten 
muodostuu historian subjektiivinen puoli. Kun 
tämä kysymys tulee ratkaistuksi vaikkapa osit­
tain, materialismi lakkaa olemasta kuivaa, 
synkkää ja ikävää, se lakkaa myöntämästä idea­
lismille etusijan inhimillisen olemassaolon toi­
minnallisen puolen selittämisessä. Silloin se va­
pautuu sille ominaisesta fatalismista.

Tunneherkät mutta heikkopäiset ihmiset ovat 
suuttuneet Marxin teoriaan siksi, että he pitävät 
sen apusanaa sen viimeisenä sanana. Marx 
sanoo, että subjektia selitettäessä on katsottava, 
millaisiin keskinäissuhteisiin ihmiset ryhtyvät 
objektiivisen välttämättömyyden vaikutuksesta. 
Kun tunnetaan nuo suhteet, voidaan saada sel­
ville, miten niiden vaikutuksesta kehittyy inhimil­
linen itsetajunta. Objektiivinen todellisuus auttaa 
meitä saamaan selville historian subjektiivisen 
puolen. Tässä nimenomaan tunneherkät mutta 
heikkopäiset ihmiset keskeyttävätkin tavallisesti 
Marxin. Juuri tässä toistuukin tavallisesti jokin 
hämmästyttävästi Tsatskin ja Famusovin69 kes­
kustelua muistuttava.— »Yhteiskunnallisen elä­
mänsä tuotannossa ihmiset joutuvat tekemisiin 
tiettyjen, määrättyjen, heidän tahdostaan riippu­
mattomien suhteiden, tuotantosuhteiden kans­
sa...» — »Voi hyvä isä, hänhän on fatalisti!..» — 
Taloudellisen perustan ylle kohoavat ideologiset 
päällysrakenteet...— Mitä hän puhuu! ja puhuu 
niin kuin kirjoittaakin! Hän ei tunnusta ensin­
kään yksilön osuutta historiassa!..— Kuunnelkaa 
nyt edes kerran, sanotustahan seuraa, että... — 
En kuuntele, vaan vedän oikeuteen! Aktiivisten 
edistyksellisten henkilöiden moraalisen oikeuden 
tuomittavaksi, subjektiivisen sosiologian avoimen 
silmälläpidon alaiseksi!!

252



Kuten tunnettua, Tsatskin pelasti Skalozubin 
ilmaantuminen. Marxin venäläisten seuraajien ja 
heidän ankarien subjektiivisten arvioitsijoidensa 
välinen kiista on tähän mennessä saanut aivan 
toisen käänteen. Skalozub tukki Tsatskien suun, 
ja silloin subjektiivisen sosiologian Famusovit 
ottivat tukon korvistaan ja omasta paremmuudes­
taan tietoisina sanoivat: eiväthän he sanoneet­
kaan kuin vain pari sanaa; heidän katsomuk­
sensa ovat vielä kokonaan selvittämättä.70

Jo Hegel on sanonut, että kaikenlainen filoso­
fia voidaan typistää sisällyksettömäksi formalis­
miksi, jos rajoitutaan pelkästään toistelemaan 
sen perusajatuksia. Marxilla ei ollut tätäkään 
syntiä. Hän ei rajoittunut toistelemaan sitä, että 
tuotantovoimien kehitys on ihmiskunnan koko 
historiallisen liikunnan perustana. Harvat ajat­
telijat ovat tehneet niin paljon kuin hän perus- 
väittämiensä kehittämiseksi.

— Mutta missä, missä hän kehitti katsomuk- 
siaan? herrat subjektivistit laulavat, kirkuvat, 
huutavat ja julistavat eri äänin. — Katsokaapa 
esimerkiksi Darvvinia, Darvvinillahan on kirja, 
mutta Marxilla ei ole kirjaa, ja hänen katsomuk- 
siaan joudutaan palauttamaan.

On totta, että »palauttaminen» ei ole miellyt­
tävä eikä helppo asia varsinkaan sille, jolta puut­
tuu »subjektiivisia» kykyjä voidakseen ymmärtää 
oikein ja siis myös »palauttaa» toisen ajatuksia. 
Palauttamisen tarvetta ei kuitenkaan ole, sillä 
kirja, jonka puuttumista herrat subjektivistit niin 
surevat, on jo kauan ollut olemassa. On jopa 
muutamia kirjoja,, jotka toinen toistaan parem­
min selittävät Marxin historiallista oppia.

E n s i m m ä i n e n  k i r j a  on filosofian ja 
yhteiskuntatieteen historia 1700-luvun lopulta 
alkaen. Tutustukaa tähän mielenkiintoiseen

253



kirjaan (»Leivesiä» siinä on tietenkin vähän): 
siitä näette, miksi Marxin teoria ilmaantui, miksi 
sen oli ilmaannuttava, mihin sitä ennen ratkaise­
matta jääneisiin ja ratkaisemattomiin kysymyk­
siin se vastasi ja mikä oli siis sen todellinen 
tarkoitus.

T o i n e n  k i r j a  on »Pääoma», se samainen 
»Pääoma», jonka te kaikki »olette lukeneet», 
jonka kanssa te kaikki »olette samaa mieltä», 
mutta jota, armolliset herrat, yksikään teistä ei 
ole ymmärtänyt.

K o l m a s  k i r j a  on Euroopan tapahtumien 
historia alkaen vuodesta 1848, ts. tunnetun 
»Manifestin» ilmestymisajasta alkaen. Vaivautu­
kaa perehtymään tuon suuren ja opettavaisen 
kirjan sisältöön ja vastatkaa meille käsi sydä­
mellä, mikäli »subjektiivisesta» sydämestänne 
löytynee puolueettomuutta: eikö Marxille hänen 
teoriansa ole antanut hämmästyttävää, ennen 
tuntematonta kykyä nähdä ennakolta tapahtu­
mat? Miten nyt on käynyt hänen aikaisilleen 
taantumuksen, lamaannuksen tai edistyksen uto­
pisteille? Mitä on kitattu silla pölyllä, joksi muut­
tuivat heidän »ihanteensa» heti kun ne törmäsi­
vät todellisuuteen? Ei edes pölystä ole jäänyt 
jälkeä, mutta se, mistä Marx puhui, on joka 
päivä käynyt toteen, tietenkin pääpiirteissään, ja 
tulee jatkuvasti saamaan jalansijaa aina siihen 
asti, kunnes hänen ihanteensa vihdoin toteu­
tuvat.

Nämä kolme kirjaa riittävät luultavasti todis­
tukseksi. Eikä kai yhdenkään olemassaoloa voida 
kiistää? Sanotte kenties, että olemme lukeneet 
niistä sitä, mitä siellä ei ole. Mikäpä siinä, sano­
kaa ja todistakaa se; odotamme kärsimättömästi 
todistuksianne, ja jotta ette kovin sekaantuisi 
niissä, selitämme teille ensi aluksi toisen kirjan 
sisällön.

254



Te sanotte tunnustavanne Marxin taloudelliset 
katsomukset, mutta kieltävänne hänen historial­
lisen oppinsa. Todettakoon, että tällä on sanottu 
hyvin paljon: että ette nimittäin ymmärrä enem­
pää hänen historiallista oppiaan kuin taloudelli­
sia katsomuksiaankaan.71

Mistä puhutaan »Pääoman» ensimmäisessä 
osassa? Siinä puhutaan muun muassa arvosta. 
Siinä sanotaan, että arvo on yhteiskunnallinen 
tuotantosuhde. Hyväksyttekö tämän? Ellette, niin 
kieltäydytte omista sanoistanne, että tunnustatte 
Marxin talousteorian. Mikäli hyväksytte, niin 
tunnustatte hänen historiallisen oppinsa, vaikka 
ette nähtävästi ymmärräkään sitä.

Kun tunnustatte, että ihmisten tahdosta riip­
pumatta olemassaolevat ja heidän selkänsä 
takana vaikuttavat heidän omat tuotantosuh­
teena heijastuvat heidän päässään erilaisina 
kansantaloustieteen kategorioina: arvona, rahanaf 
pääomana jne., niin tunnustatte siten, että tie­
tyllä taloudellisella pohjalla kasvavat välttämättä 
sen luonnetta vastaavat tietyt ideologiset pääl­
lysrakenteet. Siinä tapauksessa teidän käännyt- 
tämisenne on jo kolmelta neljäsosaltaan suori­
tettu, sillä tehtäväksenne jää vain soveltaa 
»omaa», ts. Marxilta lainaamaanne katsomusta 
korkeamman asteen ideologisten kategorioiden— 
oikeuden, oikeudenmukaisuuden, siveellisyyden, 
tasa-arvoisuuden jne.— erittelyyn.

Tai ehkä te hyväksytte Marxin vain hänen 
»Pääomansa» toisesta osasta lähtien? Sillä onhan 
herroja, jotka »tunnustavat Marxin» vain sikäli, 
mikäli hän on kirjoittanut niin sanotun kirjeen 
herra Mihailovskille.72

Ettekö tunnusta Marxin historiallista oppia? 
Teidän mielestänne siis se näkökanta, jolta hän 
arvioi esimerkiksi Ranskan historian tapahtumia 
vuosina 1848—1851 sanomalehdessään »Neue

255



Rheinische Zeitung»* ja muissa silloisissa aika­
kausjulkaisuissa sekä kirjassaan »Der achtzehnte 
Brumaire des Louis Bonapartes»**, on virheelli­
nen. Miten harmillista, ettette vaivautuneet tuo­
maan esiin tuon näkökannan virheellisyyttä; 
miten harmillista, että katsomuksenne ovat jää­
neet kehittämätlömään asuun ja että on mahdo­
tonta edes »palauttaa» niitä tietojen puuttumisen 
vuoksi.

Ettekö tunnusta Marxin historiallista oppia? 
Teidän mielestänne siis se näkökanta, jolta hän 
arvioi esimerkiksi ranskalaisten 1700-luvun ma­
terialistien filosofisten oppien merkitystä, oli 
virheellinen.73 Harmillista, ettette kumonneet 
Marxia tässäkään tapauksessa. Ette taida edes 
tietää, missä hän on puhunut tuosta asiasta. 
Siinä tapauksessa emme tahdo päästää teitä päl­
kähästä, pitäisi teidän sentään tuntea »sen alan 
kirjallisuus», jonka olette ottaneet pohdittavak­
senne. Monillahan teistä on herra Mihailovskin 
kieltä käyttäen tieteen ordinaaristen ja ekstraor- 
dinaaristen kellonsoittajien nimi. Tuo nimi ei 
tosin ole estänyt teitä harjoittamasta etupäässä 
»privaatteja» tieteitä: subjektiivista sosiologiaa, 
subjektiivista historiosofiaa jne.

— Miksi Marx ei kuitenkaan kirjoittanut sel­
laista kirjaa, jossa olisi esittänyt omalta näkö­
kannaltaan koko ihmiskunnan historian muinai­
suudesta nykypäiviin asti ja tarkastellut kaikkia 
kehityksen aloja: taloudellista, juridista, uskon­
nollista, filosofista ym.?

Jokaisen sivistyneen ihmisen ensimmäisenä 
tunnusmerkkinä on taito asettaa kysymyksiä ja 
käsitys siitä, minkälaisia vastauksia voidaan ja 
minkälaisia ei voida vaatia nykytieteeltä. Mar­
xin vastustajilla taas ei näytä olevan tuota tun-

* [»Uusi Reinin lehti».]
** [»Louis Bonaparten Brumairekuun kahdeksastoista».]

256



nusmerkkiä heidän ekstraordinaarisuudestaan ja 
toisinaan edes ordinaarisuudestaankaan huoli­
matta tai, muuten, ehkä juuri* sen ansiosta. Luu­
letteko biologisessa kirjallisuudessa olevan teos­
ta, jossa olisi jo esitetty koko eläin- ja kasvikun­
nan historia Darwinin näkökannalta? Puhukaapa 
tästä kenen kasvi- tai eläintieteilijän kanssa 
hyvänsä, niin hän nauraa ensin lapsellisuudel­
lenne ja ilmoittaa teille, että koko pitkäaikaisen 
lajien historian esittäminen Darwinin näkökan­
nalta on nykytieteen ihanne, jonka saavuttami­
sesta ei ole tietoa; nyt on vasta löydetty se näkö­
kanta, jolta yksin voidaan ymmärtää lajien his­
toriaa.* Aivan samoin on nykyisen historiatie­
teen laita.

»Mitä on Darwinin koko työ?» hra Mihailovski 
kysyy. »Muutamia yleistäviä, hyvin kiinteästi 
toisiinsa liittyviä ajatuksia, jotka kruunaavat 
kokonaisen Mont Blancin tosiasia-aineistoa. Mis­
sä on Marxin vastaavanlainen työ? Sitä ei ole... 
Sellaista työtä ei puutu ainoastaan Marxilta, 
vaan myös koko marxilaisesta kirjallisuudesta 
koko sen .laajuudesta ja levinneisyydestä huoli­
matta... Itse taloudellisen materialismin perus-

* »Alle diese verschiedenen Zweige der Entvickelungsge- 
echichte, die je tz t noch teilweise weit auseinanderliegen und 
die .von den verschiedensten empirischen Erkenntnissquellen 
ausgegangen sind, werden von je tz t an m it dem steigenden 
Bewusetsein ihres einheitlichen Zusammenhanges sich höher 
entwickeln. Auf den verschiedensten empirischen Wegen 
wandelnd und m it den m annigfaltigsten Methoden arbeitend 
werden sie doch alle auf ein und dasselbe Ziel hinstreben, auf 
das grosse Endziel einer universalen m onistischen E n tw ic h e ~  
lu n g sg esc h ich te .»  (E . H a ech e l, Ziele und Wege der heutigen 
Entwickelungsgeschlchte. Jena 1875, S. 06.) [»Kaikki nuo kehi­
tyshistorian eri alat, jo tka ovat vielä kaukana toisistaan ja 
lähtevät m itä  erilaisim m ista tiedostam isen em piirisistä läh­
teistä, tu levat tästä  lähtien kehittym ään en tistä  korkeammalle 
seurauksena siitä , että tietoisuus n iitä  sitovasta yhteydestä 
kasvaa. Kulkemalla m itä  erilaisim pia em piirisiä te itä  ja  sovel­
tam alla m itä erilaisim pia menetelmiä ne tu levat kuitenkin 
pyrkimään sam aan pääm äärään, kaikkikäsittävän m onistisen 
kehityshistorian suureen lopulliseen pääm äärään.» (E . H a ech e l, 
Nykyaikaisen kehityshistorian pääm äärät ja  tie t. Jena 1875, 
s. 96.)]

17-190
257



teet, joita toistetaan lukemattomia kertoja aksi­
omeina, ovat tähän saakka jääneet toisistaan 
irrallisiksi ja tosiasiassa tarkastamattomiksi, 
mikä seikka ansaitsee erikoisesti huomiota teo­
riassa, joka nojaa periaatteessa aineellisiin, aistit­
taviin tosiasioihin ja tituloi itsensä pääasiallisesti 
'tieteelliseksi’.»*

Se että taloudellisen materialismin teorian 
perusteet ovat jääneet irrallisiksi toisistaan, on 
ilmeinen valhe. Riittää kun lukee »Zur Kritik 
der politischen Oekonomie»** teoksen esipuheen, 
jotta näkisi miten joustavasti ja kiinteästi ne 
liittyvät toisiinsa. Ei myöskään ole totta, että 
noita perusajatuksia ei ole tarkistettu: ne on tar­
kistettu yhteiskuntailmiöiden erittelyn tietä niin 
kirjassa »Brumairekuun kahdeksastoista» kuin 
»Pääomassakin», eikä »erikoisesti» alkuperäistä 
kasaantumista koskevassa luvussa, kuten hra 
Mihailovski olettaa, vaan kerrassaan kaikissa 
luvuissa ensimmäisestä viimeiseen. Että kuiten­
kaan tuota teoriaa ei ole kertaakaan esitetty 
»kokonaisen Mont Blancin» suuruisen tosiasia- 
aineiston yhteydessä, missä se hra Mihailovskin 
mielestä eroaa vahingokseen Darwinin teoriasta, 
niin sekin on jälleen pelkkä väärinkäsitys. Sen 
tosiasia-aineiston perusteella, joka sisältyy sa­
nokaamme kirjaan »The origin of species»***, 
todistetaan pääasiassa lajien muuttuvuutta; muu­
tamien eri lajien historiaa Darwin koskettelee 
taas ohimennen ja silloinkin vain hypoteettisesti: 
historia on näet saattanut kehittyä suuntaan tai 
toiseen, mutta eittämätöntä on, että historia on 
ollut olemassa ja lajit ovat muuttuneet. Kysym­
me nyt hra Mihailovskilta: oliko Marxin tarpeel­
lista todistaa, että ihmiskunta ei seiso paikal-

* »Russkoje Bogatstvo», tammikuu 1894, II osasto, 
ss. 105—106.

** (»Kansantaloustieteen arvostelua».]
*** (»Lajien synty».]

258



laan, että yhteiskuntamuodot muuttuvat, että 
ihmisten katsomukset vaihtuvat, lyhyesti, oliko 
tarpeellista todistaa tuollaisten ilmiöiden muut­
tuvuutta? Ei tietenkään ollut, vaikka todistuk­
seksi olisi ollut helppo kasata kokonaista kym­
menen »Mont Blancia tosiasia-aineistoa». Mitä 
Marxin oli sitten tehtävä? Yhteiskuntatieteen ja 
filosofian aikaisempi historia oli kartuttanut 
»kokonaisen Mont Blancin» ristiriitoja, jotka 
vaativat pakottavasti ratkaisuaan. Marx ratkaisi- 
kin ne sen teorian avutta, joka Darivinin teorian 
tavoin koostuu »muutamista yleistävistä, hyvin 
kiinteästi toisiinsa liittyvistä ajatuksista». Kun 
nuo ajatukset olivat ilmaantuneet, osoittautui, 
että niiden avulla voidaan ratkaista kaikki aikai­
sempia ajattelijoita askarruttaneet ristiriidat. 
Marxin ei tarvinnut kasata vuoria hänen edel­
täjiensä kokoamaa tosiasia-aineistoa, vaan käyttä­
mällä hyväkseen tuonkin aineiston hän saattoi 
ryhtyä tutkimaan ihmiskunnan todellista histo­
riaa uudelta näkökannalta. Marx tekikin niin 
ryhtyen tutkimaan kapitalistisen aikakauden his­
toriaa, ja tuloksena oli »Pääoma» (puhumatta­
kaan enää sellaisista monografioista kuin »Bru- 
mairekuun kahdeksastoista»).

Hra Mihailovskin huomautuksen mukaan 
»Pääomassa» on kuitenkin »puhe vain yhdestä 
historiallisesta aikakaudesta eikä niissäkään 
puitteissa kohdetta ole tutkittu edes lähimain­
kaan tyhjentävästi». Se on totta. Muistutamme 
taas hra Mihailovskille, että sivistyneen ihmisen 
ensimmäinen tunnusmerkki on käsitys siitä, 
minkälaisia vaatimuksia tiedemiehille voidaan 
esittää. Marx ei kerta kaikkiaan voinut sisällyt­
tää tutkimukseensa kaikkia historiallisia aika­
kausia, aivan samoin kuin Darwinkaan ei voinut 
kirjoittaa kaikkien eläin- ja kasvilajien histo­
riaa.

17* 259



Asiaa ei ole tutkittu edes yhdenkään historial­
lisen aikakauden suhteen lähimainkaan tyhjen­
tävästi.— Ei, hra Mihailovski, ei edes lähimain­
kaan tyhjentävästi. Sanokaapa kuitenkin ensiksi, 
minkä kohteensa Darwin on tutkinut vaikkapa 
»lähimain» tyhjentävästi? Toiseksi selitämme 
teille nyt, miksi kysymystä ei ole tutkittu tyh­
jentävästi »Pääomassa».

Uuden teorian mukaan ihmiskunnan historial­
linen liikunta määräytyy taloudellisten suhteiden 
muutoksiin johtavien tuotantovoimien kehityk­
sestä. Siksi jokainen historiatutkimus on aloitet­
tava kyseisen maan tuotantovoimien ja taloudel­
listen suhteiden tutkimisesta. Tutkimusta ei tie­
tenkään saa pysäyttää siihen, sen on osoitettava, 
miten yhteiskuntapoliittisten muotojen ja sen 
jälkeen — mikä on tehtävän mielenkiintoisin ja 
viehättävin puoli — inhimillisten aatteiden, tun­
teiden, pyrkimysten ja ihanteiden elävä liha 
peittää talouselämän kuivan rungon. Voidaan 
sanoa, että tutkija saa käsiinsä kuolleen mate­
rian (kuten lukija huomaa, aloimme jo puhua 
hra Karejevin sanoin), ja hänen käsistään on 
lähtevä elämäntäyteinen organismi. Marx onnis­
tui selvittämään — tietenkin vain likipitäisesti— 
ainoastaan kysymyksiä, jotka koskevat hänen- 
valitsemansa aikakauden aineellisia elinoloja. 
Marx ei ollut kovin vanha kuollessaan. Jos hän 
olisi elänyt vielä 20 vuotta, hän olisi varmaan­
kin yhä jatkanut (lukuun ottamatta ehkä jälleen 
erillisiä monografioita) tuon saman aikakauden 
aineellisten elinolojen kysymysten tutkimista. 
Juuri se suututtaakin hra Mihailovskia. Kädet 
puuskassa hän pitää rippisaarnaa kuuluisalle 
ajattelijalle: »Miten sinä, hyvä veli, tuolla ta­
valla?.. vain yhden aikakauden... Etkä sitäkään 
täydellisesti... En voi, en voi hyväksyä..*. Ottaisit 
toki esimerkkiä Darvvinista!» Koko tuohon sub-

260



jektiiviseen saarnaan »Pääoman» tekijäparka 
vastaa vain huoahtaen syvään ja tunnustaen 
surullisesta Die Kunst ist lang und kurz ist unser 
Leben!*

Hra Mihailovski kääntyy äkkiä ja julmana 
Marxin seuraaja-hauraan» puoleen: mitäs te 
olette tuossa tapauksessa tehneet, miksi ette ole 
tukeneet vanhaa miestä, miksi ette ole tutkineet 
perinpohjin kaikkia aikakausia?— Emme ole 
ehtineet, hra subjektiivinen sankari, seuraajat 
vastaavat kumartaen syvään hattu sivulle ojen­
netussa kädessä.— Meillä on ollut muuta teke­
mistä, olemme taistelleet niitä tuotantosuhteita 
vastaan, jotka painavat raskaana taakkana 
nykyistä ihmiskuntaa. Älä pane pahaksesi! Olem­
me muuten tehneetkin yhtä ja toista ja — odot- 
takaahan — teemme vielä enemmänkin.

Hra Mihailovski hieman leppyy: näette siis nyt 
itsekin, ettei täydellisesti?— Tietenkin näemme! 
Mutta eihän darvinisteillakaan** ole vielä täydel­
lisesti tutkittu, eikä edes subjektiivisessa sosiolo­
giassa ole tutkittu täydellisesti, vaikka sehän on 
kerrassaan muuta.

Darvinistien mainitseminen aiheuttaa teki­
jässämme uuden suuttumuksen puuskan.— Mitä 
te minulle Darwinia tyrkytätte! hän huutaa.— 
Darwiniin olivat viehättyneet oikeat herrasmie­
het, monet professorit hyväksyivät hänet, mutta 
kuka seuraa Marxia? Yksin työläiset ja tieteen 
privaatit kellonsoittajat, joita kukaan ei tunnusta.

* [Taide on pitkä, m utta elämämme on lyhyt.]
** On m ielenkiintoista, että Darwinin vastusta ja t vä ittivät 

kauan eivätkä tähänkään mennessä ole hörenneet Jankutta­
m asta, että hänen teoriastaan puuttuu nimenomaan tosiasial­
listen todisteiden »Mont Blanc». Kuten tunnettua tuon a ja­
tuksen lausui Virchow syyskuussa 1877 saksalaisten luonnon­
tutkijoiden Ja lääkäreiden kongressissa Munchenissä. V astates­
saan hänelle Haeckel huom autti oikein, että Jolleivät nykyisin 
tuntem am m e tosiasiat todista Darwinin teoriaa, niin m itkään 
uudet tosiasiat eivät sano m itään sen puolesta.

261



Rippisaarna muuttuu niin mielenkiintoiseksi, 
että tahtomattammekin kuuntelemme sitä edel­
leen.

»Kirjassaan ’Perheen ym. alkuperä’ Engels 
sanoo muun muassa, että saksalaisten taloustie­
teilijäin ammattikunta ’oli vaiti’ Marxin 'Pää­
omasta’, ja kirjassaan ’Ludwig Feuerbach ja klas­
sisen filosofian loppu’ hän sanoo, että taloudelli­
sen materialismin teoreetikot 'kääntyivät heti 
alusta pääasiassa työläisten puoleen ja löysivät 
heissä sitä ymmärtämystä, jota eivät olleet odot­
taneetkaan virallisen tieteen edustajilta’. Missä 
määrin nuo faktat ovat uskottavia ja mikä on 
niiden merkitys? Ennen kaikkea nykyään on 
mahdotonta ’оИа vaiti’ pitkän aikaa jostakin ar­
vokkaasta meilläkään, Venäjällä, tieteellisen ja 
kirjallisuuselämämme koko heikkoudesta ja mata­
luudesta huolimatta. Semmitenkin se on mahdo­
tonta Saksassa, jossa on lukuisia yliopistoja, 
yleinen luku- ja kirjoitustaito, lukemattomia 
mitä erilaisimpien suuntausten sanomalehtiä ja 
lehtisiä ja jossa on merkitystä paitsi painetulla 
myös puhutulla sanalla. Ja vaikka tietty osa Sak­
san virallisista tieteen palvelijoista ottikin 'Pää­
oman’ vastaan aluksi vaikenemalla, niin tuskinpa 
sitä voitaneen selittää haluksi Чарраа vaitiololla’ 
Marxin työ. Oikeammin on olettaa, että vaiti­
olon aiheutti hämminki, jonka rinnalla kasvoivat 
nopeasti sekä kiivas oppositio että täysi arvon­
anto, ja sen seurauksena ’Pääoman’ teoreettinen 
osa valloitti hyvin pian kiistattomasti korkean 
paikan yleisesti tunnustetussa tieteessä. Aivan 
toisenlainen on taloudellisen materialismin koh­
talo historiallisena oppina, johon sisältyvät myös 
'Pääomassa’ esitetyt tulevien suuntausten näkö­
alat. Puolivuosisataisen olemassaolonsa aikana 
taloudellinen materialismi ei ole tähän mennessä 
tehnyt missään määrin huomattavaa vaikutusta

262



tieteellisiin piireihin, mutta on tosiaankin levin­
nyt hyvin nopeasti työväenluokan keskuu­
dessa.»*

Lyhytaikaisen vaitiolon jälkeen kasvoi siis 
nopeasti oppositio. Se on totta. Ja niin kiivas, 
ettei yksikään dosentti voi saada professorin 
nimeä, jos tunnustaa oikeaksi vaikkapa Marxin 
»taloudellisen» teorian; niin kiivas, että jokainen, 
vaikkapa kaikkein kyvyttömin ylimääräinen 
dosentti voi toivoa nopeaa ylennystä, jos vain 
onnistuu, keksimään edes pari kaikkien heti seu- 
raavana päivänä unohtamaa vastaväitettä »Pää­
omaa» vastaan. Mikä on totta, se on totta: hyvin 
kiivas oppositio...

Ja täysi arvonanto... Sekin on totta, hra Mihäi- 
lovski: tosiaankin arvonanto. Aivan samanlai­
nen arvonanto, jollaista kiinalaisissa herättää 
nykyään japanilainen sotaväki: se näet tappelee 
hyvin ja olisi epämiellyttävää joutua sen lyötä­
väksi. Saksalaiset professorit ovat tunteneet ja 
tuntevat nytkin tuollaista arvonantoa »Pääoman» 
tekijää kohtaan. Ja mitä viisaampi on professori, 
mitä enemmän hänellä on tietoja, sitä enemmän 
hänessä on tuota arvonantoa, sitä selvemmin hän 
tajuaa, ettei pysty kumoamaan »Pääomaa». Juuri 
siksi ei yksikään virallisen tieteen suurmiehistä 
uskalla hyökätä »Pääomaa» vastaan. Suurmie- 
het katsovat parhaaksi lähettää hyökkäykseen 
nuoria, kokemattomia, ylennystä kaipaavia »pri­
vaatteja kellonsoittajia».

SielT viisasta ei tarvita, 
sä Read sinne komenna.
Mä katson, miten käy.74

Sanomattakin on selvä, että tuollainen arvon­
anto on suuri. Muunlaisesta emme ole kuulleet-

* »Russkoje Bogatstvo», tammikuu 1894, II osasto, 
es. 115—116.

263



kaan, eikä sitä voisi ollakaan professoreissa, sillä 
Saksassa ei tehdä professoria henkilöstä, joka 
osoittaisi tuota arvonantoa.

Mitä tuo arvonanto sitten todistaa? Se todistaa 
seuraavaa. »Pääomaan» sisältyvä tutkimuskenttä 
on nimenomaan se kenttä, joka on jo muokattu 
uudelta näkökannalta, Marxin historiallisen opin 
näkökannalta. Vastustajat eivät uskalla hyökätä 
tuolle kentälle, he »osoittavat arvonantoa sitä 
kohtaan». Ja se on tietenkin hyvin edullista vas­
tustajille. Tarvitaan kuitenkin »subjektiivisen» 
sosiologin koko naiiviutta, jotta voitaisiin kysyä 
ihmetellen, miksi nuo vastustajat eivät ole tähän 
mennessä ryhtyneet muokkaamaan omin voimin 
viereisiä kenttiä Marxin hengessä. »Mitähän vie­
lä tahtoisitte, sankari hyvä! Emme saa rauhaa 
yhdestäkään tuossa hengessä muokatusta ken­
tästä! Senkin kanssa ollaan huutavassa hukassa, 
ja te tahdotte, että muokkaisimme saman järjes­
telmän mukaan viereisetkin kentät!» Hra Mihai- 
lovski on huonosti perehtynyt asian olemukseen 
eikä ymmärrä »taloudellisen materialismin koh­
taloa historiallisena oppina»; hän ei ymmärrä 
myöskään saksalaisten professorien suhdetta 
»tulevaisuuden näköaloihin». Eivät he pysty 
huolehtimaan tulevaisuudesta, hyvä isä, kun 
nykyisyyskin luisuu jalkojen alta.

Eiväthän silti kaikki Saksan professorit ole 
siinä määrin luokkataistelun ja »tieteellisen» 
kurinalaisuuden hengen läpitunkemia. Onhan 
spesialisteja, jotka eivät ajattele muuta kuin tie­
dettä. Kuinka ei olisi, on tietenkin sellaisiakin, 
eikä yksin Saksassa. Nuo spesialistit, nimen­
omaan siksi, kun he ovat spesialisteja, ovat 
uppoutuneet omaan tutkimusalaansa. He muok- 
kaavat tieteen kentän pientä tilkkuaan, eivätkä 
heitä kiinnosta mitkään filosofis-historialliset

264



teoriat. Noilla spesialisteilla on harvoin mitään 
käsitystä Marxista, ja jos onkin, niin ainoastaan 
kuten epämiellyttävästä henkilöstä, joka on jos­
sakin aiheuttanut jollekulle levottomuutta. Kuin­
ka voisitte olettaa heidän kirjoittavan Marxin 
hengessä? Heidän monografioissaan ei tavallisesti 
ole kerrassaan minkäänlaista filösofista henkeä. 
Tällöin tapahtuukin jotain sen kaltaista, että 
kivet alkavat valittaa, kun ihmiset ovat vaiti. 
Tutkija-spesialistit eivät itse tiedä mitään Marxin 
teoriasta, mutta heidän saamansa tulokset huu­
tavat kovaäänisesti sen puolesta. Eikä ole ainut­
takaan vakavaa poliittisten suhteiden historian 
tai kulttuurihistorian erikoistutkimusta, joka ei 
vahvistaisi sitä tavalla tai toisella. Suuri määrä 
hämmästyttäviä esimerkkejä osoittaa, missä mää­
rin koko nykyaikaisen yhteiskuntatieteen henki 
pakottaa spesialisteja asettumaan tiedottomasti 
Marxin historiallisen opin (nimenomaan histo­
riallisen,, hra Mihailovski) näkökannalle. Edellä 
lukija saattoi jo huomata kaksi tuollaista esi­
merkkiä: Oskar Peschelin ja Giraud-Teulonin. 
Nyt esitämme kolmannen. Teoksessaan »La ci te 
antique»* ** kuuluisa Fustel de Goulanges lausui 
ajatuksen, että uskonnolliset katsomukset ovat 
olleet antiikin muinaisuuden kaikkien yhteiskun­
nallisten laitosten perustana. Luulisi, että Krei­
kan ja Rooman historian eri kysymyksiä tutkit­
taessa olisi pitänyt noudattaa tuota ajatuskantaa. 
Niinpä Fustel de Coulanges joutui koskettele­
maan kysymystä Spartan häviöstä. Hänen mu­
kaan häviön syy osoittautui olleen puhtaasti talou­
dellinen.* * Kosketellessaan kysymystä Rooman 
tasavallan häviöstä hän vetosi jälleen talous-

* [»Muinainen kansalaisyhteisö».]
** ks. hänen kirjaansa »Du droit de propriötä ä Sparte» 

[»Omistusoikeudesta Spartassa»]. Meitä ei tässä kiinnosta lai­
sinkaan muun muassa kirjassa esitetty käsitys alkukantaisen 
omistuksen historiasta.

265



elämään.* Mikä on siis johtopäätös? Erinäisissä 
tapauksissa mies vahvisti oikeaksi Marxin teo­
rian, mutta jos häntä olisi sanottu marxilaiseksi, 
olisi hän varmaan huitonut molemmin käsin vas­
taan ja ilahduttanut siten sanomattomasti hra 
Karejevia. Minkä sille mahtaa, elleivät kaikki 
ihmiset ole loppuun saakka johdonmukaisia.

Sallikaa kuitenkin minunkin esittää puolestani 
muutama esimerkki, hra Mihailovski keskeyttää 
meidät. »Kun tutustumme... Blosin kirjaan75, 
havaitsemme sen hyvin kunnioitettavaksi työksi, 
jossa ei kuitenkaan ole lainkaan varsinaisia jäl­
kiä perinpohjaisesta mullistuksesta historiatie­
teessä. Siitä, mitä Blos puhuu luokkataistelusta 
ja taloudellisista ehdoista (suhteellisesti hyvin 
vähän), ei vielä seuraa, että hän rakentaisi his­
toriaa tuotannon ja vaihdon itsekehityksen poh­
jalle: kertomuksessa vuoden 1848 tapahtumista 
oli jopa vaikea välttää taloudellisia ehtoja. Kun 
heitätte pois Blosin kirjasta ylistyspuheen Mar­
xista mullistuksen tekijänä historiatieteessä ja 
vielä muutamia sovinnaisia fraaseja, joissa on 
marxilaista terminologiaa, niin päähännekään ei 
pälkähdä, että kysymyksessä on taloudellisen 
materialismin seuraaja. Engelsin, Kautskyn ja 
eräiden muiden kirjoittamat erinäiset hyvät his- 
toriallissisältöiset sivut voisivat niin ikään olla 
ilman taloudellisen materialismin nimilappua, 
sillä itse asiassa niissä otetaan huomioon yhteis-

* »Il est assez visible pour quiconque a observö le ditail 
(nimenomaan ie dötail, hra Mihailovski) et les textes, que ce 
sont les intörSts matöriels du plus grand nombre qui en ont 
ötö le vrai mobile» jne. (»ffistoire des institutions politiques 
de 1’ancienne France. Les origines du syst&ne f6odal». Paris 
1890, p. 94.) [»Jokaiselle, Joka on tutkinut tosiasioita konk- 
reettisen seikkaperäisesti (nimenomaan konkreettisen seikka­
peräisesti, hra Mihailovski) sekä tekstejä, on riittävän ilmeistä, 
että juuri ihmisten enemmistön aineelliset edut ovat olleet 
todellisena liikkeellepanevana tekijänä» Jne. (»Muinaisen Rans­
kan poliittisten laitosten historia. Feodaalijärjestelmän synty», 
Pariisi 1890, s. 94.)]

266



kuntaelämä kokonaisuudessaan, vaikka taloudel­
linen kieli soikin vallitsevana tuossa akordissa.»*

Hra Mihailovski nähtävästi muistaa hyvin 
sananparren »suutari pysyköön lestissään». Hän 
järkeilee näin: mikäli olet taloudellinen mate­
rialisti, niin sinun on pidettävä silmällä taloudel­
lista, eikä kosketeltava »yhteiskuntaelämää ko­
konaisuudessaan, vaikka taloudellinen kieli soisi- v. 
kin vallitsevana». Olemme kuitenkin jo tehneet 
selkoa hra Mihailovskille, että marxilaisten tie­
teellisenä tehtävänä on nimenomaan selittää 
yhteiskuntaelämä kokonaisuudessaan aloittamalla 
tuosta »kielestä». Kuinka hän tahtoisi heidän sa­
manaikaisesti kieltäytyvän tuosta tehtävästä 
ja pysyvän marxilaisina. Hra Mihailovski ei tosin 
milloinkaan ole halunnut syventyä tuon tehtä­
vän tarkoitukseen, mutta siihen ei tietenkään ole 
syypää Marxin historiallinen oppi.

Ymmärrämme, että niin kauan kuin emme 
kieltäydy tuosta tehtävästä, hra Mihailovskin 
asema tulee usein olemaan hyvin tukala: usein 
lukiessaan »hyvää historiallissisältöistä sivua» 
hän ei tule ajatelleeksi (»ei pälkähdä päähän- 
kään!»), että sen on kirjoittanut »taloudellinen» 
materialisti. Se on juuri sellainen asema, josta 
sanotaan, että on pahemmassa kuin pulassa. Mut­
ta Marxinko takia hra Mihailovski joutuu siihen?

Subjektiivisen koulukunnan Akhilleus kuvitte- 
lee, että »taloudellisten» materialistien on puhut­
tava vain »tuotannon ja vaihdon muotojen itse- 
kehityksestä». Mitä on tuo »itsekehitys», syvä­
mietteinen hra Mihailovski? Jos luulette, että 
Marxin mielestä tuotantomuodot voivat kehittyä 
»itsestään», niin erehdytte pahasti. Mitä ovat 
yhteiskunnalliset tuotantosuhteet? Ne ovat ihmis­
ten välisiä suhteita. Miten ne kehittyisivät ilman

* »Russkoje Bogatstvo», tam m ikuu 1894, I I  osasto, s. i 17.

267



ihmisiä? Eihän siellä, missä ei olisi ihmisiä, olisi
tuotantosuhteitakaan! Kemisti sanoo: materia 
koostuu atomeista, jotka ovat ryhmittyneet mole­
kyyleiksi, ja molekyylit ryhmittyvät monimutkai­
semmiksi yhdisteiksi. Kaikki kemialliset prosessit 
tapahtuvat määrättyjen lakien mukaan. Tästä 
teette odottamatta johtopäätöksen, että kemistin 
mielestä koko asia on laeissa ja että materia — 
atomit ja molekyylit -f- saattaisi olla aivan liikku­
matonta estämättä siten vähääkään kemiallisten 
yhdisteiden »itsekehitystä». Tuon päätelmän 
mielettömyys on kaikille selvä. Valitettavasti ei 
kaikille ole vielä selvä sisällöllisen arvonsa puo­
lesta aivan samankaltaisen vastakkainasettelun, 
yksilön ja yhteiskuntaelämän vastakkainasette­
lun mielettömyys; ihmisten toiminnan ja heidän 
yhteiselämänsä muotojen sisäisen logiikan vas­
takkainasettelun mielettömyys.

Toistamme, hra Mihailovski, että uuden histo­
riallisen opin tehtävänä on selittää »yhteiskunta­
elämä kokonaisuudessaan» sillä, mitä te nimitätte 
taloudelliseksi kieleksi, ts. itse asiassa tuotanto­

voimien kehityksellä. »Kieli» on tietyssä mielessä 
perusta (selitimme jo, missä mielessä nimen­
omaan), mutta hra Mihailovski olettaa suotta, 
että marxilaisen »henki on 'kielen' varassa» 
samoin kuin G. Uspenskin erään henkilöhahmon 
kertomuksessa »Putka»76.

On vaikea selittää koko historiallinen prosessi 
noudattaen johdonmukaisesti samaa periaatetta. 
Mutta minkäpä sille voi? Tiede ei yleensäkään 
ole helppoa, mikäli se ei ole »subjektiivista» tie­
dettä, joka selittää kaikki kysymykset hämmäs­
tyttävän vaivattomasti. Koska olemme jo ottaneet 
puheeksi tämän, sanomme hra Mihailovskille, 
että ideologioiden kehitystä koskevissa kysymyk­
sissä saattavat parhaatkin »kielen» tuntijat osoit-

268



tautua toisinaan voimattomiksi, ellei heillä ole 
jotain erikoista kykyä, nimittäin taideaistia. 
Mentaliteetti mukautuu talouselämään. Tuo mu­
kautuminen on kuitenkin monimutkainen pro­
sessi ja jotta sen kulku voitaisiin ymmärtää 
kokonaisuudessaan, jotta voitaisiin havainnolli­
sesti käsittää ja osoittaa toisillekin, miten nimen­
omaan se tapahtuu, tarvitaan hyvin monesti 
taiteilijan lahjakkuutta. Esimerkiksi jo Balzac 
teki paljon aikansa eri yhteiskuntaluokkien men­
taliteetin selittämiseksi.77 Paljon opettavaista löy­
dämme Ibseniltä ja vielä monelta muultakin. 
Toivomme, että ajan mittaan ilmaantuu paljon 
sellaisia taiteilijoita, jotka tulevat ymmärtämään 
toisaalta »kielen» liikkeen »rautaiset lait» ja toi­
saalta osaavat käsittää ja osoittaa, miten »kielen» 
ylle kasvaa nimenomaan sen liikkeen ansiosta 
ideologian »elävä asu». Sanotte, että siinä, mihin 
on sekaantunut runollinen mielikuvitus, ei voi 
olla olematta taiteellista mielivaltaa, olettamus­
ten fantastisuutta. Tietenkään ei, se ei ole väl­
tettävissä. Ja Marx tiesi sen erinomaisesti; juuri 
siksi hän sanoikin, että on tehtävä tarkasti ero 
luonnontieteellisellä tarkkuudella määriteltävissä 
olevan kyseisen aikakauden taloudellisen tilan ja 
sen aatteiden tilan välillä. Tällä alalla meillä on 
vielä paljon, hyvin paljon hämärää. Vielä enem­
män on kuitenkin hämärää idealisteille ja sitä­
kin enemmän eklektikoille, jotka muuten eivät 
milloinkaan ymmärrä kohtaamiensa vaikeuksien 
merkitystä ja kuvittelevat suoriutuvansa kaikista 
kysymyksistä surullisen kuuluisan »vuorovaiku­
tuksen» avulla. Todellisuudessa he eivät milloin­
kaan suoriudu mistään, vaan piiloutuvat kohtaa­
miensa vaikeuksien taakse. Tähän mennessä 
Marxin lausuman mukaan konkreettista inhimil­
listä toimintaa on selitetty yksinomaan idealisti­
selta näkökannalta. Entä sitten? Onko löytynyt

269



paljon tyydyttäviä selityksiä? Vähäisen aiheelli­
suutensa vuoksi inhimillisen hengen toimintaa 
koskevat arvostelmamme muistuttavat muinais­
kreikkalaisten filosofien arvostelmia luonnosta: 
parhaassa tapauksessa nerokkaita tai pelkästään 
vain älykkäitä hypoteesejä, joita on mahdoton 
vahvistaa tai todistaa, koska ei ole minkäänlaista 
tukipistettä tieteellistä todistusta varten. Vain siel­
lä on saatu aikaan jotakin, missä on ollut pakko 
yhdistää yhteiskunnan mentaliteetti »kieleen». 
Kun Marx huomasi tämän ja kehotti olemaan luo­
pumatta alullepannuista yrityksistä, kun hän sa­
noi, että on aina pidettävä ohjeena »kieltä», alet­
tiin häntä syyttää käsitteiden yksipuolisuudesta ja 
suppeudesta! Missä tässä on oikeudenmukaisuus, 
sen tietänevät vain subjektiiviset sosiologit.

Mitä joutavia! hra Mihailovski piikittelee meitä 
yhä,— uusi sananne »on sanottu 50 vuotta sit­
ten». Niin on, hra Mihailovski, niillä paikkeilla. 
Ja sen harmillisempaa, ettette ole ymmärtänyt 
sitä vielä tähän mennessä. Vähänkö tieteessä 
on »sanoja», jotka on lausuttu kymmeniä ja 
satoja vuosia sitten, mutta jotka tähän asti ovat 
jääneet tuntemattomiksi miljoonille tieteen suh­
teen välinpitämättömille »yksilöille »\ Kuvitel­
kaapa, että kohtaatte hottentotin ja yritätte 
uskotella hänelle, että maa kiertää aurinkoa. Hot­
tentotilla on sekä aurinkoon että maahan nähden 
oma »originelli» teoriansa. Hänen on vaikea luo­
pua siitä. Silloin hän heittäytyy piikittelyyn: 
tulitte tuomaan minulle uutta sanaa, mutta itse­
kin sanotte sitä jo muutamien vuosisatojen 
ikäiseksi! — Mitä todistaa hottentotin piikittely? 
Ainoastaan sitä, että hottentotti on hottentotti. 
Sehän ei kuitenkaan kaipaa todistelua.

Hra Mihailovskin piikittely todistaa muuten 
paljon enemmän kuin hottentotin piikittely voisi

270



todistaa. Se todistaa, että »sosiologimme» kuuluu 
niihin, jotka eivät muista sukuperäänsä. Hän on 
perinyt subjektiivisen näkökantansa Bruno Baue­
rilta, Szeligalta ja muilta Marxia kronologisessa 
mielessä edeltäneiltä. Hra Mihailovskin »uusi 
sana» on siis joka tapauksessa vanhempi kuin 
meidän jopa kronologisesti, ja sisäiseltä merki­
tykseltään se on paljonkin vanhempi, sillä Bruno s 
Bauerin historiallinen idealismi oli viime vuosi­
sadan historialliseen idealismiin paluuta.*

Hra Mihailovskin on saattanut aivan ymmälle 
se, että »amerikkalaisen Morganin kirja ’muinai- 
sesta yhteiskunnasta’ ilmestyi monta vuotta myö­
hemmin kuin Marx ja Engels olivat julistaneet 
taloudellisen materialismin perusteet79 ja kerras­
saan riippumatta tuosta materialismista». Sanom­
me tähän:

Ensinnäkin, että Morganin kirja ei ole vapaa 
niin sanotusta taloudellisesta materialismista 
yksinkertaisesti siksi, kun Morgan on itse nimen­
omaan sen kannalla, josta hra Mihailovskin on 
helppo vakuuttua, kun lukee osoittamansa kir­
jan. Morgan tosin asettui taloudellisen materia­
lismin näkökannalle Marxista ja Engelsistä 
riippumatta, mutta se on vain sitäkin edullisem­
paa heidän teorialleen.

Toiseksi, onko se mikään vahinko, jos Morga­
nin löydöt vahvistivat »monta vuotta myöhem­
min» oikeaksi Marxin ja Engelsin teorian? 
Olemme varmoja siitä, että hyvin monet löydöt 
tulevat vielä vahvistamaan tuota teoriaa. Hra Mi­
hailovskin suhteen taas olemme varmoja päin­
vastaisesta: »subjektiivista» näkökantaa ei puo-

* Mitä tulee biologian soveltamiseen yhteiskunnallisten 
kysymysten ratkaisuun, niin hra Mihailovskin »uudet sanat», 
kuten näimme, ovat tyyppinsä puolesta peräisin vuosisatamme 
kaksikymmentäluvulta. Hra Mihailovskin sanat ovat hyvin 
kunnioitettavia vanhuksia! Niissä »venäläinen äly ja venäläi­
nen henki» toden teolla »kertaa vanhoja ja  valehtelee kahden 
edestä»tn

271



lusta yksikään löytö enempää viiden kuin vii- 
dentuhannenkaan vuoden kuluttua.

Hra Mihailovski on saanut tietää eräästä 
Engelsin esipuheesta80, että »Englannin työväen­
luokan aseman» tekijän ja hänen ystävänsä 
Marxin taloushistorian tiedot olivat 40-luvulla 
»epätäydellisiä» (Engelsin omien sanojen mu­
kaan). Hra Mihailovski riehakoi tämän johdosta, 
että nimenomaan 40-luvulla syntynyt »taloudel­
lisen materialismin» koko teoria oli siis muka 
rakennettu riittämättömälle perustalle. Tämä joh­
topäätös sopisi neljännen luokan teräväpäisen 
kymnasistin tekemäksi. Täysi-ikäinen ihminen 
ymmärtäisi, että tieteelliseen tietouteen samoin 
kuin kaikkeen muuhunkin sovellettuina sanat 
»riittävä», »epätäydellinen», »vähäinen», »suuri» 
on käsitettävä suhteellisessa mielessä. Marx ja 
Engels elivät vielä kokonaisia vuosikymmeniä 
sen jälkeen, kun olivat julistaneet uuden histo­
riallisen teorian perustat. He tutkivat ahkerasti 
taloushistoriaa ja kehittivät sitä erittäin menes­
tyksellisesti, mikä on hyvin helppo ymmärtää, 
kun ottaa huomioon heidän poikkeukselliset 
kykynsä. Noiden menestysten ansiosta heidän 
aikaisemmat tietonsa näyttivät heistä tietenkin 
»epätäydellisiltä», mutta tämä ei vielä todista 
sitä, että heidän teoriansa olisi ollut perusteeton. 
Danvinin lajien syntyä koskeva kirja ilmes­
tyi 1859. Voidaan sanoa varmasti, että jo kym­
menen vuoden kuluttua Darwin piti epätäydelli­
sinä niitä tietoja, jotka hän omasi kirjansa 
julkaisemisaikana. Entä sitten?

Hra Mihailovski ivailee kernaasti myös siitä 
aiheesta, että »teorialle, joka mielestään valaisi 
maailmanhistoriaa, oli Kreikan ja germaanien 
muinaishistoria neljäkymmentä vuotta tuon teo-

272



rian julistamisen jälkeen (ts. muka Morganin 
kirjan ilmestymiseen asti) vielä ratkaisematon 
arvoitus».* Tämä iva perustuu yksinomaan »neu­
vottomuuteen».

Marx ja Engels eivät voineet olla tietämättä 
40-luvun lopulla sitä, että Kreikan ja Rooman 
historia perustui luokkataisteluun, yksinpä siitä 
Syystä, että sen tiesivät jo kreikkalaiset ja roo­
malaiset kirjailijat. Lukekaa Thukydidesta, Kse- 
nofonia, Aristotelesta, lukekaa roomalaisia his­
torioitsijoita, vaikkapa Titus Liviusta, joka 
tapahtumien kuvauksessa siirtyy muuten liian 
usein »subjektiiviselle» näkökannalle, niin löy­
dätte jokaiselta heistä varman uskon siihen, että 
taloudelliset suhteet ja niiden aiheuttama luok­
kataistelu muodostivat silloisten yhteiskuntien 
sisäisen historian perustan. Tuo heidän uskonsa 
ilmeni yksinkertaisen, yleisesti tunnustetun joka­
päiväisen tosiasian yksinkertaisen konstatoinnin 
välittömässä muodossa, vaikka Polybioksella on 
jo kuitenkin jotain tuon tosiasian tunnustamisen 
pohjalle rakentuvan historianfilosofian tapaista. 
Olkoon miten hyvänsä, mutta tosiasian ovat tun­
nustaneet kaikki, ja luuleeko hra Mihailovski, 
että Marx ja Engels »eivät ole lukeneet muinais­
ajan kirjailijoita». Marxille ja Engelsille samoin 
kuin kaikille tiedemiehille olivat ratkaisematto­
mia arvoituksia Kreikan, Rooman ja germaani- 
laisheimojen esihistoriallisia elämänmuotoja kos­
kevat kysymykset (kuten itse hra Mihailovski 
sanoo toisessa kohdassa). Morganin kirja antoi 
vastauksen noihin kysymyksiin. Olettaakohan 
tekijämme, että Darwinilla ei ollut ratkaisemat­
tomia biologian kysymyksiä aikana, jolloin hän 
kirjoitti kuuluisaa kirjaansa?

»Välttämättömyyden kategoria on niin yleinen

•  Sama, в. 10R

18-190
273



ja kiistämätön», jatkaa hra Mihailovski, »että se 
käsittää kaikkein järjettömimmät toiveet ja kaik­
kein mielettömimmät epäilykset, joita vastaan sen 
nähtävästi kuuluu sotia. Sen kannalta puskea 
päätään seinään ei ole tyhmyyttä, vaan välttä­
mättömyys, aivan samoin kuin Quasimodo81 ei 
ole rumilus, vaan välttämättömyys, eivätkä Kain 
ja Juudas ole ilkimyksiä, vaan välttämättömyys. 
Lyhyesti, pitäessämme käytännöllisessä elämässä 
ohjeenamme vain sitä joudumme jonkinlaiseen 
fantastiseen äärettömään avaruuteen, jossa ei ole 
ideoita eikä esineitä eikä ilmiöitä, vaan ainoas­
taan ideain ja esineiden yksivärisiä varjoja.»* 
Juuri niin, hra Mihailovski, nimenomaan vieläpä 
kaikenlaiset rujoudetkin ovat samoja välttämättö­
myyden tuotteita kuin kaikkein normaalimmat­
kin ilmiöt, vaikka tästä ei vielä seuraa, että 
Juudas ei olisi ilkimys, sillä on mieletöntä aset­
taa ilkimys-käsitteen vastakohdaksi välttämättö­
myys-käsite. Mikäli te, hyvä herra, työnnytte 
kuitenkin sankariksi (jokainen subjektiivinen 
ajattelija on sankari niin sanoaksemme ex pro- 
fesso**), niin vaivautukaa todistamaan, ettette 
ole »mielipuoli» sankari, etteivät »toiveenne» ole 
»järjettömiä», etteivät »epäilyksenne» ole »mie­
lettömiä», että te ette ole ajattelun »Quasimodo» 
ettekä kehota väkijoukkoa »puskemaan päätään 
seinään». Kaiken tuon todistamiseksi teidän olisi 
vedottava välttämättömyyden kategoriaan, mutta 
ette osaa operoida sillä, subjektiivinen näkökan­
tanne tekee mahdottomiksi tuollaiset operaatiot; 
tuon kategorian vuoksi todellisuus muuttuu teille 
varjojen valtakunnaksi. Juuri silloin jouduttekin 
umpikujaan, silloin allekirjoitattekin »sosiolo­
giallenne» testimonium paupertatis'in***, silloin

* Sama, ss. 113—114.
** [ammatiltaan.]

*** [köyhyydentodlstuksen.J

274



alattekin jankuttaa, että »välttämättömyyden 
kategoria» ei osoita mitään, sillä se osoittaa muka 
liian paljon. Teorianne köyhyydentodistus on 
ainoa asiakirja, jolla varustatte »tulevaista etsi­
vät» seuraajanne. Niukanlaista, niukanlaista, 
hra Mihailovski!

Tiainen väittää olevansa sankarillinen lintu 
ja sellaisena pystyvänsä helposti sytyttämään 
meren. Kun sitä pyydetään selittämään, mihin 
fysikaalisiin tai kemiallisiin lakeihin perustuu sen 
merensytyttämissuunnitelma, päästäkseen pulasta 
se aikaa mutista surullisesti ja epäselvästi, että 
muka »laeista» puhutaan vain puhumisen vuoksi, 
mutta itse asiassa lait eivät selitä mitään eikä 
niihin voi perustaa minkäänlaisia suunnitelmia, 
että on pantava toiveensa onnelliseen sattumaan, 
sillä jo kauan sitten tiedetään, että hätä keinon 
keksii, mutta yleensä la raison finit toujours par 
avoir raison*. Miten kevytmielinen, miten epä­
miellyttävä lintu!

Verratkaamme tähän tiaisen epäselvään muti­
naan Marxin miehekästä, hämmästyttävän jous­
tavaa historiallista filosofiaa.

Ihmisenkaltaiset esivanhempamme kuten kaik­
ki muutkin eläimet olivat täydellisesti luonnon 
alamaisia. Niiden koko kehitys oli sitä täysin 
alitajuista kehitystä, jonka aiheutti luonnollisen 
valinnan tietä tapahtuva mukautuminen ympä­
ristöön olemassaolotaistelussa. Se oli fyysisen  
välttämättömyyden pimeä valtakunta. Silloin ei 
syttynyt edes tajunnan kipinä eikä siis vapau­
denkaan kipinä. Fyysinen välttämättömyys joh­
datti kuitenkin ihmisen sellaiselle kehitysas­
teelle, jolla se alkoi vähitellen erottautua -muusta 
eläinkunnasta. Hänestä tuli työkaluja valmistava 
eläin. Työkalu on elin, jonka avulla ihminen

* [järki aina viime kädessä voittaa.]

18*
275



vaikuttaa luontoon päämääriensä saavuttamiseksi. 
Se on elin, joka alistaa välttämättömyyden ihmi­
sen tajunnalle, vaikkakin alkuvaiheissa vain 
hyvin heikosti, vain paloittain, silloin tällöin, jos 
niin voidaan sanoa. Tuotantovoimien kehitysaste 
määrää sen, kuinka suuri valta ihmisellä on 
luontoon.

Tuotantovoimien kehitys määräytyy ihmisen 
maantieteellisen ympäristön ominaisuuksista. 
Näin ollen luonto antaa itse ihmiselle keinot, 
jotta hän voisi alistaa luonnon.

Ihminen ei kuitenkaan taistele yksinäisenä 
luontoa vastaan. Marxin lausuman mukaan luon­
toa vastaan taistelee yhteiskunnallinen ihminen 
(der Gessellschaftsmensch), ts. mittavuudeltaan 
enemmän tai vähemmän huomattava yhteiskun­
nallinen liitto. Yhteiskunnallisen ihmisen ominai­
suudet johtuvat kunakin kyseisenä aikana tuo­
tantovoimien kehitysasteesta, sillä noiden voi­
mien kehitysasteesta riippuu koko yhteiskunnal­
lisen liiton rakenne. Näin ollen tuon liiton raken­
teen määräävät viime kädessä sen maantieteelli­
sen ympäristön ominaisuudet, joka suo ihmisille 
suuremmat tai pienemmät mahdollisuudet heidän 
tuotantovoimiensa kehittämistä varten. Mikäli 
ovat syntyneet tietyt yhteiskunnalliset suhteet, 
kehittyvät ne jatkuvasti niiden omien sisäisten 
lakiensa mukaisesti, joiden vaikutus jouduttaa 
tai hidastaa ihmiskunnan historiallisen liikunnan 
aiheuttavaa tuotantovoimien kehitystä. Ihmisen 
riippuvuus maantieteellisestä ympäristöstä muut­
tuu välittömästä välilliseksi. Maantieteellinen 
ympäristö vaikuttaa ihmiseen yhteiskunnallisen 
ympäristön kautta. Sen vuoksi ihmisen suhde 
maantieteelliseen ympäristöönsä muuttuu äärim­
mäisen vaihtelevaiseksi. Jokaisella uudella tuo­
tantovoimien kehitysasteella se on toisenlainen 
kuin aikaisemmin. Maantieteellinen ympäristö

276



vaikutti Caesarin aikaisiin britteihin aivan toi­
sella tavalla kuin se vaikuttaa Englannin nykyi­
siin asukkaihin. Nykyaikainen dialektinen mate­
rialismi ratkaisee näin ristiriidat, joita 1700-lu- 
vun valistajat eivät kyenneet ratkaisemaan.* 

Yhteiskunnallisen ympäristön kehitys on omien 
lakiensa alaista. Tämä merkitsee, että sen omi­
naisuudet riippuvat yhtä vähän ihmisten tahdosta 
ja tajunnasta kuin maantieteellisenkin ympäris­
tön ominaisuudet. Ihmisen tuotannollinen vaiku­
tus luontoon synnyttää ihmisen uuden riippuvuu­
den lajin, hänen uuden orjuutensa lajin: talou­
dellisen välttämättömyyden. Ja mitä enemmän 
suurenee hänen valtansa luontoon, mitä enem­
män kehittyvät hänen tuotantovoimansa, sitä 
enemmän lujittuu tuo orjuus: tuotantovoimien 
kehittyessä monimutkaistuvat ihmisten keski­
näissuhteet yhteiskunnallisessa tuotantoproses­
sissa; tuon prosessin kulku jää pois heidän val­
vonnastaan, tuottaja joutuu tuotteensa orjaksi 
(esimerkki: kapitalistinen tuotannon anarkia).

Samoin kuin ihmistä ympäröivä luonto antoi 
itse ihmiselle mahdollisuuden kehittää omia tuo­
tanto voimiaan ja siis myös vapautua vähitellen 
luonnon vallasta, samoin tuotantosuhteiden, yh­
teiskunnallisten suhteiden kehityslogiikka sai

* Montesquieu sanoi: mikäli on annettu m aantieteellinen 
ympäristö, on annettu myös yhteiskunnallisen liiton ominaisuu­
det: toisessa maantieteellisessä ym päristössä voi vallita vain 
despotia, toisessa taas vain pienet riippum attom at tasavaltaiset 
yhteiskunnat Jne. Voltaire taas väitti, että samassa m aantie­
teellisessä ympäristössä ilm aantuu ajan m ittaan erilaisia 
yhteiskunnallisia suhteita, eikä siis maantieteellisellä ympä­
ristöllä ole vaikutusta ihm iskunnan historialliseen kohtaloon: 
koko asia on ihm isten m ielipiteissä.— Montesquieu näki anti- 
nomian yhden puolen; Voltaire Ja hänen aateveljensä toisen. 
Tuo antinomia saatiin ratkaistuksi tavallisesti vain uuorouai- 
h u tu k se n  avulla. Kuten näemme, d ia le k tin e n  m a te r ia l ism i  
tunnustaa vuorovaikutuksen olemassaolon, m utta tällöin se 
selittää sen viittaam alla tuotantovoim ien kehitykseen. Antino­
mia, Jonka valistaja t kykenivät parhaassa tapauksessa vain 
piilottamaan taskuunsa, ratkeaa hyvin helposti: d ia le k tin e n  
jä r k i  osoittautuu tässäkin verrattom asti voimakkaammaksi kuin 
valistajien te rv e  jä r k i  (»äly»).

277



ihmisen tajuamaan syyt, joiden pakosta taloudel­
linen välttämättömyys orjuutti hänet. Tämä teki 
mahdolliseksi tajunnan uuden ja lopullisen voi­
ton välttämättömyydestä, järjen voiton sokeasta 
laista.

Tajuttuaan, että tuotannon anarkiassa piilee 
syy, jonka vuoksi hän joutui oman tuotteensa 
orjaksi, tuottaja (»yhteiskunnallinen ihminen») 
järjestää tuon tuotannon ja alistaa sen siten 
tahtoonsa. Silloin tulee loppu välttämättömyyden 
valtakunnasta ja valtaistuimelle nousee vapaus, 
joka itsekin osoittautuu välttämättömyydeksi. 
Ihmiskunnan historian esinäytös on päättynyt, 
alkaa historia.*

* Toivottavasti kaiken sanotun Jälkeen on selvää, missä 
suhteessa Marxin oppi on Darwinin oppiin. Darwinin onnistui 
ratkaista kysymys siitä, miten olemassaolotaistelussa polveu­
tuvat kasvi- Ja eläinlajit. Marxin onnistui ratkaista kysymys 
siitä, miten muodostuvat yhteiskunnallisen organisaation eri 
lajit ihmisten olemassaolonsa puolesta käymässä taistelussa. 
Marxin tutkimus alkaa loogisesti Juuri siitä, mihin Darwinin 
tutkimus päättyi. Eläimiin Ja kasveihin vaikuttaa fyysinen 
ympäristö. Yhteiskunnalliseen ihmiseen fyysinen ympäristö 
vaikuttaa niiden yhteiskunnallisten suhteiden välityksellä, jotka 
muodostuvat fyysisen ympäristön ominaisuuksien mukaan 
alunperin enemmän tai vähemmän nopeasti kehittyvien tuo­
tantovoimien perusteella. Darwin ei selitä lajien syntyä eläin- 
organismin synnynnäiseksi kehitystendenssiksi, kuten sen selitti 
Lamarck, vaan organismin sopeutumiseksi sen ulkonaisiin 
elinehtoihin: ei organismin luonnosta, vaan ulkoisen luonnon 
vaikutuksesta Johtuvaksi. Marx ei selitä ihmiskunnan histo­
riallista kehitystä ihmisluonnosta, vaan niiden ihmisten yhteis­
kunnallisten suhteiden ominaisuuksista Johtuvaksi, Jotka 
muodostuvat yhteiskunnallisen ihmisen vaikuttaessa ulkoiseen 
luontoon. Kumpikin ajattelija ovat kerta kaikkiaan samanlai­
sia tutkijahenkiä. Juuri siksi voidaan sanoa, että marxismi 
on yhteiskuntatieteeseen sovellettua darvinismia (tiedämme, 
että kronologisesti se ei ole niin, mutta sillä ei ole mer­
kitystä). Ja tämä on sen ainoaa tieteellistä soveltamista, sillä 
ne Johtopäätökset, Joita darvinismista ovat tehneet eräät por­
varilliset kirjailijat, eivät ole olleet sen tieteellistä sovelta­
mista yhteiskunnallisen ihmisen kehityksen tutkimiseen, vaan 
ne ovat olleet pelkkää porvarillista utopiaa, sisällöltään hyvin 
rumaa moraalisaarnaa, samankaltaista kuin herrojen subjek­
tivistien harjoittama kaunissisältöinen saarna. Darwiniin vedo- 
tessaan porvarilliset kirjailijat eivät itse asiassa suositelleet 
lukijoilleen Darwinin tieteellisiä menetelmiä, vaan ainoastaan 
niiden eläinten petomaisia vaistoja, joista Darwin puhui. Marx
ia Darwin käyvät yksiin, porvarilliset kirjailijat käyvät yksiin 
)arwinin tutkimien petojen ja nautojen kanssa.

278



Näin ollen dialektinen materialismi ei ainoas­
taan ole uskottelematta ihmiselle, kuten sen vas­
tustajat väittävät, että on mieletöntä kapinoida 
taloudellista välttämättömyyttä vastaan, vaan se 
osoittaa ensimmäisenä, miten tuo välttämättömyys 
saadaan voitetuksi. Siten poistetaan metafyysi­
selle materialismille ominainen kiertämätön fata- 
listisuus. Ja aivan samoin poistetaan kaikkina^ 
nen perusta siltä pessimismiltä, johon, kuten 
näimme, johtaa väistämättä johdonmukainen 
idealistinen ajattelu. Erillinen yksilö on vain 
vaahtoa aallon harjalla, ihmiset ovat sen rautai­
sen lain alaisia, joka voidaan vain tiedostaa, 
mutta jota ihminen ei voi alistaa tahtoonsa, 
sanoi Georg Biichner. Ei. Marx vastaa, että 
mikäli olemme tiedostaneet tuon rautaisen lain, 
meistä riippuu, kukistammeko sen ikeen, meistä 
riippuu, alistammeko välttämättömyyden järjen 
kuuliaiseksi orjaksi.

Olen matonen, sanoo idealisti. Olen matonen 
niin kauan kuin olen tietämätön, sanoo dialek- 
tikko-materialisti; mutta olen jumala, kun tiedän. 
Tantum possumus, quantum scimus!*

Juuri tuota teoriaa vastaan, joka ensi kerran 
perusteli varmasti ihmisjärjen oikeudet, joka ensi 
kerran ryhtyi tarkastelemaan järkeä suurena 
voittamattomana voimana eikä sattuman voimat­
tomana leikkikaluna, sitä vastaan noustaan muka 
sen polkemien ihmisjärjen oikeuksien nimissä, 
muka sen väheksymien ihanteiden nimissä! Ja 
tuota teoriaa uskalletaan syyttää kvietismistä, 
pyrkimyksestä sovintoon ympäristön kanssa ja 
milteipä sen liehakoimisesta, niin kuin Moltsa- 
lin82 liehakoi kaikkia, jotka olivat arvoltaan 
häntä ylempiä! Tosiaankin voidaan sanoa, että

* [Voimme sen verran kuin tiedämme.] «

279



tässä yritetään vierittää syy syyttömän nis­
koille.

Dialektinen materialismi* sanoo: ihmisjärki 
ei voi olla historian demiurgi, sillä se itse on 
historian tuote. Mikäli taas tuo tuote on ilmaan­
tunut, ei se saa eikä olemuksensa puolesta voi­
kaan alistua aikaisemman historian perinnöksi 
jättämälle todellisuudelle; se pyrkii välttämättö­
myyden pakosta muuttamaan sen oman mallinsa 
mukaan, tekemään sen järjenmukaiseksi.

Dialektinen materialismi sanoo niin kuin 
Goethen Faust:

Im Anfang war die That!**
Toiminta (ihmisten lainmukainen toiminta 

yhteiskunnallis-tuotannollisessa prosessissa) selit­
tää dialektikko-materialistille yhteiskunnallisen 
ihmisen järjen historiallisen kehityksen.*** Toi­
mintoon rajoittuu myös hänen koko käytännölli­
nen filosofiansa. Dialektinen materialismi on toi­
minnon filosofiaa.

Kun subjektiivinen idealisti sanoo: »minun 
ihanteeni», on se samaa kuin hän sanoisi: sokean 
välttämättömyyden voitto. Subjektiivinen idealisti 
ei osaa pystyttää ihannettaan todellisuuden kehi­
tysprosessille; siksi hänellä alkaa heti ihanteen 
pikkuruikkuisen puutarhan aidan takaa silmän­
kantamaton sattumien ja siis myös sokean vält­
tämättömyyden vainio. Dialektinen materialismi 
osoittaa menetelmät, joiden avulla tuo silmän-

* Käytämme termiä dialektinen materialismi. Joka yksin 
voi luonnehtia oikein Marxin filosofiaa. Holbach Ja Helv£tius 
olivat mefa/yj/siftfto-materialisteja. He taistelivat metafyysistä 
idealismia vastaan. Heidän materialisminsa luovutti paikkansa 
dialektiselle idealismille. Jonka vuorostaan voitti dialektinen 
materialismi. Sanonta »taloudellinen materialismi» on äärettö­
män epäonnistunut. Marx ei milloinkaan sanonut itseään talou­
delliseksi materialistiksi.

** [Alussa oli teko.]
*** »Yhteiskuntaelämä on pääasiallisesti käytännön elämää. 

Kaikki salaperäinen, kaikki se, mikä Johtaa teoriaa mystisis­
miin, saa järjellisen ratkaisunsa inhimillisessä käytännössä ja 
tuon käytännön ymmärtämisessä» (Marx).**

280



kantamaton vainio voidaan muuttaa ihanteen 
kukoistavaksi puutarhaksi. Se vain lisää, että 
tämän muuttamisen keinot piilevät tuon vainion 
uumenissa, että ne on vain löydettävä ja niitä 
on osattava käyttää hyväksi.

Dialektinen materialismi ei rajoita ihmisjärjen 
oikeuksia niin kuin subjektivismi. Se tietää, että 
järjen oikeudet ovat silminkantamattomat ja 
rajoittamattomat samoin kuin sen voimatkin. Se 
sanoo, että kaikki mikä ihmisen päässä on jär­
jellistä, ts. kaikki se, mikä ei ole harhakuvittelua, 
vaan todellisuuden aitoa tiedostamista, muuttuu 
välttämättä tuoksi todellisuudeksi, sisällyttää 
siihen välttämättä järjellisen osuutensa.

Tästä näkyy, miten dialektikko-materialistit 
käsittävät yksilön osuuden historiassa. He ovat 
kaukana siitä, että supistaisivat tuon osuuden 
nollaan, he asettavat yksilön ratkaistavaksi teh­
tävän, joka tavallista, joskin väärää termiä käyt­
täen on tunnustettava kerrassaan, yksinomaisesti 
idealistiseksi. Koska ihmisjärki pystyy voitta­
maan sokean välttämättömyyden ainoastaan tie­
dostamalla sen omat sisäiset lait, ainoastaan lyö­
mällä sen sen omin voimin, niin tietouden kehi­
tys, inhimillisen tajunnan kehitys on ajattelevan 
yksilön mitä suurin ja jaloin tehtävä. Licht, 
mehr Licht!* — juuri sitä tarvitaan ennen kaikkea.

Koska jo kauan sitten on sanottu, ettei kukaan 
sytytä valaisinta jättääkseen sen kätköön, niin 
dialektikko-materialistit lisäävät: ei pidä jättää 
valaisinta »lukeneiston» ahtaaseen kabinettiini 
Niin kauan kuin on olemassa »sankareita», jotka 
kuvittelevat, että heidän on vain valaistava jär­
keään pystyäkseen johdattamaan väkijoukon 
minne hyvänsä, pystyäkseen muovaamaan siitä 
niin kuin savesta mitä heidän päähänsä pälkäh-

* [Valoa, enemmän valoa.J

281



tää. niin kauan järjen valtakunta pysyy kau­
niina fraasina, jalona haaveena. Se alkaa lähetä 
meitä jättiläisaskelin vasta sitten, kun »väkijou­
kosta» itsestään tulee historiallisen toiminnon 
sankari ja kun tuossa harmaassa »väkijoukossa» 
kehittyy sitä vastaava itsetajunta. Kehittäkää 
inhimillistä tajuntaa, sanoimme edellä. Kehittä­
kää tuottajien itsetajuntaa, lisäämme nyt. Sub­
jektiivinen filosofia tuntuu meistä vahingolliselta 
nimenomaan siksi, kun se estää lukeneistoa 
myötävaikuttamasta tuon itsetajunnan kehityk­
seen asettamalla väkijoukon sankareiden vasta­
kohdaksi ja kuvittelemalla, että väkijoukko ei ole 
mitään muuta kuin rivi nollia, joiden merkitys 
riippuu yksinomaan niiden eteen asettuvan 
sankarin ihanteista.

Kyllä piruja löytyy, ollapa vain suo, sanoo 
kursailematon kansanomainen sananparsi. Ollapa 
vain sankareita, kyllä niille väkijoukko löytyy, 
sanovat subjektivistit, — ja noita sankareita 
olemme me, subjektiivinen lukeneisto. Me vas­
taamme tähän: se, että asetatte sankarit väki­
joukon vastakohdaksi, on pelkkää suuriluuloi- 
suutta ja siitä syystä itsepetosta. Ja te pysytte 
pelkkinä suunsoittajina niin kauan kuin ette 
ymmärrä, että teidän omien ihanteidenne voiton 
saavuttamista varten on poistettava tuon vastak­
kainasettelun mahdollisuuskin, on herätettävä 
väkijoukon sankarillinen itsetajunta.*

Mielipiteet hallitsevat maailmaa, sanoivat rans­
kalaiset materialistit; me edustamme mielipiteitä, 
siksi olemme historian demiurgeja; olemme san­
kareita, joita väkijoukon on seurattava.

Tuo katsomusten suppeus vastasi ranskalaisten

* »Mit der Griindlichkeit der geschichtlichen Action wird 
der Umfang der Masse zunehmen, deren Action sie ist.» Marx, 
Die heilige Familie, S. 120. [»Historiallisen toiminnon perus­
teellisuuden kasvaessa tulee kasvamaan myös sen Joukon 
määrä, Jonka toimintoa se on.» Marx, Pyhä perhe, s. 120.]

282



valistajien poikkeuksellista asemaa. He olivat 
porvariston edustajia.

Nykyaikainen dialektinen materialismi pyrkii 
hävittämään luokat; se ilmaantuikin aikana, jol­
loin tuosta hävittämisestä tuli historiallinen vält­
tämättömyys. Siksi se vetoaa tuottajiin, joista on 
tuleva historian lähimmän kauden sankareita. 
Siksi ensi kerran siitä pitäen, kun maailmamme 
on olemassa ja maapallo kiertää aurinkoa, tiede 
on alkanut lähetä työntekijöitä: tiede on alkanut 
kiiruhtaa työtätekevien joukkojen avuksi; työtä­
tekevät joukot ovat tietoisessa liikkeessään alka­
neet nojata tieteen johtopäätöksiin.

Mikäli tämä kaikki on vain metafysiikkaa, niin 
emme tosiaankaan enää tiedä, mitä vastusta­
jamme nimittävät metafysiikaksi.

— Kaikki mistä puhutte kuuluu kuitenkin 
vain ennustusten alueelle; tuo kaikki on pelkkiä 
arvailuja, jotka hegeliläisen dialektiikan temp­
puilujen ansiosta vaikuttavat jossain määrin 
joustavilta; juuri siksi nimitämme teitä metafyy­
sikoiksi, herrat subjektivistit vastaavat.

Osoitimme jo, että »triadi» voidaan sekoittaa 
kiistaamme ainoastaan jos siitä ei ole vähäisin­
täkään käsitystä. Osoitimme jo, että itsellään 
Hegelillä se ei milloinkaan esiintynyt perusteena 
ja että se ei ole lainkaan hänen filosofiansa 
tunnusomainen piirre. Rohkenemme olettaa 
osoittaneemme myös sen, että historiallisen mate­
rialismin voimana eivät ole viittaukset triadiin, 
vaan historian prosessin tieteellinen tutkiminen. 
Siksi voisimme nyt olla kiinnittämättä mitään 
huomiota tähän' väitteeseen. Oletamme kuitenkin 
lukijalle olevan hyödyksi palauttaa mieleen seu- 
raava mielenkiintoinen tosiasia Venäjän 1870-lu- 
vun kirjallisuushistoriasta.

»Pääomaa» käsitellessään hra J. Zukovski 
huomautti84, että sen tekijä nojaa arvailuissaan,

283



kuten nykyään sanotaan, pelkkiin »muodollisiin» 
näkökohtiin, että hänen perustelunsa on vain 
tiedostamatonta pelaamista käsitteillä. N. Ziber- 
vainaja vastasi tähän syytökseen seuraavasti: 

»Olemme edelleenkin varmoja siitä, että Mar­
xilla edeltää kaikkialla aineellisen tehtävän tut­
kiminen hänen työnsä muodollista puolta. Jos 
hra Zukovski olisi lukenut Marxin kirjan huolel­
lisemmin ja puolueettomammin, niin luulemme, 
että hän olisi tästä samaa mieltä kanssamme. 
Silloin hän olisi epäilemättä huomannut, että 
'Pääoman’ tekijä todistaakin nimenomaan koke­
mamme kapitalistisen kehityskauden aineellisten 
ehtojen tutkimuksella, että ihmiskunta asettaa 
ratkaistavakseen yksinomaan ratkaistavissa ole­
via tehtäviä. Marx kuljettaa lukijoitaan askel 
askeleelta kapitalistisen tuotannon labyrintissa ja 
erittelemällä sen kaikki ainesosat antaa meille 
käsityksen sen ajallisesta luonteesta.»*

»Ottakaamme... tehdasteollisuus», N. Ziber 
jatkoi, »jossa joka operaation suorittavat eri kädet, 
jossa kuumeinen vauhti heittelee työläisiä miltei 
joka päivä tehtaasta toiseen; eivätkö sen aineelli­
set ehdot ole valmistelevana alustana yhteis­
kuntarakenteen, yhteiskunnallisen kooperaation 
uusille muodoille? Eivätkö ajoittain toistuvat 
talouspulat vaikuta tuohon samaan suuntaan? 
Eikö tuohon samaan päämäärään pyri markki­
noiden supistuminen, työpäivän lyheneminen, eri 
maiden kilpailu yleismarkkinoilla, suuren pää­
oman voitto vähäisemmästä?..» Osoitettuaan sit­
ten, että kapitalismin kehityksen kulussa tuo­
tantovoimat lisääntyvät uskomattoman nopeasti, 
N. Ziber kysyi jälleen: »Eivätkö sitten nuo kaikki 
ole aineellisia, vaan puhtaasti muodollisia uudis-

* N. Ziber, »Muutamia huomautuksia hra J. Zukovskin 
artikkelin *Karl Marx ia hänen kirjansa pääomasta’ Johdosta» 
(»Otetäestvennyje Zapiski», 1877, marraskuu, s. 6).

284



tuksia?.. Eikö esimerkiksi se seikka ole kapita­
listisen tuotannon tosiasiallinen ristiriita, että 
ajoittain se hukuttaa maailmanmarkkinat tava­
roihin ja pakottaa miljoonat näkemään nälkää 
samaan aikaan kun kulutus tarvikkeita on liian 
paljon?.. Eikö lisäksi se ole kapitalismin tosi­
asiallinen ristiriita, jonka, ohimennen sanotta­
koon, tunnustavat halukkaasti itse pääoman 
omistajat, että se vapauttaa työstä suuren määrän 
kansaa ja samaan aikaan valittaa työvoiman 
puutetta? Eikö se ole sen tosiasiallinen ristiriita, 
että se muuttaa työpäivän pidentämisen välineiksi 
työtä vähentävät välineet, kuten mekaaniset ynnä 
muut parannukset ja täydellistymät? Eikö se ole 
tosiasiallinen ristiriita, että omaisuuden koske­
mattomuuden puolesta sotiva kapitalismi riistää 
suurimmalta osalta talonpoikia maan ja pitää 
pelkällä urakkapalkalla väestön valtaenemmis- 
töä? Onko tämä ja moni muu vain pelkkää meta  ̂
fysiikkaa, vai eikö mitään tuollaista olekaan 
todellisuudessa? Kun otetaan kuitenkin käsiin 
englantilaisen 'Economistin’ mikä numero tahan­
sa, varmistutaan heti päinvastaisesta. Olemassa­
olevien yhteiskuntataloudellisten olojen tutkijalla 
ei siis ole mitään tarvetta sovittaa keinotekoisesti 
kapitalistista tuotantoa ennakolta keksittyihin 
muodollisiin, dialektisiin ristiriitoihin, sillä hänen 
iäkseen riittää yllin kyllin pelkkiä todellisiakin 
ristiriitoja.»

Ziberin sisällöltään vakuuttava vastaus oli 
muodoltaan säyseä. Kerrassaan toisen luontoinen 
oli hra Mihailovskin antama vastaus samaiselle 
hra Zukovskille.

Arvoisa subjektivistimme ymmärtää tähänkin 
mennessä äärimmäisen »suppeasti», jottemme 
sanoisi yksipuolisesti, teoksen, jota hän puolusti 
silloin, ja koettaa vielä uskotella muillekin, että 
hänen yksipuolinen käsityksensä onkin juuri sen

285



oikea arvio. Tuollainen henkilö ei tietenkään 
voinut olla »Pääoman» luotettava puolustaja. 
Siksi hänen vastauksensa on täynnä mitä lap- 
sekkaimpia hullunkurisuuksia. Tässä esimerkiksi 
yksi sellainen. Hra Zukovski vahvisti muodolli­
suudesta ja Hegelin dialektiikan väärinkäytöstä 
Marxille esitetyn syytöksen muuten viittaamalla 
erääseen kohtaan »Zur Kritik der politischen 
Oekonomie»* kirjan esipuheessa. Hra Mihailovski 
katsoi, että Marxin vastustaja »oli ollut oikeassa 
nähdessään Hegelin filosofian heijastuvan» tuos­
sa esipuheessa: »jos Marx olisi kirjoittanut 
ainoastaan tuon ’Zur Kritikin’** esipuheen, niin 
hra Zukovski olisi ollut aivan oikeassa»*•*, ts. 
olisi tullut todistetuksi, että Marx oli vain for­
malisti ja hegeliläinen. Tässä hra Mihailovski 
osui niin sattuvasti harhaan, teki niin »täydelli­
sen» harhaosuman, että väkisinkin herää kysy­
mys: lieneeköhän silloin vielä toiveita herättänyt 
tekijämme edes lukenut mainittua esipuhetta?**** 
Voitaisiin esittää vielä muutamia samantapaisia 
hullunkurisuuksia (yksi niistä esitetään alempa­
na), mutta nyt ei ole kysymys niistä. Niin huo­
nosti kuin hra Mihailovski ymmärsikin Marxia 
näki hän kuitenkin heti, että hra Zukovski »tuli 
puhuneeksi palturia» »formalismin» suhteen; hän 
käsitti kuitenkin, että tuollainen palturi on pel­
kästään häikäilemättömyyden tuote.

Hra Mihailovski huomautti aivan oikein: »Jos 
Marx olisi sanonut nykyisen yhteiskunnan kehi- 
tyslakia sellaiseksi, että se kieltää spontaanisesti 
edellisen olotilansa ja sitten kieltää tuon kieltä­
misen sovittamalla menneiden vaiheiden ristirii­
dat yksilöllisen ja yhteisöomistuksen ykseydes-

* [»Kansantaloustieteen arvostelua».)
** [»Arvostelun».)

*** N. K. Mihailovekin teokset, II nide, s. 356.
**** Tuossa kohdassa Marx esittää materialistisen historian- 

käsityksensä.

286



sä; jos hän olisi sanonut tämän ja yksinomaan 
tämän (vaikkapa monilla sivuillakin), niin olisi 
hän ollut aito hegeliläinen, joka rakentaa lakeja 
henkensä syvyyksistä ja tyytyy puhtaasti muo­
dollisiin, ts. sisällöstä riippumattomiin periaat­
teisiin. Jokainen Tääomaa’ lukenut kuitenkin tie­
tää, ettei hän sanonut pelkästään tätä.» Hra Mi- 
hailovskin sanojen mukaan hegeliläinen kaava 
voidaan vapauttaa yhtä helposti Marxin siihen 
ahtamasta taloudellisesta sisällöstä, kuin hansikas 
otetaan kädestä tai hattu päästä. »Taloudellisen 
kehityksen läpäistyjen vaiheiden suhteen tässä 
ei voi olla edes minkäänlaisia epäilyksiä... Pro­
sessi tulee jatkumaankin yhtä epäilyksettömästi: 
tuotantovälineet keskittyvät yhä harvalukuisem­
piin käsiin. Tulevaisuuden suhteen saattaa tieten­
kin olla epäröintiä. Marx olettaa, että mikäli pää­
oman yhteenkokoontumista seuraa työn yhteis­
kunnallistuminen, niin tämä jälkimmäinen muo­
dostaakin sen taloudellisen ja moraalisen maape­
rän (millä tavalla työn yhteiskunnallistaminen 
'muodostaa' moraalisen maaperän? entä miten on 
'muotojen itsekehityksen’ laita?— G. P.), jolle 
kasvaa uusi juridinen ja poliittinen järjestys? Hra 
Zukovskilla oli täysi oikeus nimittää tuota raken­
nelmaa arvailevaksi, mutta hänellä ei ollut mi­
tään oikeutta (moraalista tietenkään.— G. P.) 
olla kerrassaan vaiti siitä merkityksestä, jonka 
Marx antoi yhteiskunnallistamisprosessille.»*

»Koko 'Pääoman’ tutkimuskohteena on se, 
miten yhteiskuntamuoto synnyttyään yhä kehit­
tyy, voimistaa tyypillisiä piirteitään alistamalla 
valtaansa, assimiloimalla (?) löydöt, keksinnöt, 
tuotantomenetelmien parannukset, uudet markki­
nat ja itsensä tieteen, pakottamalla ne tekemään 
työtä hyväkseen, ja miten kyseinen yhteiskunta­
muoto ei lopulta voi enää kestää aineellisten

* Sama, ss. 353—354.

287



ehtojen jatkuvia muutoksia», hra Mihailovski 
sanoo aivan oikein.*

Juuri Marxin suorittama »yhteiskuntamuodon 
(ts. kapitalismin, eikö totta, hra Mihailovski?— 
G. P.) ja sen olemassaolon aineellisten ehtojen 
(ts. tuotantovoimien, jotka horjuttavat yhä enem­
män kapitalistisen tuotantomuodon olemassa­
oloa,— eikö totta, hra Mihailovski?— G. P.) 
välisten suhteiden erittely jää ainiaaksi tekijän 
loogisen järjestelmän ja valtavan tietorikkauden 
muistomerkiksi. Hra Zukovskilla riittää siveellistä 
miehuullisuutta väittää, että tuota kysymystä 
Marx kaihtaakin. Sille ei mahda mitään. Täytyy 
vain seurata hämmästyneenä, miten arvostelija 
jatkaa pulmallisia harj oi telmi aan ja huvittaa 
kuperkeikoillaan yleisöä, josta osa ymmärtää 
varmasti heti, että sen edessä temppuilee urhea 
akrobaatti, mutta osa saattaa hyvinkin antaa ker­
rassaan toisenlaisen merkityksen hämmästyttä­
välle näytökselle.»**

Summa summarum***: kun hra Zukovski 
syytti Marxia formalismista, niin tuo syytös oli 
hra Mihailovskin sanojen mukaan »yksi suuri 
valhe, joka koostui monista pienistä valheista».

Tämä tuomio on ankara, mutta täysin oikeu­
denmukainen, Ja mikäli se on oikeudenmukainen 
hra Zukovskiin nähden, niin se on oikeudenmu­
kainen myös kaikkiin niihin nähden, jotka tois­
tavat nykyään, että Marxin »arvailut» perustui­
vat vain Hegelin triadiin. Mikäli taas tämä 
tuomio on oikeudenmukainen kaikkiin sellaisiin 
henkilöihin nähden, niin... vaivautukaa lukemaan 
seuraava ote:

»Hän (Marx) täytti siinä määrin tyhjän dia­
lektisen kaavan tosiasiallisella sisällöllä, että se

* Sama, в. 357.
** Sama, es. 357—358.

*** [Summain summa.]

288



voidaan ottaa erilleen tuosta sisällöstä, niin kuin 
kansi kupin päältä, muuttamatta mitään ja vahin­
goittamatta mitään, paitsi ainoastaan yhtä, tosin 
tavattoman tärkeää kohtaa. Nimittäin: tulevaisuu­
den suhteen yhteiskunnan ’immanentit’ lait on 
asetettu poikkeuksellisen dialektisesti. Oikeaus- 
koinen hegeliläinen pitää riittävänä, kun sano­
taan, että 'kieltämistä’ seuraa 'kieltämisen kiel­
täminen’; mutta hegeliläisestä neroudesta osat­
tomiksi jääneet eivät voi tyytyä tähän: he eivät 
pidä dialektista johtopäätöstä todisteena, ja ei- 
hegeliläisen, joka on alkanut uskoa siihen, tulee 
tietää, että hän nimenomaan vain alkoi uskoa, 
mutta ei vakuuttunut.»*

Hra Mihailovski julisti oman tuomionsa.
Hra Mihailovski tunnustaa itse toistavansa nyt 

hra J. Zukovskin sanoja Marxin »arvailujen» 
vahvistamiseksi esittämien perusteiden »muodol­
lisuudesta». Hän ei ole unohtanut artikkeliaan 
»Karl Marx hra J. Zukovskin tuomittavana» ja 
jopa pelkää, ettei hänen lukijansa vaan sattuisi 
muistamaan sitä sopimattomaan aikaan. Siksi 
hän aluksi näyttelee, että nytkin muka puhuu sa­
maa kuin oli puhunut 70-luvulla. Siinä tarkoi­
tuksessa hän toistaa, että »dialektinen kaava» 
voidaan poistaa »niin kuin kansi» yms. Sitten 
seuraa »ainoastaan yksi kohta», jonka suhteen 
hra Mihailovski on lukijalta salaa aivan samaa 
mieltä hra J. Zukovskin kanssa. Tuo »yksi 
kohta» onkin juuri se samainen »tavattoman 
tärkeä» kohta, joka oli hra Zukovskin »akroba­
tian» paljastamisen aiheena.

Vuonna 1877 hra Mihailovski sanoi, että tule­
vaisuudenkaan suhteen, ts. juuri »yhden tavat­
toman tärkeän kohdan» suhteen, Marx ei

* »R usskoje B ogatstvo» , h e lm ik u u  1804, I I  osasto , 
es. 150— 151.

19 — 190
289



rajoittunut vetoamaan Hegeliin. Nyt hän rajoittui 
hra Mihailovskin mielestä. Vuonna 1877 hra Mihai- 
lovski sanoi, että hämmästyttävää »loogista voi­
maa» ja »valtavaa tietorikkautta» osoittaen Marx 
todisti, että »kyseinen muoto» (ts. kapitalismi) 
»ei voi kestää» olemassaolonsa »aineellisten ehto­
jen» jatkuvia muutoksia. Tämä koski nimen­
omaan »yhtä tavattoman tärkeää kohtaa». Nyt hra 
Mihailovski on unohtanut, miten paljon vakuut­
tavaa Marx sanoi tuosta kohdasta ja miten paljon 
loogista voimaa ja valtavaa tietorikkautta hän 
osoitti tuolloin. Vuonna 1877 hra Mihailovskia 
kummastutti »siveellinen miehuullisuus», jota 
hra Zukovski osoitti ollessaan vaiti siitä, että 
arvailujensa vahvistukseksi Marx viittasi kapita­
listisessa yhteiskunnassa jo käynnissä olevaan 
työn yhteiskunnallistumiseen. Tämä koski niin 
ikään »yhtä tavattoman tärkeää kohtaa». Ny­
kyään hra Mihailovski uskottelee lukijoille, että 
tuon kohdan suhteen Marx arvailee »poikkeuk­
sellisen dialektisesti». Vuonna 1877 »jokainen 
'Pääomaa’ lukenut» tiesi, että Marx »ei sanonut 
pelkästään tätä». Nyt osoittautuu, että hän sanoi 
»pelkästään tätä» ja että hänen seuraajiensa var­
muus tulevaisuuden suhteen »pysyy yksinomaan 
Hegelin kolmiosaisen ketjun päässä»*. Millainen 
käänne jumalan turvin!

Hra Mihailovski julisti oman tuomionsa ja ta­
juaa julistaneensa sen.

Miksi hra Mihailovskin päähän pälkähti kui­
tenkin asettua tuon armottoman, hänen itsensä 
julistaman tuomion alaiseksi? Olisiko tuo mies, 
joka ennen paljasti kiivaasti kirjailija-»akrobaat- 
teja», alkanut vanhoitta päivillään tuntea taipu­
musta »akrobatiaan»? Ovatko tuollaiset muutok­
set mahdollisia? Kaikenlaiset muutokset ovat

* Sam a artikkeli, в. 166.

290



mahdollisia, lukija! Ja henkilöt, joissa tuollaisia 
muutoksia tapahtuu, ansaitsevat kaikkinaista 
moitetta. Emme me puolusta heitä. Heihinkin on 
silti suhtauduttava ihmisiksi, kuten sanotaan. 
Palauttakaa mieleen Milliä koskevien huomau­
tusten tekijän syvästi inhimilliset sanat: kun ihmi­
nen käyttäytyy huonosti, ei se usein ole niinkään 
paljon hänen syynsä kuin hänen onnettomuu­
tensa. Muistakaapa, mitä tuo sama tekijä sanoi 
N. A. Polevoin kirjallisen toiminnan johdosta:

»N. A. Polevoi oli Cousinin seuraaja ja piti 
tätä kaikkien pulmien ratkaisijana ja maailman 
suurimpana filosofina... Cousinin seuraaja ei 
voinut hyväksyä Hegelin filosofiaa, ja kun He­
gelin filosofia tunkeutui venäläiseen kirjallisuu­
teen, osoittautuivat Cousinin oppilaat jälkeenjää­
neiksi ihmisiksi, eikä siinä ollut mitään siveelli- 
sesti rikollista heidän puoleltaan, kun he puolus­
tivat vakaumuksiaan ja sanoivat mielettömäksi 
sitä, mitä puhuivat heidät älyllisessä kehitykses­
sä sivuuttaneet henkilöt. Eihän ihmistä saa syyt­
tää siitä, että toiset, tuoreempia voimia ja suu­
remman päättäväisyyden omaavat, sivuuttavat 
hänet; nämä ovat oikeassa, sillä he ovat lähem­
pänä totuutta, mutta hänkään ei ole syypää, hän 
vain erehtyy.»*

Hra Mihailovski on koko elämänsä ollut eklek- 
tikko. Koko ajattelutapansa ja koko aikaisem­
man — mikäli hra Mihailovskista voidaan näin 
sanoa — filosofisen sivistyksensä vuoksi hän ei 
voinut hyväksyä Marxin historiallista filosofiaa. 
Kun Marxin aatteet alkoivat päästä Venäjälle, 
hän yritti aluksi puolustaa niitä, mikä ei tieten­
kään tapahtunut ilman monia varauksia ja hy­
vin merkityksellistä »neuvottomuutta». Silloin 
hän luuli onnistuvansa jauhattamaan nuokin

* »Tutkielmia Gogolin aikaisesta Venäjän kirjallisuudes­
ta», Pietari 1892, ss. 24—25.

19* 291



aatteet eklektisessä myllyssään ja monipuolista­
maan siten entisestään älyllistä ravintoaan. 
Sitten hän huomasi, että Marxin aatteet eivät 
kelpaa lainkaan eklektikkojen maailmankatso­
mukseksi nimitettyjen mosaiikkitöiden koris­
teeksi, että niiden leviäminen uhkaa murentaa 
hänen lempimosaiikkinsa. Siksi hän nousikin 
noita aatteita vastaan. Tällöin hän osoittautui tie­
tenkin heti jälkeenjääneeksi henkilöksi, mutta 
meistä tuntuu tosiaankin, että hän ei ole syypää, 
että hän vain erehtyy.

— Eihän tuo kaikki kuitenkaan puolusta 
»akrobatiaa»!

— Emmehän me puolustakaan sitä, viittaam­
me vain lieventäviin seikkoihin: Venäjän yhteis­
kunnallisen ajattelun kehityksen vuoksi hra Mi- 
hailovski joutui aivan huomaamattaan sellaiseen 
asemaan, josta ainoana selviytymiskeinona onkin 
vain »akrobatia». On tosin vielä eräs ulospääsy, 
mutta siihen uskaltautuisi vain todellista sanka­
ruutta osoittava henkilö. Tuona ulospääsynä on 
luopuminen eklektisestä aseestaan.



LOPPUKATSAUS

Marxin ajatuksia esittäessämme olemme tähän 
asti tarkastelleet pääasiallisesti hänelle teoreet­
tiselta näkökannalta tehtyjä vastaväitteitä. Nyt 
meidän on hyödyllistä tutustua ainakin hänen 
vastustajiensa tietylle osalle ominaiseen »käy­
tännölliseen järkeen». Käytämme tällöin vertaa- 
vaa ja historiallista tutkimustapaa. Toisin sanoen 
tarkastelemme aluksi, miten saksalaisten utopis­
tien »käytännöllinen järki» otti vastaan Marxin 
ajatukset, ja vasta sitten kohdistamme huomion 
rakkaiden ja kunnioitettujen maanmiestemme 
järkeen.

40-luvun lopulla Marx ja Engels kävivät mie­
lenkiintoista väittelyä kuuluisan Karl Heinzenin 
kanssa. Väittely sai heti alusta hyvin kiivaan 
luonteen. Karl Heinzen yritti saattaa naurun­
alaisiksi, kuten sanotaan, vastustajiensa ajatuk­
set ja osoitti siinä sellaista näppäryyttä, joka ei 
jäänyt missään suhteessa jälkeen hra Mihailovs- 
kin näppäryydestä. Marx ja Engels eivät tieten­
kään jääneet velkaa. Ei puuttunut kirpeitä sano­
jakaan. Heinzen nimitti Engelsiä »kevytmieli­
seksi, julkeaksi poikanulikaksi»; Marx sanoi 
Heinzenin edustavan der grobianischen Litera- 
tur ja Engels julisti hänet »vuosisatansa sivis- 
tymättömimmäksi henkilöksi».85 Mistä käytiin 
kiistaa? Minkälaisia katsomuksia Heinzen sanoi

293



Marxin ja Engelsin katsomuksiksi? Esitämme ne 
tässä.

Heinzen väitti, että Marxin näkökannalta sil­
loisessa Saksassa ei ollut mitään tekemistä hen­
kilöllä, jonka aikomukset olivat vähänkään 
jaloja. Heinzen sanoi, että Marxin mukaan 
»aluksi on tuleva porvariston herruus, jonka on 
tekaistava tehdasproletariaatti», joka sitten puo­
lestaan alkaa toimia.41

Marx ja Engels »eivät ottaneet laskuun sitä 
proletariaattia, jonka olivat luoneet kolmekym­
mentä neljä saksalaista vampyyria», toisin sa­
noen koko Saksan kansaa, tehdastyöläisiä 
lukuunottamatta (proletariaatti-sana merkitsee 
Heinzenillä vain tuon kansan kurjaa asemaa). 
Tuolla monilukuisella proletariaatilla ei muka 
Marxin mielestä ollut mitään oikeutta vaatia 
parempaa tulevaisuutta, sillä siihen oli lyöty 
»vain sorron eikä tehtaan leima; sen oli kärsi­
vällisesti nähtävä nälkää ja kuoltava nälkään 
(hungern und verhungern) niin kauan kuin 
Saksasta ei tule Englanti. Tehdas on koulu, joka 
kansan on ensiksi läpäistävä saadakseen oikeu­
den ryhtyä parantamaan asemaansa».* **

Jokainen, joka tuntee vähänkään Saksan histo­
riaa, tietää nyt, kuinka järjettömiä olivat nuo 
Heinzenin syytökset. Jokainen tietää, ummisti- 
vatko Marx ja Engels silmänsä Saksan kansan 
kurjalta asemalta. Jokainen käsittää, ettei ollut 
oikein väittää heidän ajatelleen, että jalomieli­
sellä ihmisellä ei ollut mitään tekemistä Saksas­
sa, ennen kuin se muuttuu Englanniksi: nuo 
ihmiset taisivat tehdäkin jotain odottamatta tuol­
laista isänmaansa muuttumista. Miksi Heinzen 
sitten väitti, että kaikki tuo pöty oli heidän kek-

* »Die Heiden des deutschen Kommunismus», Bern 1848, 
S. 21. (»Saksalaisen kommunismin sankarit», Bern 1848, e. 21.)

** Ibid., p. 22. (Sama, s. 22.1

294



simaansa? Ehkei hän ollut tunnollinen? Ei, sa­
nomme jälleen: se ei ollut hänen syynsä, vaan 
pikemminkin onnettomuutensa. Hän ei vain 
ymmärtänyt Marxin ja Engelsin katsomuksia, 
siksi ne näyttivät hänestä vahingollisilta, ja koska 
hän rakasti kiihkeästi maataan hän nousi noita 
sille muka vahingollisia katsomuksia vastaan. 
Ymmärtämättömyys on silti huono neuvonantaja 
ja hyvin epäluotettava apulainen kiistassa. Siksi 
Heinzen joutuikin hyvin typerään asemaan. Hän 
oli hyvin terävä mies, mutta ymmärrystä vailla, 
pelkän terävyyden varassa ei päästä pitkälle, ja 
nyt »les rieurs»* eivät ole hänen puolellaan.

Kuten lukija huomaa, Heinzeniin on katsot­
tava samoin, kuin meidän on katsottava saman­
kaltaisen kiistan johdosta esimerkiksi hra Mihai- 
lovskiin. Ja yksinkö vain hra Mihailovskiin? 
Kaikki, jotka sanovat »oppilaiden»86 pyrkivän 
Kolupajevien ja Razuvajevien87 palvelukseen — 
ja heitä on legio — kaikki he toistavat Heinzenin 
virheen, sillä yksikään heistä ei ole keksinyt 
ainuttakaan sellaista vastaväitettä »taloudellisia» 
materialisteja vastaan, joka ei olisi esiintynyt jo 
miltei viisikymmentä vuotta sitten Heinzenin 
perusteluissa. Mikäli heissä on jotain omaperäis­
tä, niin sitä on vain naiivi tietämättömyys siitä, 
missä määrin he ovat vailla omaperäisyyttä. He 
haluavat yhä löytää »uusia teitä» Venäjää var­
ten, mutta heidän sivistymättömyytensä vuoksi 
»köyhä venäläinen ajattelu» joutuu vain euroop­
palaisen ajattelun vanhoille, kuoppaisille, kauan 
sitten hylätyille teille. Tämä on omituista mutta 
täysin ymmärrettävää, jos tämän omituiselta 
näyttävän ilmiön selittämiseen sovelletaan »vält­
tämättömyyden kategoriaa». Kyseisen maan tie­
tyssä taloudellisen kehityksen vaiheessa sen

* [»p ilkkaaja t» .]

295



lukeneiston päässä kasvaa »välttämättä» tiettyjä 
opettavaisia tyhmyyksiä.

Seuraava esimerkki osoittaa, miten koomiseen 
asemaan Heinzen joutui väitellessään Marxin 
kanssa. Hän takertui vastustajiinsa ja vaati heiltä 
seikkaperäistä tulevaisuuden »ihannetta» kysyen: 
sanokaapa, millä tavalla teidän mielestänne 
omistussuhteiden pitäisi rakentua? Millaiset 
pitäisi olla yksityisomistuksen puitteet toisaalta 
ja yhteiskunnallisen omistuksen toisaalta? He 
vastasivat hänelle, että kullakin kyseisellä het­
kellä yhteiskunnan omistussuhteet määräytyvät 
sen tuotantovoimien tilasta ja että siksi voi­
daan osoittaa vain yhteiskuntakehityksen yleinen 
suunta, mutta edeltä käsin ei voida laatia min­
käänlaisia tarkasti määriteltyjä lakiehdotuksia. 
Jo nyt voidaan sanoa, että uudenaikaisen teolli­
suuden aikaansaama työn yhteiskunnallistumi­
nen johtaa tuotantovälineiden kansallistamiseen. 
Ei kuitenkaan voida sanoa, missä puitteissa tuo 
kansallistaminen voitaisiin toteuttaa sanokaam­
me kymmenen vuoden kuluttua, sillä se riippuu 
siitä, millaiset keskinäissuhteet tulevat silloin 
olemaan pien- ja suurteollisuuden välillä, suur- 
maanomistuksen ja talonpoikien maanomistuk­
sen välillä yms.— Teillä ei siis ole minkäänlaista 
ihannetta, päätteli Heinzen.— Onpa se aikamoi­
nen ihanne, jonka koneet vasta myöhemmin 
tekaisevat.

Heinzen oli utooppisella näkökannalla. Kuten 
tiedämme, »ihannettaan» muodostaessaan uto­
pisti lähtee aina jostakin abstraktisesta käsit­
teestä, esimerkiksi ihmisluonnon käsitteestä, tai 
jostakin abstraktisesta periaatteesta, esimerkiksi 
yksilön tiettyjen oikeuksien periaatteesta tai 
»individuaalisuuden» periaatteesta yms., yms. 
Mikäli on annettu tuo periaate, on helppo siitä 
lähtien määritellä mahdollisimman tarkasti, pie-

296



nimpiä yksityiskohtia myöten, millaiset pitäisi 
olla (on luonnollisesti tietymätöntä, minä aikana 
ja millaisten olosuhteiden vallitessa) sanokaam­
me ihmisten omistussuhteet. Utopisti katsoo tie­
tenkin hämmästyneenä niihin, jotka sanovat 
hänelle, että sellaisia omistussuhteita ei voi olla, 
jotka sopisivat sinänsä, paikan ja ajan olosuh­
teista riippumatta. Hänestä tuntuu, että sellaisilta 
ihmisiltä puuttuvat kerrassaan kaikki »ihanteet». 
Mikäli lukija on seurannut hiukankaan tarkkaa­
vaisesti esitystämme, niin hän tietää utopistin 
erehtyvän pahasti tässä tapauksessa. Marxilla ja 
Engelsillä oli ihanne ja erittäin selvä ihanne oli­
kin: välttämättömyyden alistaminen vapaudelle, 
sokeiden taloudellisten voimien alistaminen 
ihmisjärjen voimalle. Tästä ihanteesta lähtien he 
ohjasivatkin käytännöllistä toimintaansa, jonka 
tarkoituksena ei tietenkään ollut porvariston pal­
veleminen, vaan niiden itsenäisten tuottajien 
itsetajunnan kehitys, joista ajan mittaan tulisi 
tuotteidensa herroja.

Marxilla ja Engelsillä ei ollut syytä »huoleh­
tia» Saksan muuttumisesta Englanniksi eli, kuten 
meillä puhutaan nykyään, porvariston palvele­
misesta: porvaristo kehittyi ilman heidän ponnis- 
tuksiaan, ja oli mahdotonta pysäyttää tuo kehi­
tys, ts. puuttui sellaisia yhteiskunnallisia voimia, 
jotka olisivat tehneet sen. Se olisi ollut tarpee­
tontakin, sillä vanha talousjärjestelmä ei viime 
kädessä ollut porvarillista parempi ja 40-luvulle 
mennessä se oli siinä määrin vanhentunut, että 
muuttui vahingolliseksi kaikille. Se, että kapita­
listisen tuotannon kehitystä oli mahdoton pysäyt­
tää, ei kuitenkaan estänyt Saksan ajattelevia 
ihmisiä palvelemasta sen kansan hyvinvoinnin 
asiaa. Porvaristolla on omat ehdottomat seura­
laisensa: kaikki ne, jotka taloudellisen välttämät­
tömyyden pakosta palvelevat todella sen raha-

297



kukkaroa. Mitä kehittyneempi on noiden tahat­
tomien palvelijoiden tajunta, sitä helpompi on 
heidän asemansa, sitä voimakkaampaa on heidän 
vastarintansa kaikkien maiden ja kaikkien kan­
sojen Kolupajeveita ja Razuvajeveita vastaan. 
Marx ja Engels asettivat tehtäväkseen tuon itse- 
taj unnan kehittämisen: dialektisen materialismin 
hengen mukaisesti he asettivat aivan alusta 
alkaen ratkaistavakseen täysin, yksinomaisesti 
idealistisen tehtävän.

Ihanteen kriteerinä on taloudellinen todelli­
suus. Näin sanoivat Marx ja Engels, ja tämän 
perusteella heitä alettiin epäillä jonkinlaisesta 
taloudellisesta moltsalinilaisuudesta, valmiudesta 
polkea lokaan taloudellisesti heikko ja palvella 
taloudellisesti voimakasta. Noiden epäilysten läh­
teenä oli metafyysinen käsitys siitä, mitä Marx 
ja Engels tarkoittivat sanoilla taloudellinen 
todellisuus. Kun metafyysikko kuulee, että 
yhteiskunnallisen toimihenkilön on nojattava 
todellisuuteen, hän luulee, että häntä kehotetaan 
hyväksymään se. Hän ei tiedä, että taloudelli­
sessa todellisuudessa on aina vastakkaisia 
aineksia ja että todellisuuden hyväksyminen 
merkitsisi, että hyväksytään vain toinen sen 
aineksista, se, joka on kyseisenä aikana vallit­
sevana. Dialektikko-materialistit viittasivat ja 
viittaavat toiseen, tuolle vihamieliseen todellisuu­
den ainekseen, siihen, jossa kypsyy tulevaisuus. 
Me kysymme, merkitseekö se Kolupajevien ja 
Razuvajevien palvelemista, kun nojataan tuohon 
ainekseen ja pidetään sitä »ihanteiden» kritee- 
nna?

Mikäli taloudellisen todellisuuden tulee olla 
ihanteen kriteerinä, niin on ymmärrettävää, että 
ihanteen siveellinen kriteeri osoittautuu epätyy­
dyttäväksi ei siksi, että ihmisten siveelliset tun­
teet ansaitsisivat ylenkatsetta ja halveksuntaa,

298



vaan siksi, että nuo tunteet eivät vielä osoita 
meille oikeaa tietä lähimmäistemme etuja palvel­
ussamme. Lääkärin potilaansa tilaa kohtaan 
osoittama myötätunto ei riitä, hänen on otettava 
huomioon elimistön fyysinen todellisuus ja nojat­
tava siihen taistellessaan sitä vastaan. Jos lääkä­
rin päähän pälkähtäisi tyytyä vain osoittamaan 
siveellistä suuttumusta tautia kohtaan, saisi häh 
osakseen mitä purevinta pilkkaa. Tässä mielessä 
Marx ivasikin vastustajiensa »moralisoivaa kri­
tiikkiä» ja »kriittistä moraalia». Vastustajat taas 
luulivat hänen pilkkaavan »siveellisyyttä». »Inhi­
millinen siveellisyys ja tahto ovat arvottomia 
niiden silmissä, joilta itseltään puuttuu niin 
siveellisyyttä kuin tahtoakin», Heinzen huu­
dahti.*

Huomautettakoon silti, että kun »taloudellis­
ten materialistien» venäläiset vastustajamme 
yleensä vain kertaavat — sans le savoir** — 
saksalaisten edeltäjiensä perusteluja, niin moni­
puolistavat he kuitenkin jossain määrin peruste­
lujaan eräillä yksityiskohdilla. Esimerkiksi sak­
salaiset utopistit eivät antautuneet pitkiin jär- 
keilyihin Saksan »taloudellisen kehityksen 
laeista». Meillä taas tuollaiset järkeilyt ovat pai­
suneet todella hirvittävästi. Lukija muistaa, että 
hra V. V. lupasi jo aivan 80-luvun alussa löytää 
Venäjän taloudellisen kehityksen lain. Myöhem­
min hra V. V. alkoi tosin pelätä tuota lakia, 
mutta hän itse osoitti pelkäävänsä sitä vain tila­
päisesti, vain niin kauan kuin Venäjän lukeneisto 
ei löydä erittäin otollista ja erittäin hyvänsuopaa 
lakia. Yleensä hra V. V. osallistuu halukkaasti 
loputtomiin kiistoihin siitä, tuleeko Venäjän 
läpäistä kapitalismin vaihe vai ei. Noihin kiistoi­
hin oli jo 70-luvulla sekoitettu Marxin oppi.

* IbidL, p. 22. [Sam a, s. 22.]
** [tie täm ättään .]

299



Hra S. Krivenkon viimeistä huutoa olevasta 
sanasta näkyy, miten meillä käydään noita kiis­
toja. Hra P. Struvea vastaan väittäessään tuo 
tekijä neuvoo vastustajaansa syventymään 
paremmin kysymykseen »kapitalismin välttä­
mättömyydestä ja hyvistä seurauksista*.

»Koska kapitalistinen järjestelmä on kohtalon­
omainen, kiertämätön kehitysvaihe, jonka läpi 
kaikkien ihmisyhteiskuntien on käytävä, koska 
tuon historiallisen välttämättömyyden edessä voi­
daan vain kumartaa päätä, niin onko tarpeellista 
turvautua toimenpiteisiin, jotka saattavat vain 
hidastaa kapitalistisen järjestyksen tuloa, ja eikö 
päinvastoin pitäisi helpottaa kapitalismiin siirty­
mistä ja suunnata kaikki voimat sen pikaiseen 
lähentämiseen, ts. edistää kapitalistisen teolli­
suuden kehitystä sekä elinkeinoammattien kapi- 
talointia, kulakiston kehitystä... yhteisön hajoa­
mista, väestön maattomaksi saattamista ja yleen­
sä liiempien talonpoikien savustamista maaseu­
dulta tehtaisiin.»*

Hra S. Krivenko asettaa tässä itse asiassa kaksi 
kysymystä: 1) onko kapitalismi kohtalonomai­
nen, väistämätön vaihe? 2) Jos on, niin millaisia 
käytännöllisiä tehtäviä siitä juontuu? Tarkastel­
kaamme edellistä kysymystä.

Hra S. Krivenko muotoili sen oikein siinä mie­
lessä, että lukeneistomme eräs osa, vieläpä val­
taosa, asetti sen nimenomaan täten: onko kapita­
lismi kohtalonomainen, kiertämätön kehitysvai­
he, jonka läpi kaikkien ihmisyhteiskuntien on 
käytävä? Yhteen aikaan luultiin Marxin vastan­
neen myönteisesti tähän kysymykseen ja oltiin 
siitä kovin pahoillaan. Kun julkaistiin Marxin 
tunnettu kirje, muka hra Mihailovskille osoitet-

* »Russkoje Bogatstvo», Joulukuu 1893. II osasto, s. 189.

300



tu*88, niin huomattiin hämmästyneinä, ettei 
Marx pitänytkään »välttämättömänä» tuota vai­
hetta, ja silloin pääteltiin vahingoniloisesta 
kylläpä hän nolasi venäläiset oppilaansa! Vahin­
goniloa tunteneet unohtivat silti ranskalaisen 
sananlaskun: hien rira qui rira le dernier**.

Marxin »venäläisten oppilaiden» vastustajat 
olivat tuossa kiistassa alusta loppuun saakka har­
joittaneet mitä »luonnottominta jaarittelua».

Järkeiltäessä nimittäin Marxin historiallisen 
opin soveltuvuudesta Venäjällä unohdettiin eräs 
pikkuseikka, unohdettiin ottaa selville, mikä on 
tuon opin sisältö. Se oli todella aikamoinen pula, 
johon sen johdosta joutuivat subjektivistimme 
hra Mihailovski etunenässään.

Hra Mihailovski luki (mikäli luki) »Zur Kri- 
tikin» esipuheen, jossa on esitetty Marxin filoso- 
fis-historiallinen oppi, ja päätti, että se ei ole 
muuta kuin hegeliläisyyttä. Hra Mihailovski ei 
huomannut pääasiaa siellä, missä se todella oli, 
ja alkoi katsella ympärilleen, ja lopulta hän luuli 
huomanneensa etsimänsä pääasian alkuperäistä 
kapitalistista kasautumista koskevassa luvussa, 
jossa puhutaan länsimaisen kapitalismin histo­
riallisesta liikkeestä eikä lainkaan koko ihmis­
kunnan historiasta.

Jokainen prosessi on ehdottomasti »välttämä­
tön» siellä, missä se on olemassa. Esimerkiksi 
palaminen on välttämätöntä tulitikulle, mikäli se 
on syttynyt; tulitikku sammuu »välttämättä», 
kun palamisprosessi päättyy. »Pääomassa» on 
puhe kapitalistisen kehityksen kulusta, joka on 
»välttämätöntä» niissä maissa, missä tuo kehitys 
tapahtuu. Hra Mihailovski kuvitteli, että

* Tuossa alustavassa Ja lopullisesti muokkaamattomassa 
kirjeen luonnoksessa Marx ei puhuttele hra Mihailovskia, vaan 
»Otet$estvennyje Zapiskin» toim ittajaa. Hra Mihailovskista 
Marx puhuu kolmannessa persoonassa.

** [se parhaiten nauraa, joka viimeksi nauraa.]

301



mainitussa »Pääoman» luvussa on esitetty koko­
nainen historian filosofia, ja päätteli, että:Marxin 
mielestä kapitalistinen tuotanto on välttämätön 
kaikille maille ja kaikille kansoille.* Silloin hän 
alkoi ruikuttaa niiden venäläisten vaikean ase­
man johdosta, jotka yms.; ja tyydytettyään sub­
jektiivisen ruikutustarpeensa tuo konstailija lau­
sui arvokkaasti hra 2ukovskin puoleen kääntyen: 
kuten näette, mekin osaamme arvostella Marxia, 
mekään emme noudata sokeasti sitä, mitä magis­
ter dixitl** On itsestään selvää, että tämä kaikki 
ei vienyt askeltakaan eteenpäin kysymystä vält­
tämättömyydestä, mutta luettuaan hra Mihailovs- 
kin ruikutuksen Marx aikoi auttaa tätä. Hän 
hahmotteli »Otetsestvennyje Zapiskin» toimit­
tajalle osoitetun kirjeen muotoon huomautuk­
sensa hra Mihailovskin artikkelin johdosta. Kun 
tuo hahmotelma ilmestyi lehdissämme Marxin 
kuoleman jälkeen, saivat venäläiset, jotka yms., 
ainakin mahdollisuuden ratkaista oikein kysy­
myksen »välttämättömyydestä».

Mitä Marx saattoi sanoa hra Mihailovskin
* Ke. artikkelia: »Karl Marx hra J. Zukovskin tuomi Ka­

rana». »Otetsestvennyje Zapiski», lokakuu 1877. »'Pääoman’ 
kuudennessa luvussa on kohta, Jonka otsikkona on: 'Niin 
sanottu kapitalistinen kasautuminen'. Siinä Marx oli aikonut 
esittää historiallisen kuvauksen kapitalistisen tuotantoproses­
sin ensi askelista, mutta siitä tuli Jokin paljon suurempi, 
kokonainen filosofi s-historiallinen teoria.» Toistamme, että 
tämä on aivan pikkuseikka: Marxin historiallinen filosofia on 
esitetty hra Minailovskille käsittämättömäksi Jääneessä »Zur 
Kritik der politischen Oekonomie» kirjan esipuheessa »muu­
tamien yleistävien, hyvin kiinteästi toisiinsa liittyvien aja­
tusten» muodossa. Tämä vain oh mennen. Bra Mihailovski 
osasi olla ymmärtämättä Marxia Jopa siinäkin, mikä koski 
kapitalistisen prosessin »välttämättömyyttä» Lännessä. Teh- 
daslainsäädännössä hän näki »korjauksen» historianprosessin 
fataaliseen Järkähtämättömyyteen. Kuvitellessaan, että Marxjn 
mukaan »ta loudellinen»  vaikuttaa itsestään, ilman minkään­
laista ihmisten osallisuutta, hän piti Johdonmukaisesti korjauk­
sena ihmisten Jokaista sekaantumista heidän tuotantoproses­
sinsa kulkuun. Hän ei vain tiennyt, että Marxin mukaan itse 
tuo sekaantuminen k u ssa k in  kyse isessä  m uodossaan  on kyseis­
ten taloudellisten suhteiden väistämätön tuote. Olkaa hyvä Ja 
väitelkää Marxista sellaisten kanssa, Jotka eivät ymmärrä 
häntä noin erinomaisen piintyneesti!

** [opettaja sanoi.J

302



artikkelin johdosta? Mies oli joutunut pulaan 
käsitettyään Marxin filosofis-historiaUiseksi 
opiksi sen, mikä ei sitä ollut. Marxin täytyi tie­
tenkin ennen kaikkea pelastaa pulasta nuori toi­
veita herättänyt venäläinen kirjailija. Nuori 
venäläinen kirjailija valitti sitä paitsi, että Marx 
tuomitsee Venäjän kapitalismiin. Venäläiselle 
kirjailijalle oli osoitettava, että dialektinen mate­
rialismi ei tuomitse mitään maata mihinkään, 
että se ei osoita kaikille kansoille kunakin kysei­
senä aikana yhteistä ja »välttämätöntä» tietä; 
että kunkin kyseisen yhteiskunnan kehitys riip­
puu aina sen sisäisten yhteiskunnallisten voi­
mien suhteesta ja että jokaisön vakavan ihmisen 
on tutkittava ennen kaikkea tuota suhdetta 
arvailematta ja ruikuttamatta minkään fantasti­
sen »välttämättömyyden» johdosta; yksinomaan 
sellainen tutkiminen voi osoittaa, mikä on »vält­
tämätöntä» ja mikä »ei ole välttämätöntä» kysei­
selle yhteiskunnaUe.

Marx tekikin tuon kaiken. Ennen kaikkea hän 
havaitsi hra Mihailovskin »neuvottomuuden»: 
»Alkuperäistä kasautumista koskevassa luvussa 
tahdon kuvata sitä tietä, jota myöten Länsi-Eu- 
roopan kapitalistinen järjestelmä astui esiin feo­
daalisen talousjärjestelmän uumenista. Siinä 
seurataan siis sitä historiallisten tapahtumien 
kulkua, joka erotti tuottajan tuotantovälineistä, 
jolloin edellinen muuttui palkkatyöläiseksi (prole­
taariksi sanan nykyisessä mielessä) ja jälkim­
mäiset pääomaksi. Tuossa historiassa jokainen 
mullistus käsittää aikakauden ja on kapitalistien 
luokan kehityksen vipuna; tuon kehityksen tär­
keimpänä perustana on maanviljelijäin pakko- 
luovutus. Luvun lopussa puhun kapitalistisen 
kasautumisen historiallisesta tendenssistä ja 
väitän, että sen viimeisenä sanana tulee olemaan 
kapitalistisen omistuksen muuttuminen yhteig-

303



kunnalliseksi omistukseksi. Noissa loppusanois­
sa en esitä mitään todisteita väitteeni puolustuk­
seksi .pelkästään siitä syystä, että se on itsekin 
vain yleinen johtopäätös pitkistä kapitalistista 
tuotantoa koskevista pohdiskeluista.»

Selventääkseen paremmin sitä seikkaa, että hra 
Mihailovski käsitti historialliseksi teoriaksi sen, 
mikä ei ollut eikä voinut olla sitä, Marx viittaa 
muinaisen Rooman esimerkkiin. Hyvin vakuut­
tava esimerkki! Jos kaikille kansoille on tosiaan­
kin »välttämätöntä» läpäistä kapitalismin vaihe, 
niin miten on käsitettävä Rooma, miten on käsi­
tettävä Sparta, miten on käsitettävä inkojen val­
takunta, miten on käsitettävä monet muut kan­
sat, jotka poistuivat historian areenalta täyttä­
mättä oletettua velvollisuuttaan? Marxille ei jää­
nyt tuntemattomaksi noiden kansojen kohtalo; 
hän ei siis voinut puhua kapitalistisen prosessin 
kaikkialla vallinneesta »välttämättömyydestä».

Marx sanoi: »Arvostelijani suvaitsi muuttaa 
kuvaukseni Länsi-Euroopan kapitalismin synty­
historiasta kokonaiseksi Eistoriallis-filosofiseksi 
teoriaksi, jonka mukaan jokaisen kansan histo­
riallinen tie on määrätty ennakolta kohtalonomai- 
sesti sen historiallisista olemassaoloehdoista riip­
pumatta. Pyydän anteeksi, mutta tuollainen tul­
kinta on minulle samalla sekä liian kunniallinen 
että liian häpeällinen.»

Kuinkas muuten! Tuollainen tulkinta tekisi 
Marxista erään sellaisen »kaavojen keksijän», 
joita hän ivasi jo Proudhonia vastaan polemisoi- 
dessaan.89 Hra Mihailovski tyrkytti Marxille 
»edistyskaavaa», mutta Marx vastasi: kiitän nöy­
rimmästi, en kaipaa tuota kamaa.

Olemme jo nähneet, miten utopistit katsoivat 
historian kehityslakeihin (palauttakoon lukija 
mieleensä, mitä sanoimme Saint-Simonista). His­
toriallisen liikunnan lainomaisuus sai heillä

304



mystisen asun; tie, jota ihmiskunta kulkee, oli 
heidän käsityksensä mukaan ennakolta määri­
telty, eivätkä mitkään historialliset tapahtumat 
ole voineet muuttaa sen suuntaa. Omituinen 
psyykkinen aberraatio! »Ihmisluonto» oli utopis­
teilla heidän tutkimustensa lähtökohtana. Tuon 
luonnon kehityslait taas, jotka saivat heillä vii­
pymättä salaperäisen luonteen, siirtyivät jonne­
kin ihmisen ulkopuolelle ja ihmisten tosiasial­
listen keskinäissuhteiden ulkopuolelle, eräänlai­
selle »suprahistorialliseUe» alueelle.

Dialektinen materialismi siirtää tässäkin kysy­
myksen aivan toiselle maaperälle ja antaa sille 
siten kerrassaan uuden muodon.

Dialektikko-materialistit »rajoittavat kaiken 
talouteen». Olemme jo selittäneet, miten tämä 
on ymmärrettävä. Mitä sitten on talous? Se on 
kyseisen yhteiskunnan muodostavien ihmisten 
tuotantoprosessissa ilmenevien tosiasiallisten suh­
teiden kokonaisuus. Nuo suhteet eivät ole ole­
mukseltaan mitään liikkumatonta, metafyysistä. 
Ne muuttuvat alituisesti tuotantovoimien kehi­
tyksen vaikutuksesta sekä kyseisen yhteiskunnan 
historiallisen ympäristön vaikutuksesta. Mikäli 
on annettu ihmisten tosiasialliset suhteet tuotan­
toprosessissa, juontuu noista suhteista kohtalon- 
omaisesti tiettyjä seurauksia. Siinä mielessä yh­
teiskunnallinen liikunta on lainomaista, eikä 
kukaan ole saanut selville tuota lainomaisuutta 
paremmin kuin Marx. Koska jokaisen yhteiskun­
nan taloudellinen liikunta on »omintakeista» 
niiden ehtojen »omintakeisuuden» vuoksi, joissa 
se tapahtuu, niin ei voi olla olemassa mitään 
»edistyskaavaa», joka käsittäisi kaikkien yhteis­
kuntien menneen ja ennustaisi tulevan taloudel­
lisen liikunnan. Edistyskaava on se abstraktinen 
totuus, joka oli metafyysikoille niin mielui­
nen Gogolin aikaisen Venäjän kirjallisuuden

2 0  —  190 305



tutkielmien tekijän sanojen mukaan. Hän sanoi 
myös aivan oikein, että abstraktista totuutta ei ole, 
totuus on aina konkreettinen: kaikki riippuu ajan 
ja paikan ehdoista, ja mikäli kaikki riippuu nois­
ta ehdoista, merkitsee se, että siis niitä on tutkit­
tava ihmisten, jotka yms.90

»Voidakseni arvioida varmasti nykyisen Venä­
jän taloudellisen kehityksen kulkua, olen opetel­
lut venäjän kielen ja tutkinut muutamien vuosien 
aikana virallisia ynnä muita tätä kysymystä kos­
kevia julkaistuja lähteitä.»91

Marxin venäläiset oppilaat ovat tässäkin ta­
pauksessa uskollisia opettajalleen. Yhdellä heistä 
saattaa tietenkin olla laajoja, toisella taas vähem­
män laajoja taloudellisia tietoja, mutta tässä ei 
ole kysymys erillisten henkilöiden tietomäärästä, 
vaan itse näkökannasta. Marxin venäläiset oppi­
laat eivät pidä ohjeenaan subjektiivista ihan­
netta eivätkä minkäänlaista »edistyskaavaa», 
vaan tarkastelevat maansa taloudellista todelli­
suutta.

Mihin johtopäätökseen Marx tuli Venäjän suh­
teen? »Jos Venäjä kulkee edelleen vuoden 1861 
jälkeen valitsemaansa tietä, niin se menettää 
yhden sopivimmista tilaisuuksista, joita histo­
rian kulku on milloinkaan suonut kansalle, jotta 
s$ voisi sivuuttaa kaikki kapitalistisen kehityk­
sen käänteet.» Hieman alempana Marx lisäsi, että 
viime vuosina Venäjä »on tehnyt melko paljon 
työtä» edetäkseen mainittua tietä. Siitä lähtien 
kun tuo kirje oli kirjoitettu (ts. vuodesta 1877 
lähtien, lisäämme puolestamme), Venäjä on kul­
kenut tuota tietä yhä pitemmälle ja yhä no­
peammin.

Mitä juontuu Marxin kirjeestä?— Kolme joh­
topäätöstä:

1) Marx ei nolannut kirjeellään venäläisiä 
oppilaitaan, vaan herrat subjektivistit, jotka

306



omaamatta vähäistäkään käsitystä hänen näkö­
kannastaan koettivat muuttaa hänet oman mal­
linsa mukaiseksi, tehdä hänestä metafyysikon ja 
utopistin.

2) Herrat subjektivistit eivät hapuilleet kir­
jettä pelkästään siitä syystä, että uskollisina 
»ihanteelleen» he eivät edes ymmärtäneet kirjettä.

3) Mikäli herrat subjektivistit tahtovat pohtia 
kanssamme kysymystä siitä, miten ja minne 
kulkee Venäjä, niin heidän on kullakin kyseisellä 
hetkellä lähdettävä taloudellisen todellisuuden 
erittelystä.

Tuon todellisuuden tutkimisen seurauksena 
Marx teki 70-luvulla ehdollisen johtopäätöksen: 
»Mikäli Venäjä kulkee edelleenkin sitä tietä, 
jolle se on astunut talonpoikien vapauttamisen 
ajoista lähtien, niin siitä tulee täysin kapitalis­
tinen maa, ja sen jälkeen, kun se on joutunut 
kapitalistisen järjestyksen ikeeseen, on sen sa­
moin kuin muidenkin maallikkokansojen alistut­
tava noihin armottomiin lakeihin. Siinä kaikki!»

Siinä kaikki. Venäläinen, joka haluaa työsken­
nellä synnyinmaansa hyväksi, ei kuitenkaan voi 
tyytyä tuohon ehdolliseen johtopäätökseen; 
hänellä herää väistämättä kysymys, kulkeeko Ve­
näjä edelleenkin tuota tietä. Onko olemassa 
mitään toiveita, että se luopuisi tuosta tiestä?

Jotta tähän kysymykseen voitaisiin vastata, on 
jälleen ryhdyttävä tutkimaan maan tosiasiallista 
tilannetta, erittelemään sen nykyaikaista sisäistä 
elämää. Tuon erittelyn perusteella Marxin venä­
läiset oppilaat väittävät: Venäjä kulkee edelleen­
kin tuota tietä! Ei ole olemassa mitään toiveita 
siitä, että Venäjä luopuisi kohta kapitalistisesta 
kehitystiestä, jolle se astui vuoden 1861 jälkeen. 
Siinä kaikki!

Herrat subjektivistit luulevat »oppilaiden» 
erehtyvän. Heille on todistettava tämä samaisen

20* 307



Venäjän todellisuuden esittämien tietojen avulla. 
»Oppilaat» sanovat: Venäjä tulee edelleenkin 
kulkemaan kapitalistista kehitystietä ei siksi, 
että olisi olemassa jokin ulkoinen voima, jokin 
salaperäinen laki, joka pakottaisi sen tuolle tielle, 
vaan siksi, että ei ole olemassa tosiasiallista 
sisäistä voimaa, joka pystyisi sysäämään sen 
tuolta tieltä. Jos herrat subjektivistit luulevat 
tuollaisen voiman olevan olemassa, niin sanokoot, 
mikä se on, todistakoot sen läsnäolon. Kuunte- 
lemme heitä mielihyvin. Tähän mennessä emme 
ole saaneet kuulla heiltä mitään selvää tästä.

— Kuinka ei ole voimaa, mitä ovat sitten 
ihanteemme? rakkaat vastustajamme huudahta­
vat.

Voi hyvät herrat! Olette tosiaankin aivan lii­
kuttavan naiiveja! Juuri siitä onkin kysymys, 
miten saataisiin toteutetuksi sanokaamme vaik­
kapa teidän ihanteenne, joskin ne ovat jotain 
melkoisen kömpelöä. Täten asetettuna kysymys 
vaikuttaa tosin hyvin proosalliselta, mutta niin 
kauan kuin se jää ratkaisematta, »ihanteillanne» 
tulee olemaan vain »ihanteellinen» merkitys.

Urho saatettiin kiviseen linnaan, teljettiin rau­
taisten lukkojen taakse ja vartioitiin häntä valp­
paasti. Urho naureskeli vain. Hän otti ennakol­
ta varanneensa hiilen, piirusti sillä veneen sei­
nälle, istui veneeseen ja lähti. Jää hyvästi, vanki­
la, jää hyvästi, valpas vartio, urho on jälleen 
vapaalla jalalla.

Mainio satu! Mutta... vain satu. Seinälle piirus­
tettu vene ei todellisuudessa ole vielä milloin­
kaan vienyt ketään minnekään.

Jo maaorjuuden lakkauttamisen ajoista lähtien 
Venäjä astui ilmeisesti kapitalistiselle kehitys- 
tielle. Herrat subjektivistit näkevät sen erinomai­
sesti, he toteavat itsekin, että vanhat taloudelli­
set suhteet hajoavat meillä hämmästyttävällä ja

308



yhä kiihtyvällä nopeudella. He sanovat toisilleen, 
että sillä ei ole väliä: me nostamme Venäjän 
ihanteidemme veneeseen, joka vie sen pois tuolta 
tieltä, maiden ja mantereiden taakse.

Herrat subjektivistit ovat hyviä sadunkertojia, 
mutta... »siinä kaikki». Siinä kaikki,— mutta se­
hän on perin vähän, eivätkä sadut ole vielä mil­
loinkaan muuttaneet kansan historiallista liikun­
taa siitä samasta proosallisesta syystä, josta 
yksikään satakieli ei ole vielä tullut kylläiseksi 
saduista.

Herroilla subjektivisteilla on omituinen tapa 
luokitella »venäläiset, jotka...» kahteen katego­
riaan: ne, jotka uskovat, että subjektiivisen ihan­
teen veneellä voidaan soutaa pois, tunnustetaan 
kunnon ihmisiksi, kansan todellisiksi hyvänsuo­
viksi ystäviksi. Niitä taas, jotka sanovat, että tuo 
usko ei perustu kerrassaan mihinkään, syytetään 
jostakin luonnottomasta ilkeämielisyydestä, pyr­
kimyksestä näännyttää venäläinen talonpoika 
nälkään. Yhdessäkään melodraamassa ei vielä 
milloinkaan ole esiintynyt sellaisia ilkimyksiä, 
jollaisia herrojen subjektivistien mielestä ovat 
johdonmukaiset venäläiset »taloudelliset» mate­
rialistit. Tämä kummallinen mielipide on yhtä 
perusteltu kuin lukijalle jo tuttu Heinzenin mie­
lipide, jonka mukaan Marxilla oli aikomus jät­
tää Saksan kansa »hungern und verhungern»*.

Hra Mihailovski kysyy itseltään: miksi nimen­
omaan nyt on ilmaantunut herroja, jotka saat­
tavat »hyvällä omallatunnolla tuomita miljoonia 
ihmisiä nälkäkuolemaan ja kurjuuteen»? Hra 
S. N. Krivenko ajattelee: kerran johdonmukai­
nen mies on päättänyt, että kapitalismi on väis­
tämätön Venäjällä, niin hänen tehtäväkseen jää 
vain »edistää... elinkeinoammattien kapitalointia,

* (näkem ään n ä lk ää  ja  kuo lem aan  nälkään .]

309



kulakiston kehitystä... yhteisön hajoamista, 
väestön maattomaksi saattamista ja yleensä liiem­
pien talonpoikien savustamista maaseudulta teh­
taisiin». Hra S. N. Krivenko ajattelee näin yksin­
omaan siksi, ettei itse pysty »johdonmukaiseen» 
ajatteluun.

Heinzen tunnusti Marxin ainakin tunteneen 
mieltymystä*" »tehtaan leiman» saaneita työmie­
hiä kohtaan. Herrat subjektivistit eivät näköjään 
tunnusta »Marxin venäläisillä oppilailla» olevan 
edes tuota pikkuista heikkoutta: nämä muka vi­
haavat johdonmukaisesti järkiään kaikkia ihmis­
lapsia. He tahtoisivat näännyttää nälkään kaikki 
paitsi ehkä kauppiassäädyn edustajia. Jos hra 
Krivenko olisi tosiaankin olettanut »oppilailla» 
olevan joitakin hyviä aikomuksia tehdastyöläis­
ten suhteen, niin hän ei olisi kirjoittanut juuri 
edellä siteerattuja rivejä.

»Edistää... yleensä liiempien talonpoikien sa­
vustamista maaseudulta.» Herra siunatkoon! 
Miksi edistää? Uusien työläisten virtaaminen 
tehdasväestön keskuuteen johtaa palkan alene­
miseen. Jopa hra Krivenkokin tietää kuitenkin, 
että palkan aleneminen ei voi olla hyödyllistä tai 
miellyttävää työläisille. Miksi johdonmukaiset 
»oppilaat» ryhtyisivät edistämään työläiselle 
vahingollista ja epämiellyttävää asiaa? On selvä, 
että nuo henkilöt ovat johdonmukaisia vain 
ihmisvihassaan, että he eivät pidä e'des tehdas- 
työläisestäkään! Ehkä silti pitävätkin, mutta 
omalla tavallaan: pitävät ja siksi koettavat tuot­
taa vahinkoa, »rakkaudesta se hevonenkin pot­
kii». Kummallista väkeä! Ihmeellistä johdonmu­
kaisuutta!

»Edistää... kulakiston kehitystä, yhteisön ha­
joamista, väestön maattomaksi saattamista.» Mitä 
kauhistuksia! Miksi tuota kaikkea pitäisi edis­
tää? Kulakiston kehitys ja väestön maattomaksi

310



saattaminenhan voisivat aiheuttaa väestön osto- 
kyvyn alenemisen, sen ostokyvyn aleneminen 
taas johtaa tehdastuotteiden kysynnän alenemi­
seen, pienentää työvoiman kysyntää, ts. alentaa 
työpalkkaa. Ei, johdonmukaiset »oppilaat» eivät 
pidä työläisestä! Ja yksinkö vain työläisestä? 
Väestön ostokyvyn pieneneminenhän vaikuttaa 
vahingollisesti vieläpä niiden yrittäjien etuihin, 
jotka herrojen subjektivistien väittämän mukaan 
ovat »oppilaiden» hellän holhouksen kohde. 
Sanokaa mitä hyvänsä, mutta nuo oppilaat ovat 
kummallista väkeä!

»Edistää... elinkeinoammattien kapitalointia...» 
olla »kaihtamatta talonpoikien maiden ostoa, 
puotien ja kapakkojen avaamista ynnä muuta 
epäpuhdasta toimintaa...» Miksi kuitenkin tuota 
kaikkea harjoittaisivat johdonmukaiset ihmiset? 
Hehän ovat varmoja kapitalistisen prosessin 
väistämättömyydestä; jos siis esimerkiksi kapak­
kojen perustaminen olisi tuon prosessin olennai­
nen osa, niin kapakat (joita nykyään ei muka ole 
olemassa) ilmaantuisivat välttämättä. Hra Kri- 
venko luulee, että epäpuhdas toiminta jouduttaa 
kapitalistisen prosessin etenemistä. Sanomme 
kuitenkin jälleen, että »epäpuhtaus» ilmaantuu 
itsestään, jos kapitalismi on väistämätön. Miksi 
Marxin johdonmukaisten oppilaiden olisi niin 
»edistettävä» sitä?

— Tässä heidän teoriansa on vaiti siveystun- 
teen vaatimuksen edessä: he näkevät, että epä­
puhtaus on väistämätön, ihailevat sitä tuon 
väistämättömyyden vuoksi ja kiiruhtavat joka 
puolelta sen avuksi, sillä poloinen väistämätön 
epäpuhtaus ei muka suoriudu pian ilman meitä.

Näinkö arvelette, hra Krivenko? Ellette näin, 
niin silloin kaikki järkeilynne »johdonmukai­
sista» oppilaista ovat kerrassaan kelvottomia. Jos 
taas arvelette näin, niin silloin teidän oma

311



johdonmukaisuutenne, teidän oma »tietokykynne-» 
on kerrassaan kelvoton.

Ottakaa mikä hyvänsä, vaikkapa elinkeinoam- 
mattien kapitalointi. Se on kaksitahoinen proses­
si: ilmaantuu ensinnäkin tuotantovälineitä hal­
tuunsa kokoavia ihmisiä ja toiseksi noita tuotan­
tovälineitä tietystä maksusta työtä tehdessään 
käyttäviä ihmisiä. Olettakaamme, että epäpuh­
taus on ensin mainitun ihmisryhmän tunnus­
omainen piirre, mutta niidenhän, jotka tekevät 
ensin mainittujen hyväksi palkkatyötä, luulisi 
voivan sivuuttaa tuon siveellisen kehityksen 
»vaiheen». Mitä epäpuhdasta on siinä tapauk­
sessa minun toiminnassani, jos omistan sen noille 
ihmisille, jos tulen kehittämään heidän itseta- 
j unta ansa ja puolustamaan heidän aineellisia 
etujaan? Hra Krivenko saattanee sanoa, että tuol­
lainen toiminta hidastaa kapitalismin kehitystä. 
Ei hitustakaan. Englannin, Ranskan ja Saksan 
esimerkki osoittaa hänelle, että siellä tuollainen 
toiminta ei ole ainoastaan ollut hidastamatta ka­
pitalismin kehitystä, vaan päinvastoin joudutta­
nut sitä, mikä seikka muuten on edistänyt 
eräiden siellä heränneiden kirottujen kysymys­
ten käytännöllistä ratkaisua.

Tai ottakaamme yhteisön hajoaminen. Se on 
niin ikään kaksitahoinen prosessi: talonpoikien 
maapalstat kertyvät kulakkien käsiin; yhä suu­
rempi osa entisistä itsenäisistä isännistä muuttuu 
proletaareiksi. Tuo kaikki johtaa tietenkin etu­
jen yhteentörmäykseen, taisteluun. Silloin tuohon 
mellakkaan saapuu »venäläinen oppilas», virittää 
lyhyen mutta tunteikkaan hymnin »välttämättö- 
myyskategorialle» ja... avaa kapakan! Näin tekee 
kaikkein »johdonmukaisin»; maltillisempi rajoit­
tuu avaamaan puodin. Näinkö arvelette, hra Kri­
venko? Miksi »oppilas» ei asettuisi maalaisköyhä* 
listön puolelle?

312



— Jos hän tahtoo asettua sen puolelle, onko 
hänen yritettävä estää sen maattomaksi saatta­
mista? — Olettakaamme, että on yritettävä.— 
Mutta se hidastaa kapitalismin kehitystä.— Ei 
lainkaan hidasta. Päinvastoin, vieläpä jouduttaa 
sitä. Herroista subjektivisteista tuntuu yhä, että 
yhteisö »sinänsä» pyrkii siirtymään johonkin 
»korkeampaan muotoon». He erehtyvät. Yhteisön 
ainoana todellisena pyrkimyksenä on hajoamis- 
pyrkimys, ja mitä paremmassa asemassa olisi 
talonpoikaista», sitä pikemmin yhteisö hajoaisi. 
Sitä paitsi hajoaminen saattaa tapahtua kansalle 
enemmän tai vähemmän edullisissa olosuhteissa. 
»Oppilaiden» on »edistettävä» sitä, että se tapah­
tuisi kansalle mahdollisimman edullisissa olosuh­
teissa.

— Miksi ei estettäisi tuota hajoamista?
— Miksi te ette estäneet vuoden 1891 nälänhä­

tää? Ettekö voineet? Uskomme teitä, ja pitäi­
simme asiaamme menetettynä, ellemme voisi 
muuta kuin panna teidän siveellisyytenne кош 
tolle tuollaiset teistä riippumattomat tapahtumat 
sen sijaan, että kumoaisimme katsomuksenne loo­
gisen perustelun avulla. Miksi te sitten palkitsette 
meille eri mitalla? Miksi te kiistellessänne kans­
samme kuvaatte kansan kurjuutta ikään kuin 
se olisi meidän kättemme työtä? Siksi, että siellä, 
missä ei auta logiikka, auttavat toisinaan sanat, 
varsinkin raukkamaiset sanat. Ette siis pystyneet 
estämään vuoden 1891 nälänhätää? Kuka voisi 
mennä takuuseen, että pystytte estämään yhtei­
sön hajoamisen tai talonpoikaisten maattomaksi 
saattamisen? Valitkaamme eklektikoille niin mie­
luinen keskitie: kuvitelkaamme, että joissakin 
tapauksissa onnistutte estämään tuon kaiken. 
Entä niissä tapauksissa, joissa ponnistuksenne 
epäonnistuvat, joissa ponnistukslstanne huoli­
matta yhteisö kuitenkin hajoaa, joissa talonpojat

313



joutuvat kuitenkin maattomiksi,— mitä teette sil­
loin noille kohtalokkaan prosessin uhreille? Kha- 
ron kuljetti Styksin yli vain ne sielut, jotka 
pystyivät maksamaan hänelle noista vaivoista. 
Rupeatteko te kuljettamaan lautallanne subjek­
tiivisen ihanteen valtakuntaan vain todellisia 
yhteisön jäseniä? Rupeatteko te puolustautumaan 
airoilla maalaisproletaareilta? Myönnätte var­
maan itsekin, herrat, että se olisi kovin »epäpuh­
dasta». Mikäli myönnätte tämän, on teidän mene­
teltävä heidän suhteensa juuri siten kuin on 
mielestämme meneteltävä jokaisen kunnon ihmi­
sen, te, ei pidä pystyttää kapakkoja huumausai­
neiden myyntiä varten, vaan on lisättävä ihmis­
ten vastustusvoimaa kapakkaa, kapakoitsijaa ja 
kaikkea historian heille nykyään ja vastaisuu­
dessa tarjoamaa huumausta vastaan.

Tai ehkä me olemme nyt alkaneet kertoa 
satuja? Ehkä yhteisö ei hajoakaan? Ehkä kansan 
maattomaksi saattamista ei tapahdukaan todelli­
suudessa? Ehkä olemme keksineet sen ainoana 
tarkoituksenamme syöstä kurjuuteen talonpoika, 
joka tähän asti on ollut kadehdittavan hyvin­
voipa? Avatkaa omien aatetoverienne mikä tut­
kimus tahansa, niin se osoittaa teille, miten 
asiaintila on ollut tähän saakka, ts. ennen sitä 
kuin edes yksikään »oppilas» avasi kapakan tai 
hankki puodin. Kiistellessänne kanssamme ku­
vaatte asian siten, ikään kuin kansa eläisi jo 
subjektiivisten ihanteidenne valtakunnassa, ja me 
taas meille ominaisen ihmisvihan vaikutuksesta 
vedämme sitä jaloista alas, kapitalismin proosaan. 
Asia on kuitenkin juuri päinvastoin: nimen­
omaan kapitalistinen proosa on olemassa, ja me 
kysymme itseltämme: miten tuota proosaa vas­
taan on taisteltava, miten kansan asema on saa­
tava vaikkapa vähänkään lähemmäksi »ihanteel­
lista»? Te saatatte pitää vääränä vastaustamme

314



tähän kysymykseen, mutta miksi pitää vääristellä 
aikeitamme? Sehän on tosiaankin »epäpuhdasta», 
tuollaista »arvostelua» eivät tosiaankaan ole 
ansainneet edes »suzdalilaiset»92.

Miten kuitenkin olisi taisteltava kapitalistista 
proosaa vastaan, joka, toistamme, on olemassa 
niin meidän kuin teidänkin ponnistuksista huo­
limatta? Teillä on vain yksi vastaus: »varmistet­
tava yhteisöä», lujitettava talonpojan yhteyttä 
maahan. Vastaamme teille, että tuollainen vastaus 
on vain utopisteille sopiva. Miksi? Siksi kun se 
on abstraktinen vastaus. Teidän mielestänne 
yhteisö on sopiva aina ja kaikkialla, meidän 
mielestämme taas abstraktista totuutta ei ole, 
totuus on aina konkreettinen, kaikki riippuu ajan 
ja paikan olosuhteista. Oli aika, jolloin yhteisö 
saattoi olla hyödyllinen koko kansalle; nykyään­
kin saattaa olla paikkakuntia, missä se on edul­
linen maanviljelijöille. Emme me nouse tuota 
yhteisöä vastaan. Useissa tapauksissa yhteisö on 
kuitenkin muuttunut talonpoikien riiston väli­
neeksi. Me nousemme tuota yhteisöä vastaan 
samoin kuin kaikkea sitä vastaan, mikä on 
vahingollista kansalle. Muistakaapa sitä G. I. Us­
penskin kuvaamaa talonpoikaa, joka maksoi 
»tyhjästä»,93 Miten mielestänne olisi meneteltävä 
hänen suhteensa? Te vastaatte, että hänet on kul­
jetettava ihanteen valtakuntaan. Hyvä on, kuljet­
takaa herran nimessä. Eikö hänen olisi kuiten­
kin parempi päästä maksamasta »tyhjästä», 
kunnes häntä ei ole vielä kuljetettu, kunnes hän 
ei vielä istu ihanteen lautalla, kunnes lautta ei 
ole vielä tullut häntä hakemaan eikä ole tietoa­
kaan sen tulosta? Eikö hänen olisi parempi 
1иорца yhteisön jäsenyydestä, joka turvaa hänelle 
vain puhtaasti tuottamattomia menoja ja ehkä 
vielä ajoittaisen selkäsaunan kunnanhallituk­
sessa? Me luulemme, että se olisi parempi, mutta

315



te syytätte meitä sen vuoksi aikomuksesta nään- 
nyttää kansa nälkään. Onko tämä oikeudenmu­
kaista? Eikö tässä ole eräänlaista epäpuhtautta? 
Vai ette ehkä tosiaankaan kykene ymmärtämään 
meitä? Onko asia siten? TSaadajev sanoi aikoi­
naan, että venäläinen ei tunne edes Lännen 
syllogismia.94 Onko se juuri votre cas*? Pidämme 
mahdollisena, että hra S. Krivenko on täysin 
vilpitön siinäi ettei ymmärrä meitä; pidämme sitä 
mahdollisena myös hra Karejevin ja hra Juza- 
kovin suhteen. Hra Mihailovskia taas olemme 
aina luulleet huomattavasti »terävämmäksi» 
älyltään.

Mitä olette keksineet, herrat, miljoonien tosi­
asiallisesti* maattomiksi jääneiden talonpoikien 
kohtalon parantamiseksi? Kun tulee puhe »tyh­
jästä» maksavista, te osaatte antaa vain yhden 
neuvon: vaikka hän maksaakin »tyhjästä», ei 
kuitenkaan pidä sallia, että hänen ja yhteisön 
välinen yhteys katkeaisi, sillä sitä ei voida enää 
palauttaa, jos se katkeaa. Siitä koituu tietenkin 
tilapäistä hankaluutta »tyhjästä» maksaville, 
mutta... »mitäs tuosta, jos musikka kärsii»95.

Näinpä siis osoittautuukin, että herrat subjek­
tivistimme ovat valmiit uhraamaan ihanteilleen 
kansan elintärkeät edut! Näinpä siis osoittautuu­
kin, että heidän saarnansa muuttuu itse asiassa 
yhä vahingollisemmaksi kansalle.

»Entusiastina olosta oli tullut hänen yhteis­
kunnallinen asemansa», Tolstoi sanoi Anna 
Pavlovna Schereristä.96 Kapitalismin vihaami­
sesta on tullut subjektivistiemme yhteiskunnalli­
nen asema. Mitä hyötyä saattoi tuottaa Venäjälle 
ikäneidon entusiasmi? Ei kerrassaan mitään. Mitä 
hyötyä on venäläisille tuottajille kapitalismin

* [teidän tapauksenne.]

310



»subjektiivisesta» vihaamisesta? Ei myöskään 
mitään.

Anna Pavlovnan entusiasmi ei ainakaan ollut 
vahingollista. Utooppinen viha kapitalismia koh­
taan alkaa aiheuttaa suoranaista vahinkoa venä­
läiselle tuottajalle, sillä se tekee lukeneistomme4 
perin piittaamattomaksi yhteisön vakiinnuttamis- 
keinojen suhteen. Heti kun aletaan puhua tuosta 
vakiinnuttamisesta, koittaa pimeys, jossa kaikki 
kissat näyttävät harmailta, ja herrat subjektivistit 
ovat valmiit syleilemään armaasti »Moskovskije 
Vedomostia»97. Ja kaikesta tuosta »subjektiivi­
sesta» järjenpimennyksestä hyötyy juuri se 
kapakka, jota »oppilaat» aikovat muka ryhtyä 
kultivoimaan. On häpeä sanoa, mutta synti 
salata, että utooppiset kapitalismin viholliset 
osoittautuvat itse asiassa olevan kaikkein kar­
keimmassa, iljettävimmässä ja vahingollisim- 
massa muodossa ilmenevän kapitalismin apureita.

Tähän asti olemme puhuneet utopisteista, 
jotka ovat koettaneet tai koettavat nykyään 
keksiä joitakin väitteitä Marxia vastaan. Tarkas­
telkaamme nyt, miten käyttäytyvät tai ovat käyt­
täytyneet utopistit, joilla on tapa vedota häneen.

Heinzen, jota herrat venäläiset subjektivistit 
matkivat nykyään hämmästyttävän tarkasti kiis- 
tellessään »venäläisten oppilaiden» kanssa, oli 
demokraattis-porvarillisen suuntauksen utopisti. 
Saksassa oli kuitenkin 40-luvulla paljon vastak­
kaisen suunnan utopisteja.

Saksan yhteiskuntataloudellinen asema oli sil­
loin yleispiirtein seuraavanlainen.

Toisaalta kehittyi nopeasti porvaristo, joka 
vaati itsepintaisesti Saksan hallituksilta kaiken­
laista avustusta ja tukea. Tunnettu Zollverein*98 
oli kokonaan sen aikaansaannos, sitä paitsi sen

* [Tulliliitto.]

317



puolesta harjoitettiin agitaatiota paitsi »pyyntö* 
jen» avulla myös enemmän tai vähemmän tie­
teellisten tutkimusten välityksellä: muistettakoon 
Friedrich List. Toisaalta vanhojen, taloudellisten 
»perustojen» hajoaminen teki Saksan kansan suo­
jattomaksi kapitalismin suhteen. Talonpojat ja 
käsityöläiset olivat jo riittävästi mukana kapita­
listisessa liikeprosessissa tunteakseen nahoissaan 
kaikki sen varjopuolet, jotka ilmenevät erittäin 
voimakkaasti siirtymäkausina. Työtätekevät jou­
kot olivat silloin vielä melko kyvyttömiä teke­
mään, vastarintaa. Ne eivät vielä voineet antaa 
missään määrin merkittävää vastaiskua pääoman 
edustajille. Marx sanoi vielä 60-luvulla, että 
Saksa kärsii samanaikaisesti sekä kapitalismin 
kehityksestä että sen kehittymättömyydestä. 
40-luvulla se kärsi kapitalismin kehittymättömyy­
destä sitäkin enemmän. Kapitalismi oli murtanut 
talonpoikaiselämän vanhat perustat; Saksassa 
aikaisemmin kukoistaneen käsiteollisuuden oli 
nyt kestettävä sille ylivoimainen konetuotannon 
kilpailu. Käsityöläiset köyhtyivät ja joutuivat 
vuosi vuodelta yhä tukalampaan riippuvuuteen 
ylösostajista. Samaan aikaan talonpoikien oli 
kannettava monia' sellaisia rasituksia tilanherro­
jen ja valtion hyväksi, jotka entisaikaan eivät 
tainneet olla niin rasittavia, mutta 40-luvulla 
muuttuivat entistä raskaammiksi, sillä vastasivat 
yhä vähemmän talonpoikaiselämän tosiasiallisia 
olosuhteita. Talonpoikien köyhyys saavutti häm­
mästyttävät mittasuhteet; kulakista tuli maaseu­
dun täysivaltainen herra; hän osti usein talon­
pojilta kasvavan viljan; kerjuusta tuli tois- 
paikkaisten ansiotöiden laji. Silloiset tutkijat 
viittasivat yhteisöihin, joissa muutamasta tuhan­
nesta perheestä vain muutama sata ei harjoittanut 
kerjuuta. Toisin paikoin talonpojat käyttivät 
ravinnokseen raatoja, mikä on miltei kerrassaan

318



uskomatonta, mutta siitä on aikanaan kirjoitettu 
saksalaisessa" lehdistössä. Maaseudulta poistuta 
tuaan talonpojat eivät löytäneet riittävästi ansio­
työtä teollisuuskeskuksista, ja lehdistö totesi 
työttömyyden sekä sen aiheuttaman maastamuu­
ton kasvaneen.

Yksi silloisista edistyksellisimmistä julkaisuista 
kuvasi seuraavasti työtätekevien joukkojen ase­
maa: »Sata tuhatta kehrääjää Ravensbergin 
alueella ja saksalaisten isänmaan muilla paikka­
kunnilla eivät enää pysty elämään työllään, he 
eivät löydä menekkiä tuotteilleen (kysymys on 
etupäässä käsityöläisistä), he etsivät työtä ja lei­
pää eivätkä löydä kumpaakaan, sillä heidän 
on vaikea, jollei mahdotonkin löytää muuta ansio­
työtä kuin kehruu. Työläisten kesken on käyn­
nissä tavaton kilpailu kerrassaan mitättömästä 
maksusta.»*99

Kansan siveellinen taso tietenkin aleni. Van­
hojen taloussuhteiden hajoamista vastasi vanho­
jen siveyskäsitteiden horjuminen. Silloiset sano­
malehdet ja aikakauslehdet valittivat'alituiseen 
työläisten juoppoutta, sukupuolihaureutta, heidän 
keskuudessaan rinnan työpalkkojen alenemisen 
kanssa yltyvää keikarointia ja tuhlaavaisuutta. 
Saksalaisessa työmiehessä ei vielä näkynyt merk­
kejä uudesta siveellisyydestä, siitä siveellisyy­
destä, joka myöhemmin alkoi kehittyä nopeasti 
itse kapitalismin kehityksen aiheuttaman uuden 
vapausliikkeen perustalla. Joukkojen vapausliike 
ei silloin ollut vielä alkanut. Joukkojen mykkä 
tyytymättömyys ilmeni aika ajoin vain toivotto­
mina lakkoina, tavoitteettomina kapinoina ja jär­
jettömänä koneiden rikkomisena. Saksalaisten 
työläisten päässä alkoi jo syttyä tajunnan kipi­
nöitä. Kirjasta, joka vanhan järjestyksen aikana

* »Der Gesellschaftsspiegel», Barid I. S. 78. [»Yhteiskunnan 
peili», I nide, s. 78.] M veatfaleniata sa a tu  k ir jo ttu a .

319



oli tarpeeton ylellisyysesine, tuli uuden järjes­
tyksen aikana välttämättömyysesine. Työläiset 
alkoivat lukea innokkaasti.

Tällainen oli asiaintila, joka saksalaisen luke­
neiston (der Gebildeten, kuten silloin sanottiin) 
järkevästi ajattelevan osan oli otettava huomioon. 
Mitä oli tehtävä, miten olisi voitu auttaa kansaa? 
Oli poistettava kapitalismi, lukeneisto vastasi. 
Osa saksalaista lukeneistoa otti ilomielin vastaan 
siihen aikaan ilmestyneet Marxin ja Engelsin 
teokset ja piti niitä uusina tieteellisinä todisteina 
kapitalismin poistamisen välttämättömyydestä. 
»Samaan aikaan kuin herrat liberaaliset poliiti­
kot puhalsivat uudella voimalla Listin suojelu- 
tariffin torveen koettaen uskotella... että he 
huolehtivat teollisuuden noususta pääasiallisesti 
työväenluokan etuja silmällä pitäen, ja heidän 
vastustajansa, vapaakaupan entusiastit, koettivat 
todistella, että se ei ollut lainkaan suojelutariffin 
seurausta, että Englannista tuli kukoistava klas­
sinen kauppa- ja teollisuusmaa,— tuohon erittäin 
sopivaan aikaan ilmestyi Englannin työväenluo­
kan asemaa koskeva Engelsin erinomainen kirja, 
joka rikkoi viimeisetkin harhakuvitelmat.100 Tuon 
kirjan ovat kaikki tunnustaneet erääksi uuden 
ajan parhaaksi teokseksi... Se todistaa kumoa­
mattomin perustein, millaiseen kuiluun on syök­
symässä yhteiskunta, joka ottaa kehityksensä 
periaatteeksi yksilöllisen ahnauden, niiden yksi­
tyisyrittäjien vapaan kilpailun, joille raha on 
jumala.»*

On siis poistettava kapitalismi, muussa tapauk­
sessa Saksa vajoaa samaan kuiluun, jonka poh­
jalla Englanti jo on. Engels on todistanut sen. 
Kuka sitten poistaa kapitalismin? Lukeneisto, die

* »Der Gesellschaftsspiegel», Band I. S. 86. Notizen und 
Nachrichten. [»Yhteiskunnan peili», I nide, s. 86. Tiedotuksia 
Ja uutisia.]

320



Gebildeten. Yksi tuollainen Gebildet sanoi Sak­
san erikoisuuden olevan nimenomaan siinä,, että 
saksalaisen lukeneiston kutsumuksena on kapita­
lismin poistaminen, kun taas »Lännessä (in den 
westlichen Ländern) sitä vastaan taistelevat etu­
päässä työläiset».* Miten saksalainen lukeneisto 
poistaa kapitalismin? Tuotannon järjestelyn väli­
tyksellä (Organisation der Arbeit)**. Mitä luke-' 
neiston on tehtävä tuotannon järjestämiseksi? 
Kölnissä 1845 ilmestynyt »Allgemeines Volks- 
blatt» ehdotti seuraavia toimenpiteitä:

1) Kansanvalistuksen edistäminen, luentosar­
jojen, konserttien yms. järjestäminen kansaa 
varten.

2) Suurten työhuoneiden järjestäminen työ­
läisiä, kotiteollisuuden harjoittajia ja käsityöläi­
siä varten, jotta he voisivat tehdä työtä omaksi 
hyväkseen eivätkä liikeyrittäjän tai ylösostajan 
hyväksi. »Allgemeines Volksblatt» toivoi, että 
ajan mittaan nuo käsityöläiset ryhmittyvät 
omasta aloitteestaan yhdistyksiksi.

3) Varastojen perustaminen niiden tuotteiden 
myyntiä varten, joita tulevat valmistamaan käsi­
työläiset, kotiteollisuuden harjoittajat sekä kan­
salliset työverstaat.

Nämä toimenpiteet pelastavat Saksan kapita­
lismin mätäpaiseilta. Näihin toimenpiteisiin ryh­
tymistä helpottaa se, lisää siteerattu lehti, että 
»toisin paikoin on jo alettu perustaa vakituisia 
varastoja, niin sanottuja teollisuusmessuja, joilla 
käsityöläiset voivat asettaa myytäväksi tavaroi­
taan» saaden niiden laskuun heti määrätyn lai­
nan... Edelleen kuvataan etuisuuksia, joita tästä

* Ks. Hessin artikkelia saman paksun aikakauslehden 
sam asta niteestä, s. 1 Ja seuraavat. Vrt. myös »Neue Anek- 
doten», herausgegeben von Carl Grfln, Darm stadt 1845, S. 2ZP. 
{»Uusia anekdootteja», Julkaissut Carl Grttn, Darm stadt 1845, 
s. 220.J Saksassa toisin kuin Ranskassa kapitalism ia vastaan 
taistelee Ja » ta k a a  v o ito n  s i i tä » sivistynyt vähemmistö.

** {työn järjestely.]

21 -  190 321



kaikesta juontuu niin tuottajalle kuin kuluttajal­
lekin.

Kapitalismin poistaminen näyttää helpoim­
malta siellä, missä se on vielä heikosti kehittynyt. 
Siksi saksalaiset utopistit korostivat usein ja 
halukkaasti sitä seikkaa, että Saksa ei ole vielä 
Englanti; Heinzen oli valmis jopa suorastaan 
kiistämään tehdasproletariaatin olemassaolon 
Saksassa. Koska utopisteille oli tärkeintä saada 
todistetuksi »yhteiskunnalle» tuotannon organi­
saation välttämättömyys, niin ajoittain he siirtyi­
vät helposti ja huomaamattaan niiden henkilöiden 
näkökannalle, jotka väittivät, että saksalainen 
kapitalismi ei voi enää sille ominaisten ristirii­
tojen vuoksi kehittyä edelleen, että sisämarkkinat 
ovat jo ylikuormitettuja, että väestön ostokyky 
pienenee, että ulkomaanmarkkinoiden valtauk­
sesta on vähän toiveita jâ  että siitä syystä jalos­
tusteollisuudessa työskentelevien työläisten määrä 
tulee väistämättä jatkuvasti pienenemään. Tälle 
näkökannalle asettui useita kertoja siteeraamam­
me aikakauslehti »Der Gesellschaftsspiegel»*, 
yksi silloisten saksalaisten utopistien tärkeim­
mistä äänenkannattajista, sen jälkeen kun oli 
ilmestynyt L. Buhlin mielenkiintoinen kirjanen 
»Andeutungen iiber die Noth der arbeitenden 
Klassen und iiber die Aufgabe der Vereine zum 
Wohl derselben», Berlin 1845**.

Buhl kysyi siinä: pystyvätkö työväenluokan 
elintason kohottamiseksi perustetut liitot suoriu­
tumaan tehtävästään? Vastaukseksi tähän kysy­
mykseen hän esitti toisen, nimittäin kysymyksen 
siitä, mistä johtuu työväenluokan nykyinen köy­
hyys.

* [»Yhteiskunnan peili».]
** [»Työtätekevien luokkien tarpeista Ja niiden aseman 

parantamiseksi perustettujen liittojen tehtävistä», Berliini 1845.]

322



Buhl sanoo, että köyhä ja proletaari eivät ole 
samaa. Köyhä ei halua tai ei voi tehdä työtä; 
proletaari etsii työtä; hän pystyy työhön, mutta 
sitä ei ole, ja hän vajoaa kurjuuteen. Tätä 
ilmiötä ei tunnettu ollenkaan menneinä aikoina, 
vaikka aina on ollut köyhiä ja aina on ollut sor­
rettuja, esimerkiksi maaorjatalonpoikia.

Mistä ilmaantui proletaari? Hänet loi kilpailu. 
Kilpailu mursi vanhat tuotantoa kahlinneet siteet 
ja sai aikaan teollisuuden ennen näkemättömän 
kukoistuksen. Se pakotti myös yrittäjät alenta­
maan tuotteidensa hintoja. Siksi he koettavat 
pienentää työpalkkaa tai työntekijäin määrää.
Tämä viimeksi mainittu tavoite saavutetaan 
parantamalla koneita, jotka heittävät kadulle 
suuren määrän työläisiä. Sitä paitsi käsityöläiset 
eivät kestä kilpailua konetuotannon kanssa ja 
niin ikään muuttuvat proletaareiksi. Palkka ale­
nee jatkuvasti. Buhl tuo esimerkiksi kangaspai- 
notuotannon, joka kukoisti Saksassa jo 20-lu- 
vulla. Silloin palkat olivat hyvin suuret. Hyvä 
työmies saattoi ansaita 18—20 taaleria viikossa. 
Palkat alenivat kuitenkin huimaavasti, kun 
ilmaantui koneita ja niiden mukana naisten ja 
lasten työtä. Vapaan kilpailun periaate vaikuttaa 
siten aina ja kaikkialla, missä se pääsee val­
lalle. Se johtaa ylituotantoon ja ylituotanto vuo­
rostaan työttömyyteen. Mitä pitemmälle kehittyy 
suurteollisuus, sitä enemmän kasvaa työttömyys, 
sitä pienemmäksi käy teollisuuslaitoksissa työs­
kentelevien työläisten määrä. Se seikka, että 
mainitut vitsaukset esiintyvät vain teollisuus­
maissa eivätkä maanviljelyä harjoittavat valtiot 
tunne niitä, todistaa asianlaidan olevan todella 
siten. Vapaan kilpailun aiheuttama asiaintila 
taas on tavattoman vaarallinen yhteiskunnalle 
(fur die Gesellschaft), ja siksi yhteiskunta ei voi 
olla välinpitämätön sen suhteen. Mitä yhteiskun-

21*
323



nan olisi tehtävä? Tässä Buhl käsittelee kysy­
mystä, joka on niin sanoaksemme hänen teok­
sensa peränurkassa, nimittäin: pystyykö yleensä 
mikään liitto hävittämään työväenluokan köy­
hyyttä?

Berliinin paikallinen liitto työväenluokan aut­
tamiseksi otti tavoitteekseen »pikemminkin estää 
kurjuuden syntymistä vastaisuudessa kuin pois­
taa olemassaolevaa kurjuutta». Buhl vetosikin nyt 
tuohon liittoon. Miten ehkäisette kurjuuden syn­
tymisen tulevaisuudessa, hän kysyi; mitä teette 
siinä tarkoituksessa? Nykyaikaisen työläisen 
kurjuus juontuu työn kysynnän puutteesta. Työ­
läinen ei kaipaa armopalaa, vaan työtä. Mistä 
liitto voi tarjota työtä? Työn kysynnän lisään­
tymiseksi olisi tarpeen työn tuotteiden kysynnän 
lisääntyminen. Tuo kysyntä taas pienenee työ­
tätekevien joukkojen palkan pienenemisen vuok­
si. Tai ehkä liitto avaa uusia, markkinoita? Buhl 
ei pitänyt sitäkään mahdollisena. Hän teki joh­
topäätöksen, että Berliinin liiton ratkaistavak­
seen asettama tehtävä oli vain »hyväntahtoinen 
harhaluulo».

Buhl neuvoi berliiniläistä liittoa miettimään 
syvällisemmin työväenluokan kurjuuden syitä, 
ennen kuin ryhtyy taisteluun sitä vastaan. Hän 
ei antanut merkitystä paUiatiiveitte. »Työnvälitys­
toimistot, säästökassat, eläkekassat ynnä muut 
sen kaltaiset voivat tietenkin parantaa muuta­
mien erillisten henkilöiden asemaa, mutta eivät 
kisko pois paheen juuria.» Eivätkä yhdistykset­
kään kisko niitä pois: »Yhdistyskään ei voi pelas­
tua kilpailun raskaalta välttämättömyydeltä (dura 
necessitas).»

Bulliin kirjasen mukaan on vaikea päätellä 
tarkasti, mitä hän piti paheen poistamisen kei­
nona. Hän ikään kuin vihjaili, että asian aut­
tamiseksi olisi tarpeen valtion sekaantuminen,

324



ja lisäsi kuitenkin, että tuon sekaantumisen tulos 
olisi epäilyttävä. Joka tapauksessa hänen kirja- 
sensa teki voimakkaan vaikutuksen silloiseen 
saksalaiseen lukeneistoon. Eikä suinkaan petty­
misen mielessä. Päinvastoin siinä nähtiin työn 
järjestelyn välttämättömyyden uusi todiste.

Aikakauslehti »Der Gesellschaftsspiegel»* sa­
noo Buhlin kirjasesta seuraavaa.

»Tunnettu berliiniläinen kirjailija L. Buhl jul­
kaisi teoksensa ’Andeutungen’ jne. Hän olettaa — 
ja me olemme samaa mieltä — että työväenluo­
kan onnettomuudet johtuvat tuotantovoimien 
liikarunsaudesta; että tuo liikarunsaus on vapaan 
kilpailun sekä fysiikan ja mekaniikan alalla 
tehtyjen uusimpien löytöjen ja keksintöjen seu­
rausta; että ammattikuntiin ja korporaatioihin 
palaaminen olisi yhtä vahingollista kuin löytöjen 
ja keksintöjen tekemisen vaikeuttaminen; että 
siitä syystä olemassaolevien yhteiskunnallisten 
olosuhteiden vallitessa (kursivointi arvostelijan) 
ei ole tehokkaita keinoja työläisten auttamiseksi. 
Mikäli oletetaan, että nykyaikaiset itsekkäät 
yksityisyritteliäisyyden suhteet pysyvät muuttu­
mattomina, on oltava samaa mieltä Buhlin kanssa 
siitä, että mikään liitto ei pysty hävittämään ole­
massaolevaa kurjuutta. Tuo olettamus ei kuiten­
kaan ole ehdottoman välttämätön. Päinvastoin, 
saattaisi syntyä ja syntyykin jo liittoja, joiden 
tavoitteena on yhteiskuntamme edellämainitun 
itsekkään perustan poistaminen rauhanomaista 
tietä. Hallituksen ei vain pidä vastustaa tällaista 
liittojen toimintaa.»

On selvä, että arvostelija ei ole ymmärtänyt tai 
ei ole halunnut ymmärtää Buhlin ajatusta, mutta 
sillä ei ole merkitystä meille. Me tarkastelimme 
Saksaa vain siinä tarkoituksessa, että sen

* [»Yhteiskunnan peiliä.

325



historian antamien opetusten avulla voisimme pa­
remmin päästä selville nykyisen Venäjän eräistä 
älyllisistä virtauksista. Siinä mielessä taas sak­
salaisen 40-luvun lukeneiston liike sisältää pal­
jon opettavaista meitä varten.

Ensinnäkin Buhlin perustelu muistuttaa meille 
hra N. —onin perustelua. Kumpikin aloittaa siitä, 
että osoittaa työn kysynnän vähenemisen ja siis 
myös työläisten määrän suhteellisen pienenemi­
sen syyksi tuotantovoimien kehityksen. Kumpikin 
puhuu tavaroiden liikarunsaudesta sisämarkki­
noilla ja siitä juontuvasta työvoiman kysynnän 
jatkuvan pienenemisen väistämättömyydestä. 
Buhl ei nähtävästi tunnustanut mahdolliseksi 
sitä, että saksalaiset valloittaisivat ulkomaan- 
markkinoita; hra N. —on ei kerta kaikkiaan tun­
nustanut sitä mahdolliseksi venäläisille teollisuu- 
denharjoittajille. Vihdoin kummaltakin heistä jäi 
kokonaan tutkimatta tuo kysymys ulkomaan- 
markkinoista: kumpikaan ei esittänyt ainuttakaan 
vakavaa todistetta mielipiteensä vahvistukseksi.101

Buhl ei tehnyt tutkimuksestaan mitään muuta 
ilmeistä johtopäätöstä kuin sen, että työväen­
luokan asemaa olisi harkittava syvällisesti ennen 
kuin sitä ryhdytään parantamaan. Hra N. —on 
teki sen johtopäätöksen, että yhteiskuntamme rat­
kaistavana on tosin vaikea mutta ei ratkaise­
maton tehtävä: kansallisen tuotannon järjestely. 
Kun Buhlin katsomuksia täydennetään niillä 
ajatuksilla, joita niiden suhteen lausui lainaa­
mamme »Der Gesellschaftsspiegel» lehden arvos­
telija, niin saadaan juuri hra N. —onin johtopää­
tös. Hra N. —on=Buhl +  arvostelija. Tämä
»kaava» johdattaa mieleen seuraavaa.
- Hra N. —onia nimitetään meillä marxilaiseksi 
ja vieläpä ainoaksi »todelliseksi» marxilaiseksi. 
Voidaanko silti sanoa, että Buhlin ja arvostelijan 
40-luvun Saksan tilannetta koskevien katsomus-

326



ten summa olisi sama kuin Marxin samaa tilan­
netta koskevat katsomukset? Toisin sanoen, oliko 
arvostelijan täydentämä Buhl marxilainen ja 
vieläpä ainoa todellinen marxilainen, par excel- 
ience* marxilainen? Ei tietenkään. Siitä, että 
Buhl osoitti ristiriidan, johon kapitalistinen 
yhteiskunta joutuu tuotantovoimien kehityksen 
vuoksi, ei vielä seuraa, että hän olisi ollut Mar1 
xin näkökannalla. Hän tarkasteli noita ristiriitoja 
hyvin abstraktiselta näkökannalta ja yksin jo 
siitä syystä hänen tutkimuksensa hengellä ei ollut 
mitään yhteistä Marxin katsomusten kanssa. 
Buhlia kuunneltuaan olisi saattanut luulla, että 
saksalainen kapitalismi tukahtuu aivan piakkoin 
oman kehityksensä taakan alle, että sillä ei ole 
enää ulospääsyä, että elinkeinoammatit on kapi- 
taloitu lopullisesti ja saksalaisten työläisten 
määrä vähenee nopeasti. Marx ei lausunut tuol­
laisia katsomuksia. Päinvastoin, hän sanoi aivan 
muuta, kun sattui puhumaan 40-luvun lopulla ja 
varsinkin 50-luvun alussa saksalaisen kapitalis­
min lähikohtaloista. Ainoastaan henkilöt, jotka 
eivät lainkaan ymmärrä Marxin katsomuksia, 
saattoivat tunnustaa saksalaiset N. —onit todelli­
siksi marxilaisiksi.**

* [ennen muuta.]
** Silloisessa Saksassa oli paljon m itä erilaisim pia suun­

tauksia edustavia N. —oneja. M erkittävimpiä taisivat olla v a n ­
h o illise t. Esimerkiksi tohtori Karl Vollgraf, ordentlicher Profes- 
eor der Rechte [vakinainen oikeustieteen professori], kuvasi 
tavattom an pitkänimisessä kirjassaan (»Von der iiber und 
unter ihr naturnothwendiges Mass erw eiterten und herabge- 
driickten Concurrenz in allen Nahrungs- und Erwerbszweigen 
des bQrgerlichen Lebens, als der nächsten Ursache des allge- 
meinen, alle Klassen m ehr oder weniger druckenden Noth- 
standee in Deutschland, insonderheit des Getreidewuchers, sowie 
von den Mitteln zu ihrer Abstellung», Darm stadt 1848) [»Kil­
pailusta ravintoainetuotannon kaikilla aloilla sekä kaikilla 
väestön laajoja tarpeita  tyydyttävillä teollisuudenaloilla; kil­
pailusta, joka ylittää luonnollisen välttäm ättömyyden puitteet 
tai ei saavuta n iitä ; kilpailusta Saksan yleisen puutteen lähim ­
pänä tekijänä, joka painaa enemmäseä ta i vähemmässä m ää­
rässä kaikkia luokkia, varsinkin viljakeinottelun tekijänä, sekä 
toim enpiteistä sen poistamiseksi», Darm stadt 1848} »saksalaisen 
isänmaan» taloudellista asemaa häm m ästyttävän sam ankaltai-

327



Saksalaiset N. — onit järkeilivät yhtä abstrakti- 
sesti kuin meidän nykyiset Buhlimme ja Vollgra- 
fimme. Abstraktinen järkeily johtaa erehdyksiin 
jopa niissäkin tapauksissa, kun lähtökohtana on 
aivan oikea periaate. Tiedättekö, lukija, mitä on 
d’Alembertin antifysiikka? D’Alembertilla oli 
tapana sanoa, että hän voi todistaa kaikkein 
kiistattomimpien fysiikan lakien perusteella sel­
laisten ilmiöiden kiertämättömyyden, jotka ovat 
kerrassaan mahdottomia todellisuudessa. Täytyy 
vain kunkin kyseisen lain vaikutusta seuratessa 
unohtaa joksikin aikaa, että on olemassa toisiakin 
lakeja, jotka muuttavat sen vaikutusta. Tulos on 
varmasti kerrassaan mieletön. D’Alembert esitti 
tämän todisteeksi muutamia todella loistavia esi­
merkkejä ja aikoi jopa kirjoittaa vapaa-aikanaan 
kokonaisen antifysiikan. Herrat Vollgrafit ja 
N. —onit kirjoittavat vakavissaan eivätkä leikil­
lään antitaloustiedettä. He menettelevät näin. He

sesti kuin oli kuvattu Venäjän taloudellinen asema kirjassa 
»Maareformin Jälkeisen yhteiskunnallisen taloutemme kuvauk­
sia». Vollgraf niin ikään kuvasi asian siten, ikään kuin 
tuotantovoimien kehitys olisi jo johtanut teollisuudessa työs­
kentelevien työläisten määrän suhteelliseen pienenemiseen 
»vapaan kilpailun vaikutuksesta». Hän on kuvannut yksityis­
kohtaisemmin kuin Buhl työttömyyden vaikutusta kotimaan- 
markkinoiden tilaan. Yhden teollisuudenalan tuottajat ovat 
samanaikaisesti toisten alojen tuotteiden kuluttajia, -mutta 
koska työttömyys tekee tuottajat maksukyvyttömiksi, niin 
kysyntä pienenee, minkä seurauksena työttömyys muuttuu 
yleiseksi Ja syntyy täydellinen pauperismi (völliger Pauperis- 
musj... »Koska talonpoihaistokin vararikhoutuu kohtuuttoman 
kilpailun seurauksena, niin koittaa täydellinen fcfiminnan 
lamaannus. Yhteiskunnallinen organismi mätänee, sen fysio­
logisten prosessien seurauksena ilmaantuu villi massa, nälkä 
saattaa tuon massan käymistilaan, jota ei voida ehkäistä val­
tiollisin rankaisutoimin eikä edes aseen voimin.» Maaseudulla 
vapaa kilpailu Johtaa talonpoikien maapalstojen pirstomiseen. 
Yhdessäkään talonpoikaistaloudessa työvoimalle ei riitä työtä 
ympäri vuoden. »Näin ollen tuhansissa kylissä, varsinkin 
niukkakasvuisillä paikkakunnilla, melkein samalla tavalla kuin 
Irlannissa köyhät talonpojat seisovat työttöminä ja toimetto­
mina talonsa ovella. Kukaan heistä ei pysty auttamaan tois­
taan, sillä he kaikki omistavat iiian vähän, kaikilta puuttuu 
ansioita, kaikki etsivät työtä eivätkä löydä sitä.» Vollgraf 
keksi puolestaan »vapaan kilpailun» tuhoisaa vaikutusta 
vastaan suunnattuja »toimenpiteitä», joskaan ei sosialistisen 
aikakauslehden »Der Gesellschaftsspiegel» hengessä.

328



ottavat tietyn kiistattoman taloudellisen lain ja 
osoittavat aivan oikein-sen tendenssin; sitten he 
unohtavat, että tämän lain toteutuminen elämässä 
on kokonainen historiallinen prosessi, ja kuvaa­
vat asian ikään kuin tuon lain tendenssi olisi 
jo kokonaisuudessaan toteutunut elämässä siihen 
mennessä, kun he alkoivat kirjoittaa tutkiel­
miaan. Jos tällöin kyseessä oleva Vollgraf, Buhl 
tai N. —on kasaa röykkiöittäin vaikkapa huonosti 
sulatettua tilastoaineistoa ja alkaa lainailla 
Marxia sopivasti tai sopimattomasti, niin hänen 
»kuvauksensa» alkaa vaikuttaa tieteelliseltä, 
»Pääoman» tekijän hengessä laaditulta vakuut­
tavalta tutkielmalta. Se on kuitenkin näköharha 
eikä mikään muu.

Se kiistaton seikka, että esimerkiksi Vollgrafin 
ennustus Saksan yhteiskunnallisen organismin 
mätänemisen suhteen jäi kokonaan toteutumatta, 
osoittaa hänen jättäneen ottamatta huomioon 
monia seikkoja tuon maan aikansa talous­
elämää eritellessään. Ja jopa kunnianarvoisa 
S. N. Krivenkokin ymmärtää helposti sen, että 
hra N. —on vetoaa aivan suotta Marxiin, samoin 
kuin hra J. Zukovski turvautui aikoinaan suotta 
integraalilaskentaan.

Vastoin niiden herrojen mielipidettä, jotka 
moittivat Marxia yksipuolisuudesta, Marx ei mil­
loinkaan tarkastellut kyseisen maan taloudellista 
kehitystä irrallisena niistä yhteiskunnallisista 
voimista, jotka kasvoivat sen pohjalta ja vaikut­
tivat vuorostaan sen tulevaan suuntaukseen 
(toistaiseksi tämä ei ole teille vielä aivan selvää, 
mutta kärsivällisyyttä, hra S. N. Krivenko!). On 
annettu tietty taloudellinen tila ja siten on annet­
tu tietyt yhteiskunnalliset voimat, joiden vaiku­
tus kuvastuu ehdottomasti tuon tilan tulevassa 
kehityksessä (menetättekö malttinne, hra Kri­
venko? Tässä havainnollinen esimerkki). Oli

329



annettu alkuperäisen kapitalistisen kasautumi­
sen aikaisen Englannin talouselämä. Siten oli 
annettu ne yhteiskunnalliset voimat, jotka muu­
ten pitivät istuntojaan Englannin silloisessa par­
lamentissa. Noiden yhteiskunnallisten voimien 
vaikutus oli annetun taloudellisen tilan jatkuvan 
kehityksen välttämätön ehto, ja niiden vaiku­
tuksen suunnan määräsivät tuon tilan ominai­
suudet.— On annettu nykyisen Englannin talou­
dellinen tila; täten on annettu sen nykyiset 
yhteiskunnalliset voimat, joiden vaikutus tuntuu 
Englannin tulevassa taloudellisessa kehityksessä. 
Kun Marx teki sitä, mitä eräät ovat suvainneet 
sanoa arvailuksi, hän otti huomioon nuo yhteis­
kunnalliset voimat eikä kuvitellut, että niiden 
vaikutuksen voisi lakkauttaa mielensä mukaan 
jokin ryhmä henkilöitä, joiden voimanlähteenä 
ovat heidän hyvät aikomuksensa (»Mit der 
Griindlichkeit der geschichtlichen Action wird 
der Umfang der Masse zunehmen, deren Adtion 
sie ist»).*

Saksalaiset 40-luvun utopistit järkeilivät 
toisin. Asettaessaan ratkaistavakseen tiettyjä 
tehtäviä he pitivät silmällä ainoastaan maansa 
taloudellisen tilan hankaluuksia ja unohtivat 
tutkia niitä yhteiskunnallisia voimia, jotka kas- 
voivat esiin tuosta tilasta. Edellä mainittu arvos­
telija pohdiskeli: kansamme taloudellinen asema 
on surkuteltava, ratkaistavanamme on siis vai­
kea mutta ei ratkaisematon tuotannon järjeste­
lyn tehtävä. Eivätkö tuota järjestelyä tule estä­
mään ne samaiset yhteiskunnalliset voimat, jotka 
ovat kasvaneet. surkuteltavan taloudellisen ase­
man pohjalta? Tätä hyväntahtoinen arvostelija ei 
kysynyt itseltään. Utopisti ei milloinkaan anna

* (»Historiallisen toiminnon perusteellisuuden kasvaessa 
tulee kasvamaan myös sen joukon mfifirfi, jonka toimintoa 
se on.»}

330



riittävästi arvoa aikakautensa yhteiskunnallisille 
voimille siitä yksinkertaisesta syystä, että hän 
asettaa itsensä aina yhteiskunnan yläpuolelle, 
kuten Marx sanoi. Siitä samasta syystä ja niin 
ikään Marxin lausuman mukaan kaikki utopis­
tin laskelmat ovat »ohne Wirth gemacht»* ja 
koko hänen »kritiikkinsä» on vain täydellistä 
kritiikin puuttumista, kyvyttömyyttä katsoa kriit­
tisesti häntä ympäröivään todellisuuteen.

Tuotannon järjestelyn kyseisessä maassa voi­
vat toteuttaa vain ne yhteiskunnalliset voimat, 
joita tuossa maassa on. Mitä tarvitaan tuotannon 
järjestelyä varten? Tuottajien tietoista suhtautu­
mista tuotantoprosessiin, joka on otettu kaikessa 
monimutkaisuudessaan ja kokonaisuutena. Siellä, 
missä ei vielä ole tuota tietoista suhtautumista, 
tuotannon järjestelyn saattavat esittää lähimpänä 
yhteiskunnallisena tehtävänä vain henkilöt, jotka 
ovat jääneet iäkseen parantumattomiksi utopis­
teiksi, vaikka he lausuisivatkin viisi miljardia 
kertaa Marxin nimen mitä suurimmalla kunnioi­
tuksella. Mitä hra N. —on puhuu tuottajien tietoi­
suudesta surullisen kuuluisassa kirjassaan? Ei 
kerrassaan mitään, hän panee toiveensa »yhteis­
kunnan» tietoisuuteen. Mikäli hänet tämän jäl­
keen voidaan ja tulee tunnustaa todelliseksi mar­
xilaiseksi, niin emme näe syytä olla tunnusta­
matta hra Krivenkoa aikamme ainoaksi todelli­
seksi hegeliläiseksi, par excellence** hegeliläi­
seksi.

On jo aika lopettaa. Mitä tuloksia antoi meille 
verrannollis-historiallinen menetelmämme? El­
lemme erehdy, niin seuraavia:

1) Heinzenin ja hänen aatetovereidensa var­
ma käsitys siitä, että Marxin omat katsomukset

* [»ilman isäntää tehtyjä».]
** [ennen muuta.]

331



tuomitsivat hänet toimettomuuteen Saksassa, 
osoittautui hölynpölyksi. Samanlaiseksi hölynpö­
lyksi osoittautui myös hra Mihailovskin varma 
usko siihen, että Marxin katsomuksia meillä 
nykyään kannattavat henkilöt eivät muka voi 
tuottaa hyötyä Venäjän kansalle, vaan päinvas­
toin tekevät sille vahinkoa.

2) Buhlien ja Vollgrafien katsomukset, jotka 
koskivat Saksan silloista taloudellista tilaa, 
osoittautuivat abstraktisuutensa vuoksi suppeiksi, 
yksipuolisiksi ja virheellisiksi. Voidaan epäillä, 
että Venäjän tuleva taloushistoria ilmentää sa­
mankaltaisia puutteita hra N.—onin katsomuk­
sissa.

3) Henkilöt, jotka asettivat lähitehtäväkseen 
40-luvulla Saksassa tuotannon järjestelyn, olivat 
utopisteja. Samanlaisia utopisteja ovat henkilöt, 
jotka puhuvat tuotannon järjestelystä nykyisellä 
Venäjällä.

4) Historia on pyyhkäissyt pois saksalaisten 
40-luvun utopistien harhakuvitelmat. On syytä 
olettaa, että venäläisten utopistiemme harhaku­
vitelmat joutuvat saman kohtalon omiksi. Kapi­
talismi pani naurunalaisiksi ensin mainitut; mur­
tunein mielin ennustamme, että se panee naurun­
alaisiksi viimeksi mainitutkin.

Eikö noista harhakuvitelmista ollut mitään 
hyötyä Saksan kansalle? Taloudellisessa suhtees­
sa ei kerrassaan mitään tai mikäli vaaditte tar­
kempaa sanontaa, tuskin mitään. Tuskin mitkään 
käsityötuotteiden myyntimessut ja tuskin mit­
kään yritykset perustaa tuotannollisia yhty­
miä helpottivat edes sadan saksalaisen tuotta­
jan asemaa. Mutta ne myötävaikuttivat noiden 
tuottajien itsetajunnan heräämiseen ja siten toi­
vat heille suurta hyötyä. Saksalaisen lukeneiston 
valistustoiminta — koulut, lukutuvat yms.— toi 
yhtä suurta hyötyä, ja vieläpä suoranaista eikä

332



välillistä. Saksan kansalle vahingollisia kapitalis­
tisen kehityksen seurauksia voitiin kunakin ky­
seisenä aikana lieventää tai poistaa sikäli, mikäli 
kehittyi saksalaisten tuottajien itsetajunta. Marx 
ymmärsi tämän paremmin kuin utopistit, ja siksi 
hänen toimintansa oli paljon hyödyllisempää 
Saksan kansalle.

Samoin käy eittämättä Venäjälläkin. Ei seji 
kauempana kuin »Russkoje Bogatstvon» vuoden 
1894 lokakuun numerossa hra S. N. Krivenko 
»puuhasi», kuten meillä sanotaan, venäläisen 
tuotannon järjestelyä. Noilla »puuhillaan» hra 
Krivenko ei saa poistetuksi mitään eikä onnellis­
tetuksi ketään. Hänen »puuhansa» ovat kömpe­
löitä, taitamattomia ja hyödyttömiä, mutta jos ne 
kaikista noista kielteisistä puolistaan huolimatta 
saavat hereille edes yhdenkään tuottajan itseta- 
junnan, osoittautuvat ne hyödyllisiksi, ja siitä 
seuraa, että hra Krivenko ei ole elänyt maan 
päällä ainoastaan tehdäkseen loogisia virheitä tai 
kääntääkseen väärin otteita hänelle »epämiellyt­
tävistä» vieraalla kielellä kirjoitetuista artikke­
leista. Meidänkin kapitalismimme vahingollisia 
seurauksia vastaan voidaan taistella vain sikäli, 
mikäli tulee kehittymään tuottajan itsetajunta. 
Näistä sanoistamme herrat subjektivistit voivat 
nähdä, ettemme ole lainkaan »karkeita materia­
listeja». Mikäli olemme »suppeita», niin ainoas­
taan yhdessä mielessä, nimittäin siinä, että ase­
tamme ratkaistavaksemme ennen kaikkea ker­
rassaan idealistisen tehtävän..

Näkemiin nyt sitten, herrat vastustajamme. 
Nautimme suuresti jo edeltä käsin vastaväitteis­
tänne. Pitäkää, herrat, kuitenkin silmällä hra 
Krivenkoa. Hän taitaa kirjoittaa mukiinmene- 
västikin, ainakin tunnepitoisesti, mutta oivallus­
ta — juuri sitä häneltä puuttuu!



L iite  1

VIELÄ KERRAN HRA MIHAILOVSKI, 
VIELÄ KERRAN »TRIADI»

Hra Mihailovski lausui jälleen »Russkoje 
Bogatstvon» lokakuun numerossa hra P. Stru- 
vea vastaan väittäessään muutamia ajatuksia He­
gelin filosofiasta ja »taloudellisesta» materialis­
mista.102

Hänen sanojensa mukaan materialistinen his­
toriankäsitys ja taloudellinen materialismi eivät 
ole yhtä ja samaa. Taloudelliset materialistit 
johtavat kaiken talouselämästä. »Entä jos rupean 
etsimään paitsi yhteiskunnan oikeudellisten ja 
poliittisten laitosten, filosofisten tai muiden kat­
somusten juurta tai perustaa myös sen taloudel­
lista rakennetta sen jäsenten rotu- tai heimoeri- 
koisuuksista: heidän pääkallonsa pituuden ja 
leveyden suhteesta, kasvokulman luonteesta, 
leukaluun koosta ja asennosta, rintakehän koos­
ta, lihasvoimasta jne. tai toisaalta puhtaasti 
maantieteellisistä tekijöistä: Englannin saari- 
asemasta, Aasian aroseudun luonteesta, Sveitsin 
vuoristomaan luonnosta, pohjolan jokien jäätymi­
sestä jne.— eikö se ole materialistista historian­
käsitystä? Historiallisena teoriana taloudellinen 
materialismi on tietenkin vain materialistisen 
historiankäsityksen yksityistapaus...»*

* »Russkoje Bogatstvo», lokakuu 1894, II osasto, s. 50.

334



Montesquieu oli taipuvainen selittämään kan­
sojen historiallista kohtaloa »puhtaasti maantie­
teellisillä tekijöillä». Hän oli epäilemättä mate­
rialisti, koska pysytteli johdonmukaisesti noiden 
tekijöiden kannalla. Nykyaikainen dialektinen 
materialismi, kuten huomasimme, ei jätä otta­
matta huomioon maantieteellisen ympäristön vai­
kutusta yhteiskunnan kehitykseen. Se ottaa vain 
paremmin selville, millä tavalla maantieteelliset 
tekijät vaikuttavat »yhteiskunnalliseen ihmi­
seen». Se osoittaa, että maantieteellinen ympä­
ristö turvaa ihmisille suuremman tai pienemmän 
mahdollisuuden tuotantovoimiansa kehitykseen 
ja siten työntää heitä enemmän tai vähemmän 
energisesti eteenpäin historiallisen kehityksen 
tietä. Montesquieu ajatteli näin: tietty maantie­
teellinen ympäristö aiheuttaa ihmisten tietyt fyy­
siset ja psyykkiset ominaisuudet, joiden seurauk­
sena ilmaantuu määrätty yhteiskuntarakenne. 
Dialektinen materialismi pitää tuota järkeilyä 
epätyydyttävänä ja on sitä mieltä, että maantie­
teellinen ympäristö vaikuttaa ennen kaikkea ja 
voimakkaimmin yhteiskunnallisten suhteiden 
luonteeseen, ja ne vuorostaan vaikuttavat ver­
rattomasti voimakkaammin ihmisten katsomuk­
siin, heidän tottumuksiinsa ja jopa fyysiseen 
kehitykseensäkin, kuin esimerkiksi ilmasto. 
Nykyaikainen maantiede (vetoamme jälleen 
Metsnikovin kirjaan ja ЁНзёе Reclusin kirjoitta­
maan esipuheeseen) on tässä tapauksessa täysin 
samaa mieltä dialektisen materialismin kanssa. 
Tuo materialismi on tietysti materialistisen 
historiankäsityksen yksityistapaus. Se selittää 
sitä kuitenkin täydellisemmin ja monipuoli­
semmin kuin muut »yksityistapaukset» voisivat 
sen tehdä. Dialektinen materialismi on mate­
rialistisen historiankäsityksen korkeinta kehi­
tystä .

335



Holbach sanoi, että kansojen historiallisen koh­
talon toisinaan määrää kokonaiseksi vuosisadaksi 
eteenpäin voimakkaan henkilön aivoissa hullaan­
tuneen atomin liikunta. Tuokin oli materialisti­
nen historiankäsitys. Se ei kuitenkaan pystynyt 
antamaan mitään historiallisten ilmiöiden selit­
tämisen mielessä. Nykyaikainen dialektinen ma­
terialismi on verrattomasti hedelmällisempi siinä 
suhteessa. Se on tietysti materialistisen historian­
käsityksen yksityistapaus, mutta nimenomaan se 
yksityistapaus, joka vain yksin vastaa tieteen 
nykyistä tilaa. Holbachin materialismin voimat­
tomuus aiheutti sen, että hänen seuraajansa pala­
sivat idealismiin: »mielipiteet hallitsevat maail­
maa». Dialektinen materialismi häätää nykyään 
idealismin sen viimeisistä asemista.

Hra Mihailovskista tuntuu, että johdonmukai­
nen materialisti olisi vain se, joka selittäisi kaikki 
ilmiöt molekylaarisen mekaniikan avulla. Nyky­
aikainen dialektinen materialismi ei voi löytää 
mekanistista historianselitystä. Tätä voitte pitää 
sen heikkona puolena. Mutta osaako nykyaikai­
nen biologia antaa mekanistisen selityksen lajien 
synnystä ja kehityksestä?— Ei osaa. Siinä on 
sen heikkous. Laplacen haaveilemalta nerolta 
puuttuisi tietenkin tuota heikkoutta. Emme kerta 
kaikkiaan silti tiedä, milloin tuo nero ilmaantuu, 
ja siksi tyydymme niihin selityksiin, jotka vas­
taavat parhaiten aikamme tiedettä. Tällainen on 
meidän »yksityistapauksemme».

Dialektinen materialismi sanoo, että ihmisten 
tajunta ei määrää heidän olemistaan, vaan päin­
vastoin heidän olemisensa määrää heidän tajun­
tansa; että yhteiskunnan kyseisen tilan käsittämi­
seen on etsittävä avainta kyseisen yhteiskunnan 
talouselämästä eikä filosofiasta. Hra Mihailovski 
tekee tämän johdosta muutamia huomautuksia, 
eräässä niistä sanotaan:

336



»...Materialistisosiologien peruskaavan kieltei­
siin puoliin (!) sisältyy protesti tai vastavaiku­
tus nähtävästi hegeliläistä filosofiaa vastaan eikä 
yleensä filosofiaa vastaan. Nimenomaan se ’selit- 
ti olemisen johtuvan tajunnasta’... taloudellisen 
materialismin perustanlaskijat ovat hegeliläisiä 
ja siinä ominaisuudessa jankuttavat niin itsepin­
taisesti: ’ei johdu filosofiasta’, ’ei johdu tajun­
nasta’, koska eivät voi eivätkä yritäkään päästä 
pois hegeliläisen ajattelun kehästä.»*

Luettuamme nämä rivit mieleemme juolahti, 
että tässä tekijämme lähenee hra Karejevin esi­
merkkiä seuraten »synteesiä». Päättelimme itsek- 
semme, että hra Mihailovskin synteesi tulee tie­
tenkin olemaan hieman korkeampaa tasoa kuin 
hra Karejevin synteesi; hra Mihailovski ei rajoi­
tu toistamaan sitä G. I. Uspenskin kertomukses­
saan »Parantumaton» kuvaaman lukkarin aja­
tusta, että »sielu on erikoinen osa» ja että 
»samoin kuin materia omaa hyödykseen erilaisia 
mausteita, samoin niitä omaa sielukin»; hra Mi­
hailovski ei kuitenkaan pidättynyt synteesistä: 
Hegel on teesi; taloudellinen materialismi on anti­
teesi ja nykyisten venäläisten subjektivistien 
eklektisismi on synteesi. Miten voisi olla viehätty­
mättä tuollaiseen »triadiin»? Niinpä aloimme- 
kin muistella, millainen oli Marxin historiallisen 
teorian ja Hegelin filosofian todellinen suhde.

Ennen kaikkea »panimme merkille», että Hegel 
ei selitä historiallisen liikunnan johtuvan lain­
kaan ihmisten katsomuksista tai heidän filoso­
fiastaan. Ranskalaiset 1700-luvun materialistit 
esittivät historian selitykseksi katsomukset, »mie­
lipiteet». Hegel pilaili noiden katsomusten kustan­
nuksella: hän sanoi, että järki ohjaa tietenkin 
historiassa, mutta ohjaahan se taivaankappalei-

* Sama, ss. 51 Ja 52.

>2-190 337



denkin liikettä eivätkä taivaankappaleet tajua 
liikettään. Ihmiskunnan historiallinen kehitys on 
järjellistä siinä mielessä, että se on lainomaista, 
mutta historiallisen liikkeen lainomaisuus ei suin­
kaan vielä todista, että sen perimmäistä syytä 
on etsittävä ihmisten katsomuksista, heidän mie­
lipiteistään; aivan päinvastoin, tuo lainomaisuus 
osoittaa, että ihmiset tekevät historiaansa tiedot­
tomasti.

Jatkoimme edelleen, ettemme muista, millaisia 
olivat Hegelin katsomukset »Lewisin» mukaan; 
mutta ettemme vääristele niitä, sen suhteen on 
samaa mieltä kanssamme jokainen, joka on lu­
kenut kuuluisan »Philosophie der Geschichte»*. 
Väittäessään, että ihmisten yhteiskunnallista ole­
mista ei määrää heidän filosofiansa, »taloudelli­
sen» materialismin kannattajat eivät siis kiistä­
neet Hegeliä vastaan; siinä suhteessa he eivät 
siis ole mikään Hegelin antiteesi. Tästä taas 
seuraa, että hra Mihailovskin synteesi epäonnis­
tuu, vaikka tekijämme ei rajoitukaan toistamaan 
lukkarin ajatusta.

Hra Mihailovskin mielestä ainoastaan Sak­
sassa 40-luvulla, jolloin ei vielä ollut havaitta­
vissa kapinaa Hegelin järjestelmää vastaan, voi­
tiin väittää, että filosofia, ts. ihmisten katsomuk­
set eivät selitä heidän historiaansa. Nyt näemme, 
että tuo mielipide perustui parhaassa tapauksessa 
vain »Lewisiin».

Miten kehnosti »Lewis» on tutustuttanut hra 
Mihailovskin Saksan filosofisen ajattelun kehi­
tykseen, osoittaa paitsi edellä mainittua vielä 
seuraava seikka. Tekijämme siteeraa haltioitu­
neena Belinskin tunnettua kirjettä, jossa tämä 
kumartaa Hegelin »filosofin myssylle».103 Belin- 
ski muuten sanoo tuossa kirjeessä: »Subjektin,

* [»Historianfilosofia*.]

338



individin, yksilön kohtalo on tärkeämpi kuin 
koko maailman kohtalot tai Kiinan keisarin hy­
vinvointi (ts. hegeliläinen Allgemeinheit*).» 
Hra Mihailovski tekee paljon huomautuksia tuon 
kirjeen johdosta, mutta hän ei »huomaa», että 
Belinski on vetänyt aivan sopimattomasti hegeli­
läisen Allgemeinheitin. Hra Mihailovski nähtä- 
västi luulee, että hegeliläinen Allgemeinheit on 
samaa kuin henki tai absoluuttinen idea, mutta 
Hegelillä Allgemeinheit ei ole edes absoluuttisen 
idean tärkein tunnusmerkkikään. Allgemeinheit 
ei ole hänellä sen kunniakkaammalla paikalla 
kuin esimerkiksi Besonderheit tai Einzelheit**. 
Siksi ei olekaan ymmärrettävää, miksi nimen­
omaan Allgemeinheit on nimetty Kiinan keisariksi 
ja ansainnut, toisin kuin muut sisarensa, huo­
maavaisen pilkallisen kumarruksen. Tämä saat­
taa näyttää nykyään huomiota ansaitsematto­
malta pikkuseikalta, mutta asia ei ole siten. 
Huonosti ymmärretty hegeliläinen Allgemeinheit 
estää nykyäänkin esimerkiksi hra Mihailovskia 
ymmärtämästä saksalaista filosofian historiaa ja 
siinä määrin estääkin, ettei edes »Lewis» pysty 
pelastamaan häntä pälkähästä.

Hra Mihailovskin mielestä Hegel kiisti täydel­
lisesti yksilön oikeudet Allgemeinheitin yliar­
vioinnin seurauksena. »Ei ole toista filosofista 
järjestelmää, joka suhtautuisi yksilöön niin mur­
haavan ylenkatseellisesti ja (niin?) hyytävän 
julmasti kuin Hegelin järjestelmä», hän sanoo 
(s. 55). Tämä saattanee vastata totuutta ainoas­
taan »Lewisin» mukaan. Miksi Hegel piti Idän 
historiaa ihmiskunnan ensimmäisenä, alimpana 
kehitysasteena? Siksi, että Idässä yksilö on ollut 
ja on tähänkin asti kehittymätön. Miksi Hegel

* {yleinen.l
** [erikoinen tai yksityinen.!

339
22*



puhui ihastuneesti muinaisesta Kreikasta, jonka 
historiassa nykyaikainen ihminen tuntee olcvan- 
sa vihdoin »kotonaan»? Siksi kun Kreikassa oli 
kehittynyt yksilö (»erinomainen yksilö», »schöne 
Individualität»). Miksi Hegel puhui niin ihastu­
neesti Sokrateesta? Miksi hän kai ensimmäi­
senä filosofian historioitsijoista antoi tunnustuk­
sensa jopa sofisteille? Siksikö, että väheksyi 
yksilöä?

Hra Mihailovski on kuullut hälyä, mutta mis­
tä, sitä hän ei älyä.

Hegel ei ainoastaan ollut aliarvioimatta yksi­
löä, vaan loi kokonaisen sankari kultin, jonka 
Bruno Bauer peri myöhemmin kokonaisuudes­
saan. Hegelillä sankarit olivat maailmanhengen 
välikappaleita, siinä mielessä ne olivat itsekin 
epävapaita. Bruno Bauer nousi »henkeä» vastaan 
ja vapautti siten »sankarit». Hänellä »kriittisen 
ajattelun» sankarit olivat oikeita historian demi- 
urgeja päinvastoin kuin »massa», joka tosin 
ärsyttikin sankareita miltei kyyneliin asti ym­
märtämättömyydellään ja kömpelyydellään, mut­
ta lopulta lähti kuitenkin sankareiden itseta- 
junnan raivaamaa tietä. »Sankareiden ja mas­
san» (»lauman») vastakkainasettelu siirtyi Bru­
no Bauerilta hänen venäläisille aviottomille 
lapsilleen, ja me saamme nyt nauttia sen tarkas­
telusta hra Mihailovskin artikkeleissa. Hra Mihai­
lovski ei muista filosofista sukuperäänsä, se on 
paheksuttavaa.

Näin ollen saimme odottamattamme aineksia 
uutta »synteesiä» varten. Hegeliläinen maailman­
hengen palveluksessa olevien sankareiden kultti 
on teesi; bauerilainen vain oman »itsetajuntansa» 
ohjaamien »kriittisen ajattelun» sankareiden 
kultti on antiteesi; ja vihdoin Marxin teoria, joka 
sovittaa nuo äärimmäisyydet, poistaa maailman­
hengen ja selittää sankarillisen itsetajunnan syn-

340



nyn ympäristön kehityksestä aiheutuvaksi, muo­
dostaa synteesin.

»Synteesiin» taipuvaisten vastustajiemme on 
muistettava, että Marxin teoria ei ollut suinkaan 
ensimmäinen, välitön reaktio Hegeliä vastaan, 
vaan tuona ensimmäisenä — ja yksipuolisuutensa 
vuoksi pinnallisena — reaktiona olivat Saksassa 
Feuerbachin ja varsinkin Bruno Bauerin katso-4 
mukset, viimeksi mainitun kanssa subjektivis- 
tiemme on jo kauan sitten ollut aika lukeutua 
sukulaisiksi.

Hra P. Struvea vastaan suunnatussa artikke­
lissaan hra Mihailovski lateli vielä paljon jär­
jettömyyksiä Hegelistä ja Marxista. Tässä ei riitä 
sijaa niiden luettelemiseen. Rajoitumme esittä­
mään lukijoillemme seuraavan mielenkiintoisen 
tehtävän:

On annettu hra Mihailovski; on annettu hänen 
täydellinen tietämättömyytensä Hegelin suhteen; 
on annettu hänen täydellinen kyvyttömyytensä 
ymmärtää Marxia; on annettu hänen hillitön pyr­
kimyksensä järkeiUä Hegelistä ja Marxista ja 
heidän keskinäisistä suhteistaan; herää kysymys: 
montako virhettä hra Mihailovski vielä tekee 
tuon pyrkimyksensä ansiosta?

Tuskinpa kukaan pystyy ratkaisemaan tuota 
tehtävää, se on monen tuntemattoman yhtälö. On 
vain yksi keino korvata siinä määrätyillä suu­
reilla tuntemattomat suureet: on nimittäin luetta­
va huolellisesti hra Mihailovskin artikkelit ja 
pantava merkille hänen virheensä. Se on kyllä 
ikävä ja vaikea tehtävä, ja virheitä tulee hyvin 
paljon, ellei vain hra Mihailovski jätä huonoa 
tapaansa järkeillä filosofiasta saamatta ensin 
neuvoa henkilöiltä, jotka ovat tietävämpiä kuin 
hän.

Emme rupea koskettelemaan tässä hra Mihai­
lovskin hyökkäilyjä hra P. Struvea vastaan.

341



Noista hyökkäilyistä puheen ollen sanottakoon, 
että hra Mihailovski on tästä lähtien kirjan 
»Arvostelevia huomautuksia Venäjän taloudelli­
sen kehityksen kysymyksestä» tekijän hallussa, 
emmekä me tahdo anastaa vierasta omaisuutta. 
Hra Struve muuten suonee meille anteeksi, jos 
rohkenemme tehdä kaksi pientä »huomau­
tusta».

Hra Mihailovski loukkaantui siitä, kun hra 
P. Struve »huitaisi» häntä kysymysmerkillä. Hän 
loukkaantui niin pahasti, että ei tyytynyt osoitta­
maan fira Struven kielellisiä virheitä, vaan hauk­
kui häntä muukalaiseksi ja muisti jopa pilaju­
tun kahdesta saksalaisesta, joista toinen sanoi 
»strignulsja» ja toinen korjasi häntä väittäen, 
että venäjäksi pitää sanoa »strigovalsja». Minkä 
takia hra Struve nosti kysymysmerkillä aseiste­
tun kätensä hra Mihailovskia vastaan? Seuraa- 
vien sanojen vuoksi: »Euroopan nykyinen talous- 
järjestys alkoi muodostua jo silloin, kun tätä 
ilmiöpiiriä johtavaa tiedettä ei vielä ollut ole­
massa» jne. Kysymysmerkki on »johtavaa» sa­
nan perässä. Hra Mihailovski sanoo: »Saksaksi 
se saattaa olla sopimatonta (kuinka ilkeästi: 
saksaksi!), mutta vakuutan teille, hra Struve, että 
venäjäksi se ei herätä kenessäkään kysymystä 
eikä kaipaa kysymysmerkkiä.» Näiden rivien 
kirjoittajalla on puhtaasti venäläinen sukunimi ja 
yhtä venäläinen sielu kuin hra Mihailovskillakin: 
purevinkaan kriitikko ei rohkene nimittää häntä 
saksalaiseksi ja silti »johtavaa» sana herättää 
hänessä kysymyksen. Hän kysyy itseltään: mi­
käli voidaan sanoa, että tiede johtaa määrättyä 
ilmiöpiiriä, niin eikö tämän jälkeen voitaisi ko­
rottaa tekniset taiteet erikoisten osastojen päälli­
köiksi? Eikö voitaisi sanoa esimerkiksi, että koe­
putkien valmistustaito komentaa seosteita? Mie­
lestämme se olisi sopimatonta, se antaisi eri

342



taidoille liian sotilaallisen asun aivan samoin 
kuin johtava-sana antaisi tieteelle byrokraattisen 
asun. Hra Mihailovski on siis väärässä. Hra P. 
Struve sieppasi vaieten kysymysmerkin; on 
tietymätöntä, miten hän olisi korjannut hra 
Mihailovskin epäonnistuneen sanonnan. Hän olisi 
saattanut »strigovatsja». Se on kuitenkin jo 
tapahtunut tosiasia, että hra Mihailovski jo useita 
kertoja »strignulsja». Vaikka häntä ei kyllä 
luulisi muukalaiseksi!

Hra Mihailovski nosti artikkelissaan nauret­
tavan melun hra Struven seuraavien sanojen joh­
dosta: »mutta tunnustakaamme sivistymättömyy­
temme ja lähtekäämme saamaan oppia kapitalis­
milta». Hra Mihailovski haluaa kuvata asian 
siten, ikään kuin nämä sanat merkitsisivät: 
»uhratkaamme tuottaja riistäjälle». Hra P. 
Struven on helppo osoittaa hra Mihailovskin 
ponnistusten turhuus, ja sen kai näkee nykyään 
jokainen, joka on lukenut huolellisesti »Arvoste­
levat huomautukset». Hra Struve on sittenkin 
sanonut kovin varomattomasti ja ehkä siten joh­
dattanut kiusaukseen monet yksinkertaiset ihmi­
set ja ilahduttanut eräitä akrobaatteja. Opiksi 
olkoon, sanomme me hra Struvelle, ja herroille 
akrobaateille muistutamme, että elämänsä loppu­
aikoina, jolloin Belinski oli jo kauan sitten jättä­
nyt hyvästit »Allgemeinheitille»*, lausui hän 
eräässä kirjeessään ajatuksen siitä, että Venäjän 
sivistyneen tulevaisuuden turvaa ainoastaan por­
varisto, 104 Tuo Belinskin uhkaus oli niin ikään 
kovin sopimaton. Mistä tuo sopimattomuus kui­
tenkin johtui? Zapadnikin jalosta innostuksesta. 
Olemme varmoja siitä, että hra Struven sopimat­
tomuus johtui samanlaisesta innostuksesta. Sen 
johdosta sopii pitää ääntä vain sen, jolla ei ole

* [«yleiselle».]

343



mitään sanottavaa esimerkiksi tuon kirjailijan 
taloudellisia perusteluja vastaan.

Hra P. Struvea vastaan on noussut myös hra 
Krivenko. Tällä on oma mielenkarvautensa. Hän 
oli kääntänyt väärin otteen eräästä hra P. Stru- 
ven saksankielisestä artikkelista, ja hra Struve 
sai hänet kiinni vääristelystä. Hra Krivenko puo­
lustautuu ja koettaa todistella, että käännös on 
miltei kokonaan oikea; mutta hänen puolustelun­
sa ovat epäonnistuneita, hän on sittenkin syyllis­
tynyt vastustajansa sanojen vääristelyyn. Hra 
Krivenkolle ei kuitenkaan mahda mitään, sillä 
hän on epäilemättä samanlainen kuin eräs lintu, 
josta sanotaan:

Seireeni lintu taivaan, 
on laulussaan ääntä ja voimaa, 
kun herraa se ylistää, 
niin itsensäkin unohtaa.

Hra Krivenko unohtaa itsensä, kun hän hä­
päisee »oppilaita». Mitä te tahdotte hänestä, hra 
Struve?



Liite If

MUUTAMA SANA VASTUSTAJILLEMME105

Viime aikoina kirjallisuudessamme on jälleen 
nostettu esiin kysymys, mitä tietä Venäjän ta­
loudellinen kehitys lähtee kulkemaan. Tästä 
kysymyksestä puhutaan paljon ja kiivaasti, niin 
kiivaasti, että yhteiselämässä harkitsevaisiksi 
tunnetut henkilöt ovat jopa levottomia kiistapuo- 
lien muka liiallisen kiivauden vuoksi. Miksi pitää 
kiivailla, miksi pitää heittää vastustajille haas­
teita ja karvaita moitteita, miksi pitää pilkata 
heitä, harkitsevaiset ihmiset sanovat, eikö olisi 
parempi tarkastella kylmäverisesti kysymystä, 
jolla todellakin on tavattoman tärkeä merkitys 
maallemme, mutta joka nimenomaan tavatto­
man tärkeytensä vuoksi kaipaa kylmäveristä 
pohdintaa?

Harkitsevaiset ihmiset ovat samaan aikaan 
oikeassa ja väärässä, kuten aina on ollut ja on. 
Miksi pitää olla levoton ja kiivailla kahteen eri 
leiriin kuuluvien kirjailijoiden, joista kummat­
kin — sanokootpa heidän vastustajansa mitä hy­
vänsä — pyrkivät puolustamaan ymmärryksensä, 
voimiensa ja mahdollisuuksiensa mukaan kan­
san tärkeimpiä, elintärkeitä etuja? Nähtävästi 
heti kun tämä kysymys on asetettu, se tulee rat­
kaistuksi kerta kaikkiaan parin kolmen mihin 
tekstiin hyvänsä kelpaavan mietelauseen avulla: 
kärsivällisyys on mainio asia; toisten mielipiteitä

345



on kunnioitettava silloinkin, kun ne eroavat 
perinpohjaisesti omistamme, jne... Tuo kaikki on 
hyvin totuudenmukaista, ja sitä kaikkea on jo 
kauan sitten toistettu maailmalle. Yhtä totuuden­
mukaista on myös se, että ihmiskunta on kii­
vaillut, kiivailee ja tulee kiivailemaan joka kerta, 
kun on ollut, kun on tai kun tulee olemaan puhe 
sen elintärkeistä eduista. Sellaista on ihmisluon­
to, sanoisimme me, ellemme tietäisi, miten usein 
ja miten suuresti tuota lausetta on väärinkäytetty. 
Mutta tämä ei ole vielä kaikki. Tärkeintä on se, 
että ihmiskunnalla ei ole syytäkään olla harmis­
saan tuollaisesta »luonnostaan». Historiassa ei ole 
otettu ainoatakaan suurta askelta ilman intohi­
moa, joka kymmenkertaistaen toimihenkilöiden 
siveellisiä voimia ja teroittaen henkisiä kykyjä on 
itsekin suuri edistyksellinen voima. Kylmäveri­
sesti pohditaan vain sellaisia yhteiskunnallisia 
kysymyksiä, jotka eivät sinänsä ole ollenkaan 
tärkeitä tai eivät ole vielä muuttuneet kyseisen 
maan ja kyseisen aikakauden ajankohtaisiksi 
kysymyksiksi ja siitä syystä kiinnostavat vain 
kourallista kabinettiajattelijoita. Mikäli yksi tai 
toinen yhteiskunnallinen suurkysymys tulee 
ajankohtaiseksi, se kiihottaa heti väistämättä 
suuria intohimoja, huutakootpa maltillisuuden 
kannattajat kuinka paljon tahansa kylmäverisyy- 
destä.

Kysymys maamme taloudellisesta kehityksestä 
on nimenomaan se yhteiskunnallinen suurkysy­
mys, jota meillä ei nykyään voida käsitellä mal­
tillisesti siitä yksinkertaisesta syystä, että se on 
tullut ajankohtaiseksi kysymykseksi. Tämä ei 
tietenkään merkitse, että talouselämä olisi vasta 
nyt saanut ratkaisevan merkityksen yhteiskunta- 
kehityksessämme. Sillä on ollut aina ja kaik­
kialla tuo merkitys. Yhteiskunnan asioista kiin­
nostuneet henkilöt eivät ole meillä enempää kuin

346



missään muuallakaan tajunneet aina tuota mer­
kitystä, ja siksi nuo henkilöt ovat keskittäneet 
intohimonsa voiman kysymyksiin, jotka kosket­
tavat talouselämää vain hyvin kaukaisesti. Muis­
takaamme vaikkapa 40-lukuamme. Nykyään on 
toisin. Nyt talouselämän perusteellisen, suuren 
merkityksen tunnustavat meillä jopa nekin, jotka 
nousevat kiivaasti Marxin »suppeaa» historial­
lista teoriaa vastaan. Nykyään kaikki ajattele- 
vat ihmiset tajuavat, että koko tulevaisuutemme 
muodostuu sen mukaan, miten tulee ratkaistua 
kysymys taloudellisesta kehityksestämme. Siksi 
jopa kaikkea muuta kuin »suppeat» ajattelijat 
keskittävätkin koko intomielisyytensä voiman 
tähän kysymykseen. Vaikka emme nyt voikaan 
käsitellä maltillisesti tätä kysymystä, niin voim­
me ja meidän tulee nyt huolehtia siitä, ettei 
omien ajatustemme määrittelyssä enempää kuin 
väittelymenetelmissämmekään olisi holtittomuut­
ta. Tätä vaatimusta vastaan ei voida esittää 
yhtään mitään. Lännessä tiedetään erinomaisesti, 
että todellinen intomieli sulkee pois kaiken hol­
tittomuuden. Meillä tosin vieläkin luullaan toisi­
naan, että intomieli ja holtittomuus ovat sisaruk­
sia, mutta meidänkin olisi jo aika sivistyä.

Kirjallisten sopivaisuuskäsitysten osalta 
olemme nähtävästi jo sivistyneet aika huomatta­
vasti, niin huomattavasti, että meikäläinen »edis­
tynyt» mies, hra Mihailovski, pitää rippisaarnoja 
saksalaisille (Marxille, Engelsille, Diihringille), 
joiden väittelystä voi muka löytää »joko kerras­
saan hedelmättömiä tai jopa olemusta vääristäviä 
ja töykeytensä vuoksi vastenmielisiä» asioita. 
Hra Mihailovski muistelee Börnen huomautusta, 
että saksalaiset ovat aina »olleet töykeitä väitte­
lyssä». »Ja pelkäänpä», hän lisää, »että muiden 
Saksasta saamiemme vaikutusten mukana meille 
tunkeutuu tuo perinnäinen saksalainen töykeys,

347



jota raskauttaa lisäksi oma metsäläisyytemme, ja 
silloin polemiikki muuttuu samanlaiseksi replii­
kiksi, jonka A. Tolstoin kuvaama tsaarin tytär 
lausui Potok-jättiläiselle:

Kiero huijari, pölvästi, oppimaton!
Pässin sarveksi vääntyä saisit!
Pirun penikka, kuono pesemätön, 
porsas, mullikka, sialta haiset!
Ellei estäisi häpyni neitseellinen, 
sulle sanoisin erään viel’ sanasen 
paljon pahemmallakin suulla.
Saisit kunnias, hävytön, kuulla!»*106

Tämä ei ollut ensi kerta, kun hra Mihailovski 
muisti Tolstoin säädytöntä tsaarin tytärtä. Hän 
on jo usein varoittanut venäläisiä kirjailijoita 
muuttumasta väittelyissään tämän kaltaisiksi. 
Neuvo on tietenkin mainio. Sääli vain, ettei teki­
jämme itse ole aina noudattanut sitä. Niinpä hän 
nimitti, kuten tunnettua, erästä vastustajaansa 
luteeksi ja toista kirjalliseksi akrobaatiksi. Pole- 
mijkkinsa hra de La Cerdaa vastaan hän koristi 
seuraavalla huomautuksella: »Sanalla la cerda on 
määrätty merkitys ainoastaan yhdessä Euroopan 
kielessä, espanjassa, ja venäjännettynä se tar­
koittaa sikaa.» On melko vaikea ymmärtää, miksi 
tekijä tarvitsi tuota huomautusta.

»Erinomaista, eikö totta?» hra de La Cerda 
kysyi sen johdosta. Todellakin erinomaista ja 
aivan Tolstoin tsaarin tyttären tapaan. Tsaarin 
tytär oli vain suorasukaisempi, halutessaan hauk­
kua hän huusikin: porsas, mullikka jne. eikä 
tehnyt väkivaltaa vieraille kielille sanoakseen 
vastustajalleen töykeän sanan.

Tolstoin tsaarin tyttäreen verrattaessa saattaa 
huomata hra Mihailovskin väheksyvän mm. 
»pirun penikkaa», mutta tarttuvan hanakasti, jos

* »Russkoje Bogatstvo», I nide» 1895, artikkeli »Kirjallisuus 
ja elämä».

348



n iin  vo id aan  san oa , p a k su n a h k a is iin  ep itee tte ih in . 
H än eltä  saattaa  lö y tä ä  »sikoja» ja »porsaita» , ja  
v ie lä p ä  m o n en la is ia  p orsaita: h a m le tiso itu ja , 
v ih re itä  jn e. S e  on h iem a n  y k s ito ik k o is ta  m utta  
h y v in  vo im ak asta . K un  vertaam m e y le e n sä  T o ls ­
to in  tsaar in  ty ttären  k irosan ojen  varastoa  su b jek ­
t iiv ise n  so s io lo g im m e vasta a v a a n , n iin  e teem m e  
avautuvat tietenkin toisenlaiset kauneudetf m utta  
vo im a k k u u d e lta a n  ja ilm e ik k y y d e ltä ä n  n e v e tä ­
v ä t vertoja  ra ilak k aan  ty tö n  p o lee m is ille  k a u ­
n eu k sille . »E st m odus in  rebus*, ta i v en ä lä is it-  
tä in , k oh tu u s k a ik essa» , hra M ih a ilovsk i san oo. 
T äm än suurem paa totu utta  ei vo i o lla , ja m eitä  
harm ittaa koko syd äm estäm m e, että arvo isa  
sosio log im m e u n oh taa  sen  u sein . H än  saattaa  
huudahtaa tra a g isesti itsestään :

...Video meliora proboque,
Deteriora sequor!**

On k u iten k in  toivottavaa, että a jan  m ittaan  hra  
M ihailovsk ik in  s iv is ty y , että h y v ä t a ik om u k set  
saavat h än essä  v ih d oin  y lio tteen  »om asta m etsä -  
iä isyyd estäm m e» ja hän  lakkaa v isk om asta  v a s­
tu sta jiin sa  »sikoja» ja »porsaita». Hra M ihailov­
sk i itse  ajattelee a ivan  oik ein , että la  ra ison  f in it  
toujours par avoir ra ison ***  ***•.

L ukeva y le isöm m e ei n yk yään  h y v ä k sy  jy rk ­
kää polem iikk ia. S itä  p ah ek su essaan  se  e i tee  
eroa jyrkkyyden  ja töyk eyd en  vä lillä , va ik k a ne  
eivät ole läheskään  yhtä ja sam aa. Jo P u sk in  s e l­
v itteli, m iten  suuresti jyrk k yys eroaa töyk ey ­
destä:

Sadattelu säädytöntä on, ei muuta.
Ei voida kirjoittaa: se tietty äijä, 
kurja pukki, luihu lasipäinen,

* [»Kaikessa on rajansa».J
** {...Näen Ja hyväksyn paremman, m utta noudatan huo*

nompaa!]
***• {järki aina viime kädessä voittaa.]

349



on ilkimys ja konna — tuo on persoonallisuutta. 
Näin voitte silti kirjoitella:
»Parnasson vanhauskolainen herra, 
(artikkeleissaan) tyhjän manailija, 
on aika veltto, melko ikävähkö, 
kömpelö ja jopa typerähkö.»
Tuo ei lie henkilö, vaan pelkkä kirjailija.107

Kun päähänne pälkähtää sättiä Tolstoin tsaa­
rin tyttären tai hra Mihailovskin tavoin vastus­
tajaanne »siaksi» tai »luteeksi», niin se »on per­
soonallisuutta» , mutta kun ryhdytte todistele­
maan, että se ja se sosiologian tai historiosofian 
tai taloustieteen vanhauskolainen ja artikkeleis­
saan, »tutkimuksissaan» tai »kuvauksissaan» 
»aika veltto, melko ikävähkö, kömpelö ja jopa»... 
epäviisas, niin se ei ole »henkilö, vaan pelkkä 
kirjailija», se on jyrkkyyttä eikä töykeyttä. Saa­
tatte tietenkin erehtyä antaessanne tuomiota, ja 
vastustajanne tekevät hyvin, kun havaitsevat 
virheenne. Heillä on kuitenkin oikeus syyttää 
teitä virheestä mutta ei jyrkkyydestä, sillä kirjal­
lisuus ei voi kehittyä ilman noita jyrkkyyksiä. 
Jos kirjallisuus koettaisi tulla toimeen ilman nii­
tä, muuttuisi se heti Belinskin sanonnan mukaan 
kuluneiden yteisten paikkojen imarrelevaksi 
kertaajaksi, mitä sille saattavat toivoa vaiti sen 
viholliset.

Hra Mihailovskin mietteet perinteellisestä sak­
salaisesta töykeydestä ja meidän omasta metsä- 
iäisyydestämme oli aiheuttanut hra N. Beltovin 
»mielenkiintoinen kirja» »Monistisen historian­
käsityksen kehityksestä». Monet syyttivät hra 
Bel tovia liiallisesta jyrkkyydestä. »Russkaja 
Myslin» arvostelija kirjoitti hänen kirjansa joh­
dosta seuraavaa: »Hyväksymättä yksipuolisena 
pitämäämme taloudellisen materialismin teoriaa 
olisimme valmiit tieteen ja yhteiskuntaelämämme 
etuja silmällä pitäen tervehtimään tuon teorian 
kannattajia, elleivät eräät heistä (hrat Struve ja

350



Beltov) käyttäisi polemiikissaan liiallisia jyrk­
kyyksiä, elleivät he tekisi pilkkaa kirjailijoista, 
joiden teokset ansaitsevat kunnioitusta.»108

Tämä on kirjoitettu-siinä samaisessa »Russkaja 
Myslissä», joka vasta hiljan nimitti »taloudelli­
sen» materialismin kannattajia »murekkeella 
täytetyiksi päiksi» ja julisti hra P. Struven kirjan 
sulattamattoman tietorikkauden tuotteeksi, joka 
osoittaa täydellistä loogisen ajattelukyvyn puu­
tetta. »Russkaja Mysl» ei pidä liian suuresta 
jyrkkyydestä ja siksi, kuten lukija huomaa, sen 
lausunnot taloudellisen materialismin kannatta­
jista ovat erittäin leppoisia. Nyt se on jo tieteen 
ja yhteiskuntaelämämme etuja silmällä pitäen 
valmis tervehtimään tuon teorian edustajia. 
Miksi heitä pitäisi tervehtiä? Paljonko murek­
keella täytetyt päät saavat aikaan yhteiskunta­
elämän hyväksi? Paljonko tieteelle on hyötyä 
sulattamattomasta tietorikkaudesta tai täydelli­
sestä kyvyttömyydestä loogiseen ajatteluun? 
Meistä tuntuu, että liiallisen jyrkkyyden pelko 
johdattaa »Russkaja Myslin» kovin pitkälle ja 
pakottaa sen puhumaan asioita, joiden vuoksi 
lukijat voivat epäillä siltä itseltään puuttuvan 
taitoa sulattaa mitään tai tiettyä kykyä loogiseen 
ajatteluun.

Hra P. Struvella ei ole kerrassaan minkäänlai­
sia jyrkkyyksiä (liian suurista puhumattakaan), 
ja mikäli niitä on hra Beltovilla, niin ainoastaan 
sellaisia, joista Puskin sanoisi varmaan, että ne 
koskevat vain kirjailijoita ja siksi ovat täysin 
sallittuja. »Russkaja Myslin» arvostelija olettaa, 
että hra Beltovin pilkkaamien kirjailijoiden teok­
set ansaitsevat-kunnioitusta. Jos hra Beltov olisi 
samaa mieltä, niin hänen taholtaan olisi tieten­
kin sopimatonta pilkata niitä. Entä jos hän onkin 
vakuuttunut päinvastaisesta? Jospa noiden her­
rojen tutkimukset vaikuttavat hänestä ikäväh-

351



köiltä, kömpelöiltä, kerrassaan sisällyksettömiltä 
ja vieläpä hyvin vahingollisilta nykyään, jolloin 
monimutkaistunut yhteiskuntaelämä vaatii uusia 
ajatuksenponnistuksia kaikilta niiltä, jotka eivät 
katsele maailmaa »nenäänsä kaivellen», kuten 
Gogol sanoi. »Russkaja Myslin» arvostelijasta 
nuo kirjailijat tuntuvat ehkä todellisilta soih­
duilta, pelastuksen majakoilta. Mutta jospa hra 
Beltov pitääkin heitä sammuttimina ja nukutta- 
jina? Arvostelija sanoo hra Beltovin erehtyvän. 
Hänellä on siihen oikeus; mutta arvostelijan on 
todistettava tuo mielipiteensä eikä tyydyttävä 
pelkkään »liiallisen jyrkkyyden» tuomitsemiseen. 
Mitä mieltä arvostelija on Gretsistä ja Bulga- 
rinista? Olemme varmoja, että lehdistömme tietty 
osa pitäisi häntä liian jyrkkänä, jos hän lausuisi 
mielipiteensä heistä. Merkitseekö se, ettei »Russ­
kaja Myslin» arvostelijalla ole oikeutta lausua 
avoimesti käsitystään Gretsin ja Bulgarinin kir­
jallisesta toiminnasta? Emme tietenkään aseta 
samaan riviin Gretsin ja Bulgarinin kanssa hen­
kilöitä, joiden kanssa herrat P. Struve ja N. Bel­
tov väittelevät. Kysymme kuitenkin »Russkaja 
Myslin» arvostelijalta: miksi kirjallisuuden sopi- 
vaisuuskäsitykset sallivat lausua jyrkän mielipi­
teen Gretsistä ja Bulgarinista, mutta kieltävät 
tekemästä siten herrojen Mihailovskin ja Kare- 
jevin suhteen? Hra arvostelija näkyy luulevan, 
ettei kissaa voimakkaampaa petoa ole olemassa­
kaan ja siksi kissa ansaitsee, toisin kuin muut 
pedot, erittäin kunnioittavan kohtelun. Tätä sopii 
silti epäillä. Meidän mielestämme esimerkiksi 
subjektiivinen kissa ei ole kovinkaan voimakas 
peto, vaan vieläpä aikalailla rappeutunut ja siksi 
se ei ansaitse mitään erityistä kunnioitusta. 
Olemme valmiit väittelemään arvostelijan kans­
sa, jos hän on eri mieltä, mutta pyydämme häntä 
ennen väittelyyn ryhtymistään ottamaan kun-

352



nolla selville jyrkän arvostelun ja töykeän kirjal­
lisen ilmauksen välisen eittämättömän eron. Her­
rat Struve ja Beltov ovat lausuneet arvostelmia, 
joita hyvin monet ovat saattaneet pitää jyrkkinä. 
Onko silti kumpikaan heistä ottanut itselleen 
oikeutta turvautua mielipiteidensä puolustukseksi 
sellaiseen töykeään sättimiseen, johon hra Mihai- 
lovski, tuo »edistyksellisen» kirjallisuutemme aito 
Miles Gloriosus* turvautui usein kirjallisissa 
otteluissaan? Kumpikaan heistä ei ole turvautu­
nut siihen, ja »Russkaja Myslin» arvostelija 
antaa itse tunnustuksensa heille siitä, jos syven­
tyy ajattelemaan mainitsemaamme jyrkän arvos­
telman ja töykeän sanamuodon välistä eroa.

Ohimennen »Russkaja Myslin» arvostelijasta. 
Hän sanoo: »Hra Beltov jakelee lievästi sanoen 
kursailemattomasti syytöksiä, että se ja se kir­
jailija puhuu Marxista lukematta hänen teok­
siaan tai arvostelee Hegelin filosofiaa perehty­
mättä siihen itsenäisesti yms. Tämä ei silti estä 
häntä astumasta. harhaan, varsinkin oleellisim- 
missa kysymyksissä. Nimittäin hra Beltov puhuu 
juuri Hegelistä suoranaista pötyä edellä maini­
tun kirjan sivulla 86: 'Mikäli nykyinen luonnon­
tiede todistaa joka askeleella oikeaksi Hegelin 
nerokkaan ajatuksen määrän muuttumisesta 
laaduksi, niin voidaanko sanoa, ettei sillä ole 
mitään yhteistä hegeliläisyyden kanssa?’ Onnet­
tomuus onkin siinä, hra Beltov, että Hegel ei ole 
väittänyt tuota, vaan on todistanut päinvastaista: 
hänen mukaan laatu muuttuu määräksi.» — Jos 
joutuisimme luonnehtimaan tätä hra arvostelijan 
käsitystä Hegelin filosofiasta, niin arvostel­
mamme tuntuisi hänestä varmaan »liian jyrkäl­
tä». Syy ei kuitenkaan olisi meissä. Voimme 
vakuuttaa hra arvostelijalle, että kaikki ne, jotka

* [uljas soturi.!

23 -  190 353



ovat lukeneet hänen arvostelunsa ja jotka tunte­
vat vähänkään filosofian historiaa, ovat anta­
neet hyvin jyrkän arvion hänen filosofisista 
tiedoistaan.

Jokaiselta lehtimieheltä ei tietenkään voida 
vaatia vakavaa filosofista sivistystä, mutta jo­
kaiselta voidaan vaatia, ettei puhuisi asioista, 
joita ei tunne. Muussa tapauksessa asiasta perillä 
olevat henkilöt antavat hänestä aina liian »jyr­
kän» lausunnon.

Hegelin »Ensyklopedian» ensimmäisessä 
osassa, kohtaan 108 tehdyssä mittaa koskevassa 
lisäyksessä sanotaan: »Laatu ja määrä eroavat 
vielä toisistaan eivätkä ole täysin identtisiä. Siksi 
nuo määritteet ovat jossain määrin toisistaan 
riippumattomia, joten toisaalta määrä saattaa 
muuttua aiheuttamatta esineen laadun muutosta, 
mutta toisaalta sen lisääntymisellä tai vähenemi­
sellä, mikä on esineelle aluksi samantekevää, on 
rajansa, ja tuon rajan ylittäminen aiheuttaa laa­
dun muuttumisen. Esimerkiksi veden lämpöeroa- 
vuudet eivät aluksi vaikuta sen nestemäiseen olo­
tilaan, mutta lämmön jatkuvan lisääntymisen tai 
vähenemisen seurauksena se saavuttaa pisteen, 
jolloin tuo koossapysyvyyden tila muuttuu laa­
dullisesti, ja ‘ vesi muuttuu joko höyryksi tai 
jääksi. Aluksi määrällinen muutos ei näytä teke­
vän mitään oleellista vaikutusta esineen olemuk­
seen, mutta siinä piilee jokin muu, ja nähtä­
västi tuo yksinkertainen määrällinen muutos, joka 
ei muuta itseääxr esinettä, muuttaa sen laa­
dun.»*109

»Onnettomuus on siinä, hra Beltov, että Hegel 
ei ole väittänyt tuota, vaan on todistanut päin­
vastaista.» Oletteko vieläkin sitä mieltä, että on-

* Siteerattu hra V. TSiZovin venäjännöksen mukaan (ss. 
191—192).

354



netto m uus on juuri siinä, hra arvostelija?* Tai 
ehkä olette nyt muuttanut mieltänne tästä .asias­
ta? Ja jos olette, niin missä on nykyään onnetto­
muus? Sanoisimme teille, missä se on, mutta 
pelkäämme teidän syyttävän meitä liiallisesta 
jyrkkyydestä.

Toistamme, ettei jokaiselta lehtimieheltä voida 
vaatia filosofian historian tuntemusta. Siksi 
onnettomuus, johon hra »Russkaja Myslin» ar­
vostelija joutui, ei olekaan niin suuri kuin se 
saattoi näyttää ensi silmäykseltä. Mutta »onnet­
tomuus on siinä», että se ei ole hra arvostelijan 
viimeinen onnettomuus. Hänen toinen ja pääon- 
nettomuutensa on ensimmäistä katkerampi: hän 
ei ole vaivautunut lukemaan kirjaa, josta kirjoitti 
lausuntonsa.

Kirjansa 75—76 sivuilla [tämän painoksen 96— 
97 sivuilla] hra Beltov esittää melko pitkän otteen 
Hegelin Isosta Logiikasta (»Wissenschaft der 
Logik»**). Tässä tuon otteen alku: »Olomuodon 
muutokset eivät ole ainoastaan sitä, että määrä 
muuttuu toiseksi määräksi, vaan myös sitä, että 
laatu muuttuu määräksi ja päinvastoin jne.» 
(s. 75).

Jos hra arvostelija olisi lukenut vaikkapa tä­
män otteen, olisi hän välttänyt onnettomuuden, 
sillä siinä tapauksessa hän ei olisi »väittänyt», 
että »Hegel ei ole väittänyt tuota, vaan on todis­
tanut päinvastaista».

Me tiedämme, miten kirjoitetaan venäläises­
sä — eikä valitettavasti ainoastaan venäläisessä— 
kirjallisuudessa suurin osa arvosteluista. Arvos­
telija lehteilee kirjan, silmäilee siinä suunnilleen

* »Russkaja Myslin» kolmannessa niteessä hra arvostelija 
puolustaa edelleenkin tä tä  mielipidettään Ja lisäksi kehottaa 
toisinajattelevia katsomaan »vaikkapa» U b erw eg -H ein zen  
»Uuden filosofian historian» venäjännökseen. Miksi hra arvos­
telijan ei sopisi katsoa »vaikkapa» itseensä Hegeliin?

** (»Logiikan tiede».]

23*
355



joka kymmenennen tai kahdennenkymmenennen 
sivun ja panee merkille kohdat, jotka näyttävät 
hänestä leimallisimmilta. Sitten hän tekee noista 
kohdista otteita ja liittää niihin moitteensa tai 
hyväksymyksensä: hän »on ymmällä», »valittaa 
syvästi» tai »tervehtii sydämestään» — ja sillä 
siisti, arvostelu on valmis. Saattaa kuvitella, 
miten paljon pötyä julkaistaan tällä tavalla, var­
sinkin kun arvostelijalla (kuten. usein tapahtuu) 
ei ole vähäisintäkään käsitystä asiasta, josta hä­
nen arvostelemassaan kirjassa puhutaanl

Päähämmekään ei pälkähdä neuvoa herroja 
arvostelijoita luopumaan kokonaan tuosta huo­
nosta tavasta, sillä ruskea repo kuoltuansakin. 
Sittenkin heidän olisi suhtauduttava edes hieman 
vakavammin työhönsä silloin, kun kysymys on 
synnyinmaamme elintärkeistä eduista, esimer­
kiksi väitettäessä Venäjän taloudellisesta kehityk­
sestä. Rupeavatko he silloinkin tunnonvaivoitta 
lyömään tolalta lukevaa yleisöä kevytmielisillä 
lausunnoillaan? Onhan sentään pysyttävä koh­
tuuden rajoissa, kuten hra Mihailovski sanoi 
aivan oikein.

Hra Mihailovskia eivät myöskään miellytä hra 
Beltovin väittelymenetelmät, hän sanoo: »Hra 
Beltov on lahjakas mies eikä häneltä puutu vit­
sikkyyttä, mutta valitettavasti se muuttuu hänel­
lä usein epämiellyttäväksi ilveilyksi.»no Minkä 
vuoksi ilveilyksi? Ja kenelle tuo hra Beltovin 
näennäinen ilveily on epämiellyttävää?

Kun »Sovremennik» ivasi 60-luvulla vaikkapa 
Pogodinia, niin Pogodinista varmaankin tuntui, 
että tuo aikakauslehti oli heittäytynyt epämiellyt­
tävään ilveilyyn. Eikä yksin Pogodinista tuntu­
nut siltä, vaan kaikista, jotka olivat tottuneet 
pitämään arvossa moskovalaista historioitsijaa. 
Vähänkö meillä hyökkäiltiin tuolloin »viheltäjä- 
ritareita» vastaan? Vähänkö herättivät suuttu-

356



musta »viheltävien poikamaiset otteet»?111 Mei­
dän mielestämme taas »viheltäjien» loistava vit­
sikkyys ei muuttunut milloinkaan epämiellyttä­
väksi ilveilyksi; ja mikäli heidän pilkkaamansa 
henkilöt olivat toista mieltä, niin ainoastaan sen 
inhimillisen heikkouden , vuoksi, joka pakotti 
Amos Fjodorovits Ljapkin-Tjapkinin112 pitämään 
»liian pitkäveteisenä» kirjettä, jossa häntä 
sanottiin »mahdottoman huonokäytöksiseksi».

— Vai sitä se olikin! Tahdotte siis sanoa, että 
hra Beltov on yhtä älykäs kuin Dobroljubovkin 
ja hänen työtoverinsa »Svistokista»! Sepä haus­
kaa!— huudahtavat ne, joista hra Beltovin väit- 
telytavat ovat »epäsympaattisia».

Odottakaahan, herrat. Emme vertaa hra Belto- 
via 60-luvun »viheltäjiin»; sanomme vain, ettei 
hra Mihailovskin sovi arvioida, muuttuuko hra 
Beltovin vitsikkyys ja missä nimenomaan muut­
tuu epämiellyttäväksi ilveilyksi. Kuka voisi olla 
tuomarina omassa jutussaan?

Hra Mihailovski ei moiti hra Beltovia ainoas­
taan »epämiellyttävästä ilveilystä». Hän langet­
taa tälle erittäin vakavan syytöksen. Jotta lukija 
pääsisi helpommin selville asiasta, suomme hra 
Mihailovskille mahdollisuuden esittää itsensä 
tuon syytöksen:

»Yhdessä ’Russkaja Myslissä’ julkaistuista 
artikkeleistani muistelin tuttavuuttani N. I. Zi- 
ber-vainajan kanssa ja sanoin muun muassa, 
että keskusteluissa kapitalismin kohtaloista Ve­
näjällä tuo kunnianarvoisa tiedemies käytti kaik­
kia mahdollisia argumentteja, mutta vähäisim- 
mänkään vaaran uhatessa turvautui tinkimättö­
män ja kieltämättömän kolmijäsenisen dialekti­
sen kehityksen suojiin’. Siteerattuaan nämä 
sanani hra Beltov kirjoittaa: 'Jouduimme useita 
kertoja keskustelemaan edesmenneen kanssa 
emmekä kertaakaan kuulleet hänen viittaavan

357



dialektiseen kehitykseen. Hän sanoi itsekin usein, 
ettei lainkaan tunne Hegelin merkitystä uusim­
man taloustieteen kehityksessä. Vainajien kon­
tolle voidaan panna vaikka mitä, ja siksi hra 
Mihailovskin väite on kumoamaton!..* Sanon 
toisin: vainajien kontolle ei aina voida panna 
kaikkea, ja siksi hra Beltovin väite on täysin 
kumottavissa...

Vuonna 1879 aikakauslehdessä ’Slovo’ oli jul­
kaistu Ziberin artikkeli 'Dialektiikka tieteeseen 
sovellettuna*. Tuo artikkeli (keskeneräinen) oli 
Engelsin kirjan ’Неггп Diihring’s Umwälzung 
der Wissenschaft’* esitys, milteipä kauttaaltai- 
nen käännös. Käännettyään tuon kirjan Ziberin 
oli yhtä vaikea olla 'lainkaan tuntematta Hegelin 
merkitystä uusimman taloustieteen kehitykses­
sä’ kuin Potok-jättiläisenkin edellä esitetyssä 
tsaarin tyttären poleemisessa luönnekuvauksessa. 
Luulen, että hra Beltov ymmärtää tämän itsekin. 
Kaiken varalta esitän vielä muutaman rivin Zibe­
rin pienestä esipuheesta: 'Engelsin kirja ansait­
see erityistä huomiota niin siinä esitettyjen filo­
sofisten ja yhteiskuntataloudellisten käsitteiden 
johdonmukaisuuden ja asiallisuuden vuoksi kuin 
myös siksi, että se antaa dialektisten ristiriito­
jen menetelmän käytännöllisen soveltamisen 
selittämiseksi monia uusia havainnollisia ja tosi­
asiallisia esimerkkejä, jotka auttavat suuresti 
perehtymään lähemmin tuohon niin kovasti ylis­
tettyyn ja samalla niin kovasti halveksittuun 
totuuden tutkimismenetelmään. Voitaneen sanoa, 
että ensi kertaa siitä lähtien kuin niin sanottu 
dialektiikka on olemassa, se esiintyy lukijoille 
noin reaalisessa valaistuksessa.'

Ziber tunsi siis Hegelin merkityksen uusim­
man taloustieteen kehityksessä; Ziber oli suu-

* [»Herra Eugen Dfihrfng tieteen mullietajana».)

358



resti kiinnostunut 'dialektisten ristiriitojen mene­
telmään'. Tällainen on Asiakirjoin vahvistettu 
totuus, joka ratkaisee täydellisesti pikantin kysy­
myksen siitä, kuka valehtelee kahden edestä.»*

Totuus, eritoten asiakirjoin vahvistettu totuus 
on mainio asia! Saman totuuden etuja silmällä 
pitäen jatkamme hieman otetta, jonka hra Mihai- 
lovski teki N. Ziberin artikkelista »Dialektiikka 
tieteeseen sovellettuna ».

Heti niiden sanojen jälkeen, joihin hra Mihai- 
lovski päätti otteensa, Ziberillä on seuraava huo­
mautus: »Muuten me puolestamme pidättäydym­
me arvioimasta tuon menetelmän soveltuvuutta 
tieteen eri aloihin samoin kuin sitä, onko se vai 
eikö ole — mikäli sille voidaan antaa todellista 
merkitystä — evoluutioteorian eli yleisen kehitys- 
teorian menetelmän pelkkä muunnelma tai jopa 
prototyyppi. Tekijä tarkastelee sitä nimenomaan 
tässä viimeksi mainitussa merkityksessä tai 
ainakin koettaa osoittaa, että se saa vahvistuk­
sensa niiden totuuksien avulla, jotka on saavut­
tanut evoluutioteoria, eikä voida olla toteamatta, 
että tietyssä suhteessa tässä löytyy merkittävää 
samankaltaisuutta.»

Kuten näemme, venäläiselle taloustieteilijä- 
vainajalle jäi kuitenkin tuntemattomaksi Hegelin 
merkitys uusimman taloustieteen kehityksessä ja 
vieläpä yleensä dialektiikan soveltuvuus tieteen 
eri aloihin, vaikka hän olikin kääntänyt Engelsin 
kirjan »Herrn Eugen Diihring’s Umwälzung der 
Wissenschaft»**. Hän ei halunnut ainakaan 
arvioida sitä. Siksipä kysymmekin: oliko mahdol­
lista, että se samainen Ziber, joka ei yleensä roh­
jennut arvioida dialektiikan kelpoisuutta, »turvau­
tui vähäisimmänkään vaaran uhatessa tinkimät-

* »Russkoje Bogatetvo», tam m ikuu 1895. I I  osasto, 
ss. 140—141.

** [»Herra Eugen Diihring tieteen m ullistajana».)

359



tömän ja kieltämättömän kolmijäsenisen dialek- 
tisen kehityksen suojiin» väiteUessään hra Mi- 
hailovskin kanssa? Miksi Ziber luopui nimen­
omaan vain noissa tapauksissa tavanomaisesta 
epäröivästä käsityksestään dialektiikan suhteen? 
Ei suinkaan siksi, että häntä uhkasi liian suuri 
»vaara» joutua pelottavan vastustajansa lyö- 
mäksi? Tuskinpa siksil Tuskin sellainen vastus­
taja olisi ollut »vaarallinen» ainakaan Ziberille, 
joka omasi erittäin perusteelliset tiedot.

Asiakirjoin vahvistettu totuus on tosiaankin 
mainio asia! Hra Mihailovski on aivan oikeassa 
sanoessaan, että se ratkaisee täydelleen pikantin 
kysymyksen, kuka valehtelee kahden edestä!

Mikäli jonkun persoonassa olennoitunut »venä­
läinen henki» turvautuu eittämättä totuuden vää­
ristelyyn, niin se ei tyydy vääristelemään sitä 
yhtä kertaa kahden edestä; se vääristää totuuden 
yhden Ziber-vainajankin edestä kaksi kertaa: 
yhden kerran väittäessään, että Ziber piiloutui 
triadin suojaan, ja toisen kerran vedotessaan 
hämmästyttävän häikäilemättömästi juuri siihen 
esipuheeseen, josta näkyy selvemmin kuin mis­
tään muusta, että hra Beltov on oikeassa.

Voi teitä, hra Mihailovski!
»Käännettyään Engelsin kirjan ’Duhring’s 

Umwälzung’ oli vaikea olla tuntematta Hegelin 
merkitystä uusimman taloustieteen kehityk­
sessä», hra Mihailovski huudahtaa. Tokkopa ko­
vinkaan vaikea? Mielestämme ei yhtään. Kään­
nettyään mainitun kirjan Ziberin olisi tosiaan 
ollut vaikea olla tuntematta Engelsin (ja tieten­
kin myös Marxin) mielipidettä Hegelin merki­
tyksestä mainitun tieteen kehityksessä. Ziber 
tiesi tuon mielipiteen, mikä on itsestään selvää 
ja mikä ilmenee hänen esipuheestaanko. Ziber 
saattoi kuitenkin olla tyytymättä toisten mielipi­
teeseen. Vakavana tiedemiehenä, joka ei luota

360



toisten mielipiteisiin, vaan on tottunut tutkimaan 
kohdetta alkulähteiden mukaan, hän ei vielä kat­
sonut omaavansa oikeutta sanoa: »tunnen Hege­
lin ja hänen osuutensa tieteellisten käsitteiden 
kehityshistoriassa», vaikka hän tiesi Engelsin 
mielipiteen Hegelistä. Hra Mihailovskille on ehkä 
käsittämätöntä tällainen tiedemiehen vaatimat­
tomuus; omien sanojensa mukaan hän »ei tekey­
dy» Hegelin filosofian tuntijaksi, mutta silti hän 
järkeilee siitä melko häikäilemättömästi. Mutta 
quod licet hovi, non licet Jovi.* Koko ikänsä 
ainoastaan sukkelana pakinoitsijana toimineelle 
hra Mihailovskille on ominaista tuon ammatin 
sanelema rempseys. Hän on kuitenkin unohta­
nut, mikä ero on hänen ja tiedemiesten välillä. 
Tuon unohduksen vuoksi hän rohkenikin puhua 
asioista, joista ilmeisesti seuraa, että tietty 
»henki» epäilemättä »valehtelee kahden edestä».

Voi teitä, hra Mihailovski!
Ja vainko kahden edestä tuo kunnianarvoisa 

»henki» vääristelee totuutta? Lukija muistanee 
tapauksen, jolloin hra Mihailovski »jätti huo­
mioon ottamatta» »kukkimismomentin». Tuon 
»kukkimisen» huomioon ottamatta jättämisellä 
on »tärkeä merkitys»: se osoittaa, että totuutta 
on vääristelty Engelsinkin edestä. Miksi hra Mi­
hailovski ei maininnut sanallakaan tuosta opet­
tavaisesta tapauksesta?
• Voi teitä, hra Mihailovski!

Tiedättekö mitä? Saattaahan olla, ettei »venä­
läinen henki» olekaan vääristellyt totuutta, se 
poloinenhan on saattanut puhua silkkaa totta. 
Jotta sen totuudellisuus voitaisiin jättää kaiken 
epäilyksen ulkopuolelle, täytyy vain olettaa, että 
Ziber on yksinkertaisesti tehnyt pilaa nuoresta 
kirjailijasta pelottelemalla häntä »triadilla». Se

* [mikä on luvallista härälle, ei ole luvallista Juppiterille.}

361



tuntuukin todennäköiseltä: hra Mihailovski väit­
tää Ziberin tunteneen dialektisen menetelmän. 
Tuon menetelmän tuntevana henkilönä Ziberin 
oli ymmärrettävä hyvin, että Hegel ei käyttänyt 
milloinkaan perusteena tuota surullisen kuului­
saa triadia. Hra Mihailovski päinvastoin Hegeliä 
tuntemattomana henkilönä saattoi Ziberin kanssa 
keskustellessaan lausua myöhemminkin usein 
toistamansa ajatuksen siitä, että Hegel ja hegeli­
läiset rajoittuivat perusteluissaan vetoamaan 
triadiin. Se saattoi huvittaa Ziberiä ja hän alkoi 
härnätä innokasta, mutta asiaan perehtymätöntä 
nuorta miestä. Jos Ziber olisi aavistanut, miten 
harmilliseen asemaan hänen keskustelutoverinsa 
joutuu ajan mittaan hänen pilantekonsa vuoksi, 
olisi hän tietenkin ollut tekemättä sitä. Hän ei 
kuitenkaan aavistanut sitä ja siksi uskalsi tehdä 
pilaa hra Mihailovskin kustannuksella. Viimeksi 
mainitun totuudellisuus on epäilemätön, jos tämä 
olettamuksemme on oikea. Hra Mihailovskin 
sopisi penkoa muistiaan, hän saattaisi palauttaa 
mieleensä jonkin seikan, joka näyttäisi oletta­
muksessamme olevan perää. Meitä puolestamme 
ilahduttaisi suuresti, jos saisimme kuulla tuosta 
»venäläisen hengen» kunnian pelastaneesta sei­
kasta. Hra Beltov niin ikään, iloitsisi siitä tie­
tysti.

Hra Mihailovski on aikamoinen hupailija! Hän 
on kovasti tyytymätön hra Beltoviin, joka uskalsi 
sanoa, että subjektiivisen sosiologimme »uusissa 
sanoissa» »venäläinen äly ja venäläinen henki 
kertaa vanhoja ja valehtelee kahden edestä». 
Jollei hra Beltov olekaan vastuussa sitaatin sisäl­
löstä, niin hra Mihailovskin mielestä hänet 
voitaisiin kuitenkin katsoa vastuulliseksi sen 
valinnasta. Ainoastaan väittelytapojemme töy­
keys pakottaa arvoisan sosiologimme tunnusta­
maan, että tuollainen moite hra Beltoville olisi

362



liiallista hienoutta. Mistä hra Beltov otti tuon 
»sitaatin»? Hän otti sen Puskinilta. Jevgeni 
Onegin oli sitä mieltä, että koko journalistiikas­
samme venäläinen äly ja venäläinen henki kertaa 
vanhoja ja valehtelee kahden edestä. Voidaanko 
Puskinia pitää vastuullisena sankarinsa noin jyr­
kästä mielipiteestä? Tähän mennessä tietääksem­
me kukaan ei ole ajatellut siten, vaikka on hyvin 
mahdollista, että Onegin lausui suuren runoilijan 
oman mielipiteen. Nyt sitten hra Mihailovski 
haluaisi saattaa hra Beltovin vastuuseen siitä, 
että tämä ei löydä hänen, hra Mihailovskin, kir­
joituksista muuta kuin vanhojen kertaamista ja 
valhetta »kahden edestä». Miksi se on niin? 
Miksi tuota »sitaattia» ei olisi saanut käyttää 
sosiologimme »tutkimuksista» puhuttaessa? Var­
maankin siksi, että tämän sosiologin mielestä 
nuo tutkimukset ansaitsevat paljon kunnioitta­
vampaa suhtautumista. Mutta »siitähän voidaan 
kiistellä», vastaamme hra Mihailovskin sanoin.

»Tuossa kohdassa hra Beltov ei itse asiässa 
paljasta mitään valhettani», hra Mihailovski 
sanoo, »hän tuli vain pölyttäneeksi, jotta vaikut­
taisi kiivaammalta, ja veti sitten häpeillen ver- 
hokseen sitaatin ikään kuin viikunanlehden» 
(s. 140). Miksi »tuli pölyttäneeksi» eikä lausu­
neeksi varman vakaumuksensa? Mitä merkitsee 
lause: hra Mihailovski kertaa artikkeleissaan 
vanhoja ja valehtelee kahden edestä? Se merkit­
see, että hra Mihailovski lausuu vain vanhoja, 
Lännessä jo kauan sitten kumottuja mielipiteitä 
ja lausuessaan niitä lisää länsimaisiin virheisiin 
omia, kotikeittoisia. Onko tosiaankin piiloudutta­
va »viikunanlehden» taakse lausuttaessa tuollai­
nen mielipide hra Mihailovskin kirjallisesta toi­
minnasta? Hra Mihailovski on varma, että tuol­
lainen mielipide voidaan vain »pöläyttää», että se 
ei voi olla vakavan ja harkitun arvioinnin tuote.

363



Siitä voidaan kuitenkin kiistellä, sanomme 
jälleen hänen omin sanoin.

Näiden rivien kirjoittaja lausuu täysin kylmä­
verisesti ja harkitusti, kaipaamatta mitään vii­
kunanlehtiä, että hänen vakaumuksensa mukaan 
hyvin alhainen arvio hra Mihailovskin »töistä» 
on kaiken viisauden alku.

Mikäli hra Beltov ei paljastanut mitään hra 
Mihailovskin valhetta »venäläisestä hengestä» 
puhuessaan, niin miksi sitten sosiologimme tart­
tui nimenomaan tuohon »sitaattiin» ja alkoi 
onnettoman välikohtauksen Ziberin kanssa? Var­
maankin siksi, jotta »vaikuttaisi kiivaammalta». 
Tuon tapaisissa otteissa ei todellisuudessa ole 
mitään kiivasta, mutta joistakuista ne tuntuvat 
hyvin kiivailta. Eräässä Gleb Uspenskin kuvauk­
sessa virkanainen riitelee pihamiehen kanssa. 
Kun pihämies sanoi »kunne moinen», alkoi virka­
nainen huutaa: »Mitä, minäkö konnamainen? 
Saat vielä nähdä, minun poikani palvelee Puo­
lassa» jne. Tuon virkanaisen tavoin hra Mihai- 
lovski tarrasi erilliseen sanaan ja nosti »kiivaan» 
melun: »Minäkö valehtelen kahden edestä, kuin­
ka uskallatte epäillä rehellisyyttäni, otan teidät 
itsenne kiinni valheista, joita latelitte monien 
edestä! Katsokaapa mitä sanoitte Ziberistä!» 
Katsoimme, mitä hra Beltov oli sanonut Zibe­
ristä, ja näimme hänen sanoneen pelkkää totta. 
Die Moral von der Geschichte* on se, ettei virka­
naisten enempää kuin hra Mihailovskinkaan 
liiallisesta kiivaudesta seuraa mitään hyvää.

»Hra Beltov on päättänyt osoittaa, että mate­
rialistisen monismin on vienyt lopulliseen voit­
toon historiassa niin sanottu taloudellisen mate­
rialismin teoria, joka liittyy muka kiinteästi 
»yleisfilosofiseen materialismiin». Siinä tarkoi-

* [Historian moraali.)

364



tuksessa hra Beltov suorittaa ekskurssin filoso­
fian historiaan. Tuon ekskurssin sekavuudesta ja 
epätäydellisyydestä puhuvat jo sille omistettujen 
lukujen otsikot: ’1700-luvun ranskalainen mate­
rialismi’, ’Restauraatioajan ranskalaiset historioit­
sijat’, ’Utopistit’, 'Saksalainen idealistinen filoso­
fia’, 'Nykyaikainen materialismi’» (s. 146). Hra 
Mihailovski kiivailee jälleen tarpeettomasti, eikä 
hänen kiivailustaan seuraa taaskaan mitään hy­
vää. Jos hra Beltov olisi kirjoittanut vaikkapa 
lyhyen katsauksen filosofian historiaant niin hä­
nen ekskurssinsa 1700-luvun ranskalaisesta 
materialismista restauraatioajan ranskalaisiin 
historioitsijoihin, näistä historioitsijoista utopis- 
teihin, utopisteista saksalaisiin idealisteihin jne. 
olisi tosiaankin sekava ja käsittämätön. Asiahan 
on kuitenkin siten, ettei hra Beltov kirjoittanut 
mitään filosofian historiaa. Hän ilmoitti kirjansa 
alkusivulla aikomuksestaan tehdä lyhyen kat­
sauksen oppiin, jota virheellisesti nimitetään 
taloudelliseksi materialismiksi. Hän löysi tuon 
opin eräitä hentoja itusia ranskalaisilta materia­
listeilta ja osoitti, että restauraatioajan ranskalai­
set historian spesialistit olivat kehittäneet huo­
mattavasti noita ituja; sen jälkeen hän tarkasteli 
henkilöitä, nimittäin utopisteja ja saksalaisia filo­
sofeja, jotka eivät olleet ammatiltaan historioitsi­
joita, mutta olivat joutuneet pohtimaan paljon 
ihmiskunnan historiallisen kehityksen tärkeimpiä 
kysymyksiä. Hän ei luetellut läheskään kaikkia 
1700-luvun materialisteja, restauraatioajan histo­
rioitsijoita, utopisteja tai tuon aikakauden idea- 
listi-dialektikkoja. Hän vetosi kuitenkin tär­
keimpiin heistä, niihin, jotka olivat tehneet eni­
ten häntä kiinnostaneella alalla. Hän osoitti, että 
kaikki nuo erittäin lahjakkaat ja laajatietoiset 
henkilöt olivat sotkeutuneet ristiriitoihin, joiden

365



ainoana loogisena ratkaisuna oli Marxin histo­
riallinen oppi. Lyhyesti, il prenait son hien oii 
il le trouvait*. Onko mitään sanomista tuota 
menetelmää vastaan? Ja miksi se ei miellytä hra 
Mihailovskia?

Mikäli hra Mihailovski ei ainoastaan lukenut 
Engelsin »Ludwig Feuerbachia» ja »Diihring’s 
Umwälzungia»**, vaan myös —- mikä tärkeintä — 
ymmärsi ne, niin hän tietää itsekin, mikä merki­
tys oli Marxin ja Engelsin aatteiden kehitykses­
sä viime vuosisadan ranskalaisten materialistien, 
ranskalaisten restauraatioajan historioitsijoiden, 
utopistien ja idealistidialektikkojen katsomuksil­
la. Hra Beltov korosti tuota merkitystä luonneh­
timalla lyhyesti tässä mielessä oleellisimpia 
ensimmäisten, toisten, kolmansien ja neljänsien 
katsomuksia. Hra Mihailovski kohauttaa ylimie­
lisesti olkaansa tuon . luonnehdinnan johdosta, 
häntä ei miellytä hra Beltovin suunnitelma. Tär 
hän huomautamme, että jokainen suunnitelma 
on hyvä, jos se auttaa tekijää saavuttamaan tavoit­
teensa. Sitä, että hra Beltov saavutti tavoitteensa, 
eivät tietääksemme kiellä hänen vastustajana­
kaan.

Hra Mihailovski jatkaa:
»Hra Beltov puhuu sekä ranskalaisista histo­

rioitsijoista että ranskalaisista Utopisteista’ ja 
arvioi kumpaisiakin sen mukaan, missä määrin 
he käsittivät talouselämän yhteiskuntarakenteen 
perustaksi. On kummallista, että hän ei kuiten­
kaan mainitse tällöin Louis Blancista, vaikka 
yksin ’Histoire de dix ans’113 teoksen esipuheen 
perusteella hänet voitaisiin asettaa kunniapai­
kalle niin sanotun taloudellisen materialismin 
oppi-isien rinnalle. Siinä on tietenkin paljon sel­
laista, jota hra Beltov ei hyväksy, mutta siinä on

* [hän otti omansa, mistä löysi.)
** [»Döhringin mullistusta».)

366



myös luokkataistelu, luokkien taloudellisten tun­
nusmerkkien luonnehdinta sekä talouselämä 
politiikan piilevänä joustimena ja yleensä paljon 
sellaista, mikä myöhemmin sisältyi hra Beltovin 
hiin kiihkeästi puolustamaan doktriiniin. Panin 
merkille tämän puutoksen ensinnäkin siksi, että 
se kummastuttaa sinänsä ja vihjaa joistakin lisä- 
tavoitteista, jotka ovat kaukana puolueettomuu­
desta» (s. 150).

Hra Beltov puhui Marxin edeltäjistä, Louis 
Blanc taas oli pikemminkin hänen aikalaisensa. 
»Histoire de dix ans» ilmestyi tosin aikana, jol­
loin Marxin historialliset katsomukset eivät 
olleet vielä lopullisesti muovautuneet. Tuo kirja 
ei kuitenkaan voinut vaikuttaa missään määrin 
ratkaisevasti Marxin katsomuksiin pelkästään jo 
siksi, että Louis Blancin näkökanta yhteiskunta­
kehityksen sisäisten joustimien suhteen ei sisäl­
tänyt kerrassaan mitään uutta esimerkiksi 
Augustin Thierryn tai Guizotin katsomuksiin ver­
raten. Aivan oikein, »siinä on myös luokkatais­
telu, luokkien taloudellisten tunnusmerkkien 
luonnehdinta sekä talouselämä» jne. Tuo kaikki 
oli jo kuitenkin sekä Thierryllä että Guizotilla 
ja Mignetillä, kuten hra Beltov osoitti sen 
kumoamattomasti. Luokkataistelun kannalla ollut 
Guizot suhtautui myötämielisesti porvariston 
taisteluun aristokratiaa vastaan, mutta erittäin 
vihamielisesti tuolloin vasta alkaneeseen työ­
väenluokan taisteluun porvaristoa vastaan. Louis 
Blanc suhtautui myötämielisesti tuohon taiste­
luun.* <  Tässä hän oli eri mieltä Guizotin kanssa. 
Heidän erimielisyytensä ei kuitenkaan ollut

* Tosin erittäin om alaatuisesti, m inkä vuoksi Louis Blanc 
esittikin niin surkeaa osaa vuonna 1848. Marxin »m y ö h e m m ä n s 
luokkataistelukäsityksen ja  Louis Blancin luokkataistelukäsi- 
tyksen välillä on kokonainen kuUu. Se, joka ei ole huom annut 
tuota kuilua, m uistuttaa viisasta, joka ei huom annut norsua. 
eläintarhassa.114

367



oleellista. Se ei lisännyt mitään uutta Louis Blan- 
cin katsomuksiin, jotka koskivat »talouselämää 
politiikan piilevänä joustimena». >*

Louis Blanc samoin kuin Guizot olisi sanonut, 
että poliittiset perustuslait juontavat juurensa 
kansan sosiaalisista elinoloista, ja sosiaaliset elin­
olot määräytyvät viime kädessä omistussuhteista. 
Mistä ovat peräisin omistussuhteet, siitä oli yhtä 
vähän tietoa Louis Blancilla kuin Guizotillakin. 
Siksi Louis Blanc samoin kuin Guizot joutui 
palaamaan idealismiin »talouselämästään» huoli­
matta. Sen, että hän oli idealisti historiallis-filo- 
sofisissa katsomuksissaan, tietää jokainen, vaikka 
ei olisi opiskellutkaan seminaarissa.**

Siihen aikaan kun ilmestyi »Histoire de dix 
ans» yhteiskuntatieteen päivänkysymyksenä oli 
Marxin »myöhemmin» ratkaisema kysymys siitä, 
mistä ovat peräisin omistussuhteet. Louis Blanc 
ei sanonut mitään uutta sen suhteen. On luon­
nollista olettaa, että juuri siksi hra Beltov ei 
sanonutkaan mitään Louis Blancista. Hra Mihai- 
lovski mieluummin kuitenkin vihjailee joistakin 
lisätavoitteista. Chacun a son gout!***

Hra Mihailovskin mielestä hra Beltovin filo­
sofian historian alueelle suorittama ekskurssi 
»on vielä heikompi kuin noiden (edellä luetel­
tujen) otsikkojen perusteella saattoi olettaa». 
Miksi? Tässä selitys. Hra Beltov kirjoittaa, että 
»Hegel nimitti metafyysiseksi niiden ajatteli­
jain — niin idealistien kuin materialistienkin — 
näkökantaa, jotka ymmärtämättä ilmiöiden kehi­
tysprosessia käsittivät ne tahtomattaankin ja 
esittivät toisillekin jähmettyneinä, irrallisina ja

* [Vuoden 1905 painokseen tehty huomautus.)
** Alimman tyypin Idealistina (ts. ei dialektikkona) Louis 

Blanc omasi tietenkin oman » e d is ty  »haavansa», Joka kaikesta 
»te o re e ttise s ta  vä h ä p ä tö isyyd es tä ä n »  huolimatta ei ollut aina­
kaan hra Mihailovskin » edisty skaavaa» huonompi.

*** [Makunsa kullakin.)

368



kykenemättöminä muuttumaan toisikseen. Tuon 
näkökannan vastakohdaksi hän asetti dialektii­
kan, joka tarkastelee ilmiöitä nimenomaan niiden 
kehityksessä ja keskinäisessä yhteydessä.» Tämän 
johdosta hra Mihailovski huomauttaa purevasti: 
»Hra Beltov pitää itseään Hegelin filosofian 
tuntijana. Olisin mielelläni opissa hänellä, kuten 
kenellä tahansa tietävällä henkilöllä, ja pyytäi- v 
sin aluksi hra Beltovia osoittamaan sen kohdan 
Hegelin teoksista, josta hän on ottanut tuon 
muka Hegelin antaman 'metafyysisen näkökan­
nan’ määritelmän. Rohkenen väittää, että hän ei 
pysty osoittamaan sitä minulle. Hegelillä meta­
fysiikka oli oppi olioiden ehdottomasta olemuk­
sesta, joka on kokemuksen ja havainnon ulko­
puolella, oppi sisimmästä substraatista. Hegelin
määritelmänä esittämäänsä määritelmää hra Bel­
tov ei ole ottanut Hegeliltä, vaan Engelsiltä 
(samasta Duhringiä vastaan polemisoivasta kir­
jasta), joka erotti aivan mielivaltaisesti metafy­
siikan dialektiikasta liikkumattomuuden tai liik­
kuvuuden tunnusmerkin mukaan» (s. 147).

Emme tiedä, mitä hra Beltov vastaa tähän. 
Rohkenemme hänen selityksiään odottamatta vas­
tata »aluksi» kunnianarvoisalle subjektivistille.

Avaamme Hegelin »Ensyklopedian» ensimmäi­
sen osan ja luemme (hra V. Tsizovin venäjän- 
nöksen s. 57) 31. kohtaan tehdystä lisäyksestä: 
»Tuon metafysiikan ajattelu ei ollut vapaata eikä 
totuudellista objektiivisessa mielessä, sillä se ei 
antanut esineen kehittyä vapaasti itsestään ja 
löytää itsenäisesti määritteenpä, vaan otti sen 
valmiina... Tuo metafysiikka on dogmatismia, 
sillä lopullisten määritteiden olemuksen mukai­
sesti sen olisi pitänyt hyväksyä, että kahdesta 
vastakkaisesta väitteestä... toinen on ehdottomasti 
tosi, toinen taas ehdottomasti epätosi» (§ 32, 
saman venäjännöksen s. 58).

2 4 -  190 369



Hegel puhuu tässä vanhasta, Kantia edeltä­
neestä metafysiikasta, joka hänen sanojensa 
mukaan »on-kiskottu juurineen ja kadonnut tie­
teiden joukosta» (»ist so zu sagen, mit Stumpf 
und Stiel ausgerottet worden, aus der Reihe der 
Wissenschaften verschwunden!»)*. Hegel asetti 
tuon metafysiikan vastakohdaksi dialektisen filo­
sofiansa, joka tarkastelee kaikkia ilmiöitä niiden 
kehityksessä ja keskinäisessä yhteydessä eikä 
valmiina ja kokonaisen kuilun toisistaan erotta­
mina. Hän sanoo: »Todellista on vain kokonai­
nen. Kokonainen ilmaantuu täydellisyydessään 
vain kehityksensä kautta» (»Das Wahre ist das 
Ganze Das Ganze aber ist nur das durch seine 
Entwickelung sich vollendende Wesen»)**. Hra 
Mihailovski väittää Hegelin yhdistäneen dialek­
tiikkaan myös metafysiikan, mutta se, jolta hän 
on kuullut tämän, on selittänyt hänelle asian 
huonosti. Hegelillä dialektiseen momenttiin liit­
tyy myös spekulatiivinen, minkä vuoksi hänen 
filosofiansa muuttuukin idealistiseksi filosofiaksi. 
Idealistina Hegel teki samaa kuin kaikki muut­
kin idealistit: hän antoi erikoisen tärkeän filoso­
fisen merkityksen »sellaisille tuloksille» (sellai­
sille käsitteille), joita arvosti suuresti myös vanha 
»metafysiikka». Mutta itse nuo käsitteet (abso­
luuttinen erilaisissa kehitysmuodoissaan) olivat 
hänelle »dialektisen momentin» ansiosta nimen­
omaan tuloksia eivätkä alkuperäisiä tietoja. Hege­
lillä metafysiikka sulautui logiikkaan, ja siksi 
hän ihmettelisi kovasti, jos kuulisi sanottavan 
häntä, spekulatiivista ajattelijaa, metafyysikoksi 
ohne Weiteres***. Hän sanoisi, että henkilöitä, 
jotka nimittävät häntä siten, »lassen sich mit

* »Wissenschaft der Logik», Vorrede, S. 1. [»Logiikan tie­
de», Esipuhe, e. 1.]

** »Die Phänomenologle des Geistes». Vorrede. S. XXIII. 
[»Hengen fenomenologia», Esipuhe, s. XXIII.]

*** [suoralta kädeltä.]

370



Thieren vergleichen, welche alle Топе einer 
Musik mit durchgehört haben, an deren Sinn 
aber das Eine, die Harmonie dieser Töne, nicbt 
gekommen ist»* (hänen omat sanansa, joilla 
hän sätti pedanttisia tiedemiehiä).

Toistamme, että tuo järjen metafysiikkaa 
(taaskin hänen oma sanontansa) halveksinut 
spekulatiivinen ajattelija oli idealisti ja siinä 
mielessä hänellä oli oma järjen metafysiikkansa. 
Unohtiko hra Beltov tämän seikan vai jättikö 
sen mainitsematta kirjassaan? Ei unohtanut eikä 
jättänyt mainitsematta. Hän esitti Marxin ja 
Engelsin kirjasta »Die heilige Familie»** pitkiä 
otteita, joissa arvosteltiin purevasti Hegelin »spe­
kulatiivisia» tuloksia. Luullaksemme nämä otteet 
osoittavat riittävän selvästi, että on sopimatonta 
yhdistää dialektiikkaa siihen, mitä hra Mihai­
lovski nimittää Hegelin metafysiikaksi. .Mikäli 
siis hra Beltov unohti jotakin, niin ehkä vain 
nimenomaan sen, että »edistyksellisille» henki­
löillemme, jotka ovat hämmästyttävän »huoletto­
mia» filosofian historian suhteen, olisi pitänyt 
selittää, kuinka jyrkkä ero Hegelin aikana tehtiin 
metafysiikan ja spekulatiivisen filosofian välil­
le.*** Kaikesta tästä seuraa, että hra Mihailovski 
aivan suotta »rohkeni väittää» sitä, mitä on mah­
doton väittää.

Hra Beltovin sanojen mukaan Hegel nimitti 
metafyysiseksi niidenkin materialistien näkökan­
taa, jotka eivät osanneet tarkastella ilmiöitä

* [»voidaan verrata  eläimiin, Jotka kuuntelevat Jonkin 
musiikkiteoksen kaikki sävelet, m utta Joiden tunteisiin  ei vai­
kuta vähääkään kokonaisuus, noiden sävelten sopusointu».]

** [»Pyhä perhe».]
*** Muuten, Jos hra Mihailovski haluaa saada vihdoin tietää 

vaikkapa osittain Hegelin »metafysiikan» historiallisen merki­
tyksen, niin euosittelemme hänelle hyvin populääriä Ja aika­
naan hyvin tunnettua kirjasta »Die Posaune des Jiingsten 
Gerichts öber Hegel, den Atheisten und Antichristen» [»Vii­
meisen tuomion pasuunan Jyly ateisti Ja antikristus Hegelin 
yllä»]. Mainio kirjanen.

24* 371



niiden keskinäisessä yhteydessä. Onko asia siten 
vai ei? Vaivautukaa lukemaan seuraava sivu 
samaisen Hegelin »Ensyklopedian» 1. osan 27. 
kohdasta: »Tuo filosofian näkökohta on annettu 
viimeksi täydellisimpänä vanhassa, ennen Kan­
tia esitetyssä metafysiikassa. Tuo metafysiikka 
on muuten elänyt jo aikansa ainoastaan filoso­
fian historian suhteen; sinänsä se jatkaa 
olemassaoloaan edustaen järjenmukaista käsitystä 
esineistä.» Mitä on järjenmukainen käsitys esi­
neistä? Se on nimenomaan vanha metafyysinen, 
dialektisen vastainen käsitys esineistä. Koko 
1700-luvun materialistinen filosofia oli »järjen­
mukaista» olemukseltaan: se ei osannut tarkas­
tella ilmiöitä muuten kuin lopullisten määrittei­
den kannalta. Siitä, että Hegel näki erinomaisesti 
tuon ranskalaisen materialismin ja yleensä koko 
ranskalaisen 1700-luvun filosofian heikon puo­
len, voi vakuuttua jokainen, joka vaivautuu luke­
maan tätä koskevat kohdat hänen teoksensa 
»Vorlesungen iiber die Geschichte der Philoso- 
phie»* kolmannesta osasta. Siksi hän ei voinut­
kaan olla pitämättä ranskalaisten materialistien 
näkökantaa vanhana metafyysisenä näkökanta­
na.** Onko siis hra Beltov oikeassa vai väärässä? 
Taitaa olla selvä, että hän on aivan oikeassa. Mutta 
hra Mihailovski »rohkenee väittää»... Sille ei 
mahda mitään enempää hra Beltov kuin näiden 
rivien kirjoittajakaan. Hra Mihailovskin onnet­
tomuus onkin juuri siinä, että ryhtyessään kiis-

* [»Luentoja filosofian historiasta».]
** [Huomautus vuoden 1905 painokseen.] Muuten materia­

lismista hän huomautti: »Dennoch muss man in dem Materia- 
lismus das begeisterungsvolle Streben anerkennen, Qber den 
zweierlei Welten als gleich substantiell und wahr annehmen- 
den Dualismus hinauszugehen, diese Zerreissung des urspröng- 
lich Einen aufzuheben» (»Enzyklopädie», Dritter Theil. S. 54). 
[»Sittenkin on todettava, että materialismiin sisältyy innokas 
pyrkimys vapautua dualismista, loka tunnustaa kahden eri­
laisen maailman yhtä suuren suostantiaalisuuden ja todelli­
suuden, ja tehdä loppu tuosta alunperin yhtenäisen maailman 
erottelusta» (»Ensyklopedia», III  osa, s. 54).)

372



taan Marxin »venäläisten oppilaiden» kanssa hän 
»rohkeni» järkeillä hänelle kerrassaan tuntemat­
tomista asioista.

Monitaitoinen mies, rohkeutesi saattaa sinut 
turmioon!

Jokainen filosofiaa tunteva huomaisi helposti, 
että Hegelin ja Schellingin filosofisia katsomuk­
sia esittäessään hra Beltov puhuu miltei joka 
paikassa noiden ajattelijoiden omin sanoin: esi-, 
merkiksi hänen dialektisen ajattelun luonnehdin­
tansa on »Ensyklopedian» ensimmäisen osan 
81. kohtaan tehdyn huomautuksen ja ensimmäi­
sen lisäyksen miltei suorasanainen käännös; sitä 
paitsi hän esittää miltei sanatarkasti muutamia 
kohtia teoksen »Philosophie des Rechts»* esipu­
heesta ja teoksesta »Philosophie der Geschich- 
te»**. Ja vaikka hän siteeraa hyvin täsmälli­
sesti kaikkia Helvetiuksia, Enfantineja, Oskar 
Pescheleita jne., ei hän mainitse kertaakaan, mitä 
Schellingin tai Hegelin teoksia tai mitä kohtia 
niistä hän itse asiassa tarkoittaa esityksessään. 
Miksi hän tässä tapauksessa poikkeaa tavanomai­
sesta säännöstään? Meistä tuntuu, että tässä 
hra Beltov on turvautunut sotajuoneen. Luu­
lemme hänen miettineen näin: subjektivistimme, 
julistivat saksalaisen idealistisen filosofian meta­
fysiikaksi ja tyytyivät siihen; he eivät tutkineet 
sitä, kuten teki esimerkiksi Milliä koskevien huo­
mautusten tekijä. Kun osoitan muutamia saksa­
laisten idealistien erinomaisia ajatuksia eivätkä* 
herrat subjektivistit näe mitään viittauksia noi­
den ajattelijoiden teoksiin, luulevat he minun 
itseni keksineen nuo ajatukset tai lainanneen ne 
Engelsiltä ja alkavat huutaa: »tästä voidaan 
kiistellä!», »rohkenen väittää» jne. Silloinpa

* [»Oikeusfilosofia».]
** I»Historianfilosofia».]

373



saarikin selville heidän tietämättömyytensä, sii­
täpä aika jupakka syntyy! Mikäli hra Beltov on 
tosiaan käyttänyt polemiikissaan tuota pientä 
sotajuonta, on todettava, että hän on onnistunut 
siinä parhaalla mahdollisella tavalla: siitä syntyi 
tosiaan aikamoinen jupakka!

Edelleen. »Jokainen filosofinen järjestelmä, 
joka väittää yhdessä hra Beltovin kanssa, että 
'järjen oikeudet ovat mittaamattomat ja rajatto­
mat samoin kuin sen voimatkin' ja että siksi se 
on löytänyt olioiden — joko materian tai hen­
gen — ehdottoman olemuksen, on metafyysinen 
järjestelmä... Onko se päässyt esittämänsä olioi­
den olemuksen kehitysajatukseen asti vai ei ole 
ja mikäli on, niin pitääkö se tuota kehitystietä 
dialektisena vai muunlaisena — tämä on tietenkin
hyvin tärkeää määriteltäessä tuon järjestelmän 
paikkaa filosofian historiassa, mutta se ei muuta 
sen metafyysistä luonnetta.» (»Russkoje Bo- 
gatstvo», tammikuu 1895, s. 148.) Mikäli näiden 
hra Mihailovskin sanojen mukaan voidaan pää­
tellä, hän vieroksuu metafvysistä ajattelutapaa 
eikä pidä järjen oikeuksia rajattomina. Ruhtinas 
Meätäerski toivottavasti kiittää häntä tästä.
Hra Mihailovski ei näy pitävän myöskään järjen 
voimia rajoittamattomina ja mittaamattomina. 
Saattaa olla hämmästyttävää kuulla tätä henki­
löltä, joka on monta kertaa uskotellut lukijoil­
leen, että la raison finit toujours par avoir 
raison*: jos järjen v.oimat (ja vieläpä oikeudet­
kin!) ovat rajoitetut, niin tuskin tuo varmuus on 
paikallaan. Hra Mihailovski sanoo kuitenkin 
olevansa varma järjen lopullisesta voitosta vain 
siinä, mikä koskee käytännöllistä elämää ja epäi­
levänsä sen voimia, kun on kysymys olioiden

* [Järki aina viime kädessä voittaa.)

374



(»joko materian tai hengen») ehdottomasta ole­
muksesta. Erinomaista. Mitä on olioiden ehdoton 
olemus?

Se on sitä, mitä Kant nimitti olioksi, sinänsä 
(Ding an sich), eikö totta? Jos tämä on totta, 
niin julistamme kategorisesti, että tiedämme 
»olion sinänsä» ja olemme sen tuntemuksesta 
kiitollisia nimenomaan Hegelille. (Apua! — huu­
tavat »tervejärkiset filosofimme», mutta pyy­
dämme heitä tyyntymään.)

»Olio sinänsä... on esine, jossa on abstrahoi­
duttu kaikesta, mikä tekisi sen tiedostettavaksi, 
kaikista aistittavista aineksista, samoin kuin kai­
kista selvistä ajatuksista. Tämän jälkeen jää 
ilmeisestikin vain pelkkä abstraktio, tyhjä ole­
minen, joka on siirretty tajunnan ulkopuolelle 
ja joka on kaikkien tunteiden ja kaikkien selvien 
ajatusten kieltämistä. Tässä suhteessa on helppo 
rakentaa hyvin yksinkertainen päätelmä, että 
itse tuo caput mortuum* on tuon pelkän abstrak­
tion muodostavan ajatuksen tuote tai tyhjä 
’minä’, joka tekee kohteekseen tyhjän samuuden. 
Kielteinen määre, joka annetaan tuolle abstrak­
tiselle samuudelle tehtäessä siitä kohde, maini­
taan Kantin kategorioiden joukossa, ja se tun­
netaan yhtä hyvin kuin tuo tyhjä samuuskin. 
Siksi ihmetyttää, kun niin usein toistetaan, ettei 
muka mikään ole sen helpompaa kuin tietää 
tämä.»**

Toistamme siis tietävämme mainiosti, mitä on 
olioiden ehdoton olemus eli olio sinänsä. Se on 
tyhjä abstraktio. Ja tuolla tyhjällä abstraktiolla 
hra Mihailovski aikoo pelotella henkilöitä, jotka 
toistavat ylpeästi Hegelin mukana: »von der 
Grösse und Macht seines Geistes kann der Mensch

* {merkitystä Ja sisältöä vailla oleva käsite.]
** Hegel, Ensyklopedia, I osa, ss. 79—80, 44. kohta.

375



nicht gross genug denken!»* Tuo on vanha 
laulu, hra Mihailovski I Sie sind zu spät gekom- 
men!**

Olemme varmoja siitä, että juuri edellä kir­
joittamamme rivit näyttävät hra Mihailovskista 
tyhjältä sofistiikalta. Hän sanoo: »Mutta mitä 
te siinä tapauksessa ymmärrätte materialistisella 
luonnon ja historian selityksellä?» — Ymmär­
rämme sillä seuraavaa.

Kun Schelling sanoi, että magnetismi on sub­
jektiivisen sisällyttämistä objektiiviseen, niin se 
oli idealistista luonnon selitystä; kun taas mag­
netismia selitetään nykyfysiikan näkökannalta, 
niin sen ilmiöt selitetään materialistisesti. Kun 
Hegel tai vaikkapa slavofiilimme selittivät tiet­
tyjä historian ilmiöitä kansan hengen ominai­
suuksista johtuviksi, niin he katsoivat niitä idea­
listiselta näkökannalta; kun taas Marx selitti 
sanokaamme vaikka Ranskan vuosien 1848—1850 
tapahtumia ranskalaisessa yhteiskunnassa käy­
dyn luokkataistelun aiheuttamiksi, niin hän antoi 
niille materialistisen selityksen. Onko selvä? Onpa 
tietenkin! Niin selvä, että täytyisi olla melkoisen 
itsepäinen ollakseen ymmärtämättä sanomaamme.

»Tässä on jotakin väärin», hra Mihailovski 
tuumii ajatuksissaan sukupuuta tapaillen (c’e§t 
bien le moment!***). »Lange sanoo...» Rohke- 
nemme keskeyttää hra Mihailovskin: tiedämme 
hyvin, mitä Lange sanoo, mutta vakuutamme 
hra Mihailovskille, että hänen auktoriteettinsa 
erehtyy pahasti. »Materialismin historiassaan» 
Lange unohti esittää muun muassa erään tun­
netuimpiin kuuluneen ranskalaisen materialistin

* [»Ihminen ei osaa ajatella riittävän ylevästi henkensä 
suuruudesta ja mahdista.»! »Geschichte der Philosophie», I, в. 
(»Filosofian historia». I, 6.)

** [Tulitte liian myöhään.)
*** [oikeaan aikaan!)

376



seuraavan luonteenomaisen sanonnan: Nous ne 
connaissons que Гёсогсе des phenomenes (tun­
nemme ainoastaan ilmiöiden kuoren). Toiset, 
yhtä tunnetut ranskalaiset materialistit lausuivat 
monta kertaa samantapaisia ajatuksia. Kuten 
näette, hra Mihailovski, ranskalaiset materialistit 
eivät vielä tienneet, että olio sinänsä on vain 
abstraktion caput mortuum, ja olivat juuri sillä, 
näkökannalla, jota monet sanovat nykyään kriit­
tisen filosofian näkökannaksi.

Tuo kaikki näyttää hra Mihailovskista tieten­
kin hyvin uudelta ja jopa kerrassaan uskomatto­
malta. Emme silti sano hänelle toistaiseksi, keitä 
ranskalaisia materialisteja nimenomaan ja mitä 
heidän teoksiaan nimenomaan tarkoitamme. 
»Rohjetkoon» hän ensin »väittää», juttelemme sit­
ten hänen kanssaan.

Jos hra Mihailovskia kiinnostaa, miten käsi­
tämme aistimustemme suhtautuvan ulkoisiin esi­
neisiin, niin suosittelemme hänelle hra Setseno- 
vin artikkelia »Esineellinen ajattelu ja todelli­
suus» kokoelmasta »Nälänhätää kärsivien autta­
minen». Oletamme, että hra Beltov ja kuka 
hyvänsä venäläinen tai ei-venäläinen Marxin 
oppilas on samaa mieltä kuuluisan fysiologimme 
kanssa. Hra Setsenov sanoi seuraavaa: »Olkootpa 
ulkoiset esineet sinänsä millaisia hyvänsä, 
tajunnastamme riippumatta,— vaikka niistä saa­
mamme vaikutelmat olisivat vain sovinnaisia 
merkkejä,— joka tapauksessa aistimaamme merk­
kien yhtäläisyyttä tai eroavuutta vastaa todel­
linen yhtäläisyys tai eroavuus. Toisin sanoen 
ihmisen havaitsemat aistimiensa esineiden väli­
set yhtäläisyydet ja eroavuudet ovat todellisia 
yhtäläisyyksiä ja eroavuuksia.»*

* Kokoelma, s. 207.

377



Kun hra Mihailovski saa kumotuksi hra Set§e- 
novin, suostumme tunnustamaan paitsi ihmisjär­
jen voimien vieläpä sen oikeuksienkin valinnai­
suuden.*

Hra Beltov sanoi, että vuosisatamme jälkipuo­
liskolla tieteessä, johon filosofia on sulautunut 
täydellisesti tuona aikana, on päässyt voitolle 
materialistinen monismi. Hra Mihailovski huo­
mautti: »pelkään hänen erehtyvän». Epäilyksensä 
puolustukseksi hän vetoaa Langeen, jonka mie­
lestä »die grundliche Naturforschung durch ihre 
eignen Consequenzen iiber den Materialismus 
hinausfiihrt»**. Mikäli hra Beltov erehtyy, niin 
materialistinen monismi esi siis ole päässyt voi­
tolle tieteessä. Selittävätkö siis tiedemiehet yhä 
vielä luontoa sisällyttämällä subjektiivista objek­
tiiviseen tai käyttämällä muita idealistisen luon­
nonfilosofian hienouksia? Pelkäämme »erehty­
vän» sen, joka olettaisi tällaista; pelkäämme 
semmitenkin, kun hyvin nimekäs englantilainen 
luonnontutkija Huxley järkeilee muun muassa 
seuraavasti.

»Meidän aikanamme ei kukaan nykytieteen 
tasalla oleva ja tosiasioita tunteva epäile sitä, että 
sielunelämän perustaa on etsittävä hermotoimin­
nasta. Se, mitä sanotaan hengen toiminnaksi, on 
aivotoimintojen kokonaisuus, ja tajuntamme ai­
neisto on aivotoiminnan tuotetta.»*** Huomatkaa, 
että näin puhuu henkilö, joka kuului Englannissa

* [Huomautus vuoden 1905 painokseen.] Vastustajillamme 
on mainio tilaisuus saada meidät kiinni ristiriidasta: toisaalta 
julistamme Kantin »olion sinänsä» tyhjäksi abstraktioksi, 
toisaalta taas siteeraamme kiittäen Setäenovia, Joka puhuu 
sinänsä, tajunnastamme riippumatta olemassa olevista esi 
neistä. Ymmärtäväiset ihmiset eivät tietenkään näe minkään­
laista ristiriitaa; mutta paljonko on ymmärtäväisiä vastusta­
j ie n k o  Joukossa?

** [»Johtopäätöksillään perusteellinen luonnontutkimus Joh­
dattaa pois materialismin puitteista».]

*** T h . H u x le y , Hume/ Sa vie, sa philoeophie, p. 108. 
[Th. H u x le y , Hume, hänen elämänsä, hänen filosofiansa, 
s. 108.]

378



niin sanottuihin agnostikkoihin. Hän luulee, että 
lausumansa hengen toimintaa koskeva käsitys 
sopii täysin yhteen mitä' puhtaimman idealismin 
kanssa. Koska tiedämme, miten johdonmukainen 
idealismi voi selittää luonnonilmiöt, ja ymmär­
rämme, mistä johtuu kunnianarvoisan englanti­
laisen häveliäisyys, toistamme hra Beltovin 
mukana: 1800-luvun jälkipuoliskolla tieteessä 
pääsi voitolle materialistinen monismi.

Tuntee kai hra Mihailovski Setsenovin psyko­
logisia tutkimuksia? Kävelin kiisti kiivaasti 
aikoinaan tämän tiedemiehen näkökannan. Pel­
käämme liberaali-vainajan erehtyneen pahasti. 
Vai olisiko hra Mihailovski samaa mieltä Kave- 
linin kanssa? tai ehkä hän kaipaa yleensä joi­
takin muita selityksiä tämän suhteen? Jätämme 
ne siltä varalta, että hän alkaa »väittää».

Hra Beljov sanoi, että ennen Marxia yhteis­
kuntatieteessä vallinnut »ihmisluonnon» näkö­
kanta antoi aihetta »biologisten analogioiden 
väärinkäyttöön, joka nykyäänkin tuntuu voimak­
kaasti länsimaisessa sosiologisessa ja varsinkin 
venäläisessä quasi-sosiologisessa kirjallisuudes­
sa». Tämä antoi hra Mihailovskille aihetta syyt­
tää historiallista monismia koskevan kirjan teki­
jää huutavasta vääryydestä ja epäillä liiemman 
kerran hänen väittelymenetelmiensä rehellisyyttä.

»Vetoan vaikkapa minuun täysin epäsuopeasti 
suhtautuvaan lukijaan, joka vähänkään tuntee 
teoksiani, ei edes kaikkia, vaan vaikkapa esi­
merkiksi yhden artikkelini 'Analoginen menetel­
mä yhteiskuntatieteessä’ tai 'Mitä on edistys?’. 
Ei ole totta, että venäläinen kirjallisuus väärin­
käyttäisi suuresti biologisia analogioita: Euroo­
passa kiitos Spencerin sitä esiintyy verrattomasti 
enemmän puhumattakaan Bluntschlin ja hänen 
veljeskuntansa koomisten analogioiden ajoista. 
Ja siinä, että meillä ei ole menty Stronin-vainajan

379



(‘Historia ja menetelmä*, ‘Politiikka tieteenä’), 
hra Lilienfeldin (‘Tulevaisuuden sosiaalinen 
tiede’) ja muutamien aikakauslehtiartikkelien 
analogiaharjoitelmia pitemmälle, olen nähtävästi 
minäkin ‘kantanut korteni kekoon’. Sillä kukaan 
ei ole ponnistellut enemmän kuin minä taiste­
lussa biologisia analogioita vastaan. Ja aikoinaan 
‘Spencerin jälkeläiset’ tuottivat minulle paljon 
vaivaa sen johdosta. Toivon, että nykyinenkin 
myrsky kaikkoaa aikanaan...» (ss. 145—146). 
Tämä sanaryöppy vaikuttaa niin vilpittömältä, 
että tosiaankin jopa epäsuopeasti hra Mihailovs- 
kiin suhtautuva lukija saattaa ajatella: »Tässä 
hra Beltov on tainnut mennä liian pitkälle väit- 
telyinnossaan.» Se ei kuitenkaan ole totta, ja 
hra Mihailovski tietää itsekin, että se ei ole 
totta. Mikäli hän vetoaa valittavasti lukijaan, 
niin ainoastaan siitä samasta syystä, josta Plau- 
tukseilvTranionus sanoi itselleen: Pergam turbare 
porro: rta haec res postulat.*

Mitä hra Beltov on itse asiassa sanonut? Hän 
on sanonut seuraavaa: »Mikäli koko historiallisen 
yhteiskuntaliikkeen selitystä on etsittävä ihmis­
luonnosta ja mikäli yhteiskunta koostuu yksi­
löistä, kuten jo Saint-Simon huomautti aivan 
oikein, niin yksilön luonnosta löytyykin avain 
historian selitykseen. Yksilön luontoa tutkii 
fysiologia sanan laajassa merkityksessä eli tiede, 
joka käsittää myös psyykkiset ilmiöt. Juuri siksi 
fysiologia muodostikin Saint-Simonin ja hänen 
oppilaidensa mielestä perustan sosiologialle, jota 
he nimittivät sosiaalifysiikaksi. Vielä Saint- 
Simonin elinaikana ja hänen toimekkaan osan­
ottonsa ansiosta ilmestyneissä ‘Opinions philoso- 
phiques, litteraires et industrielles’** julkaistiin

* [»Tulen rähisemään edelleenkin asian vaatimalla tavalla.»]
** [»Filosofisia, kirjallisia Ja taloustieteellisiä katsomuk­

sia».]

380



tavattoman mielenkiintoinen mutta valitettavasti 
keskeneräinen anonyymin lääketieteen tohtorin 
artikkeli otsikkonaan ’De la physiologie appliquee 
ä 1’amelioration des institutions sociales’ (Fysio­
logiasta yhteiskunnallisten laitosten parantami­
seen sovellettuna). Tekijä tarkastelee yhteiskun­
tatiedettä sen ’yleisen fysiologian’ perusosana^ 
joka varsinaisen fysiologian yksilöhavaintojen 
ja -kokeiden rikastuttamana syventyy 'yleväm- 
piin mietteisiin’. Yksilöt ovat sille vain ’sen 
yhteiskuntaruumiin elimiä’, joiden toimintoja se 
tutkii, ’samoin kuin varsinainen fysiologia tutkii 
yksilöiden toimintoja’. Yleinen fysiologia tutkii 
(tekijä sanoo: ilmentää) yhteiskunnallisen ole­
massaolon lakeja, joihin kirjoitetut lait onkin 
mukautettava. Myöhemmin porvarilliset sosiolo­
git, muun muassa Spencer, ovat käyttäneet 
hyväkseen oppia yhteiskuntaorganismista tehdäk­
seen mitä vanhoillisimpia johtopäätöksiä. Sitee­
raamamme lääketieteen tohtori on kuitenkin 
ennen muuta uudistaja. Hän tutkii yhteiskunta- 
ruumista yhteiskunnallisen uudesti]ärjestämisen 
mielessä, sillä vain sosiaali fysiologia ja siihen 
kiinteästi liittyvä hygienia luovat myönteisen 
perustan, jolle voidaan rakentaa sivistysmaail- 
man nykyisen tilan vaatima yhteiskunnallisen 
organisaation järjestelmä.»

Näistä sanoista jo näkyy, että hra Beltovin 
mielestä biologisia analogioita voidaan väärin­
käyttää paitsi Spencerin porvarillisen vanhoilli­
suuden mielessä myös sosiaalisen uudistuksen 
utooppisten suunnitelmien mielessä. Yhteiskun­
nan vertaaminen elimistöön esittää tällöin aivan 
toisarvoista ellei vieläkin merkityksettömämpää 
osaa: kysymys ei ole yhteiskunnan vertaamisesta 
organismiin, vaan pyrkimyksestä perustella 
»sosiologiaa» määrätyillä biologian johtopäätök­
sillä. Hra Mihailovski vastusti kiivaasti yhteis-

381



kunnan vertaamista organismiin, hän kantoi eit­
tämättä »kortensa» tuota vertausta vastaan käy­
tyyn taisteluun. Tämä ei silti ole lainkaan oleel­
lista. Oleellinen merkitys on kysymyksellä siitä, 
pitikö hra Mihailovski vai eikö pitänyt mahdol­
lisena perustella sosiologiaa määrätyillä biolo­
gian johtopäätöksillä. Sen suhteen ei voi olla 
epäilystäkään, kuten saattaa vakuuttua kuka 
hyvänsä luettuaan esimerkiksi artikkelin »Dar- 
ivinin oppi ja yhteiskuntatiede». Tuossa artikke­
lissaan hra Mihailovski sanoo muun muassa 
seuraavaa: »Artikkelissa, jonka yleisotsikkona on 
’Darwinin oppi ja yhteiskuntatiede’, tarkastelem­
me erilaisia kysymyksiä, joita Darwinin oppi sekä 
yksi tai toinen sen päivä päivältä lisääntyvistä 
kannattajista käsittelee, ottaa selville tai rat­
kaisee uudella tavalla. Perustehtävänämme on 
kuitenkin määritellä Darwinin opin kannalta 
fysiologisen työnjaon, ts. yhden jaottoman puit­
teissa tapahtuvan elinten välisen työnjaon, ja 
taloudellisen työnjaon, ts. lajin, rodun, kansan, 
yhteiskunnan puitteissa tapahtuvan jaottomien 
kokonaisuuksien välisen työnjaon, keskinäis­
suhde. Meidän näkökannaltamme tuo tehtävä 
rajoittuu osuustoiminnan eli yhteiskuntatieteen 
perustan peruslakien selvillesaamiseen.»* Kun 
osuustoiminnan eli yhteiskuntatieteen perustan 
peruslakeja etsitään biologiasta, merkitsee se, 
että. ollaan 20-luvun ranskalaisten saintsimonis- 
tien näkökannalla, toisin sanoen, että »toistetaan 
vanhoja ja valehdellaan kahden edestä».

Tässä hra Mihailovski saattaa huudahtaa: 
eihän Darwinin oppia ollut vielä 20-luvulla ole­
massakaan! Lukija kyllä ymmärtää, että kysy­
mys ei ole ollenkaan Darwinin opista, vaan

* Mlbailovskin teokset, V osa, e. 2.

382



hra Mihailovskille ja saintsimonisteille yhteisestä 
utooppisesta pyrkimyksestä soveltaa fysiologiaa 
yhteiskunnallisten laitosten parantamiseen. Mai­
nitsemassamme artikkelissa hra Mihailovski on 
täysin samaa mieltä Haeckelin kanssa (»Haeekel 
on aivan oikeassa»), joka sanoi, että tulevaisuu­
dessa valtiomiehet, taloustieteilijät ja historioit­
sijat joutuvat kiinnittämään huomionsa pää̂  
asiassa vertailevaan eläintieteeseen, nimittäin 
vertailevaan eläinten morfologiaan ja fysiolo­
giaan, mikäli he haluavat saada oikean käsityk­
sen erikoisalastaan. Mikäli Haeekel »on aivan 
oikeassa», ts. mikäli sosiologien (ja jopa histo­
rioitsijoidenkin!) on kiinnitettävä huomionsa 
»pääasiassa» eläinten morfologiaan ja fysiolo­
giaan, niin oli miten oli, mutta biologisten ana­
logioiden väärinkäyttöä — puoleen tai toiseen — 
ei voida välttää! Eikö jo liene selvää, että 
hra Mihailovskin näkökanta sosiologian suhteen 
on vanha saintsimonistien näkökanta?

Hra Beltov puhuikin vain tätä. Ja hra Mihai­
lovski vierittää nyt suotta harteiltaan vastuun 
Buhartsev-Nozinin sosiologisista aatteista. Omissa 
sosiologisissa tutkimuksissaan hän ei ole eden­
nyt kovinkaan pitkälle edesmenneen ystävänsä 
ja opettajansa katsomuksista. Hra Mihailovski ei 
ole ymmärtänyt Marxin löytöä ja siksi hän on 
jäänyt parantumattomaksi utopistiksi. Se on 
hyvin surkuteltava tila ja siitä olisi ulospääsynä 
vain tekijämme uusi ajatusponnistelu; »sosiologi»* 
parkaa ei auta vähääkään kyynelehtivä vetoami­
nen lukijaan, täysin suopeamieliseenkään.

Hra Beltov lausui pari sanaa hra P. Struven 
puolustukseksi. Tästä herrat Mihailovski ja 
N. —on saivat aihetta »väittää», että hra Beltov 
on ottanut hra Struven »suojeluksensa» alaiseksi. 
Piemme puhuneet paljon hra Beltovin puolus­
tukseksi. Mitä sanovat meistä hra Mihailovski ja

383



hra N. —on? Varmaankin he sanovat hra Bel- 
tovia vasalliksemme. Pyydämme jo etukäteen 
anteeksi hra Beltovilta, että ennakoimme hänen 
vastaväitteensä herroille subjektivisteille ja ky­
symme näiltä viimeksi. mainituilta: merkitseekö 
se jonkun kirjailijan ottamista suojeluksensa 
alaiseksi, jos ollaan samaa mieltä hänen kans­
saan? Hra Mihailovski on samaa mieltä 
hra N. —onin kanssa muutamissa Venäjän ajan­
kohtaisissa elämänkysymyksissä. Onko meidän 
ymmärrettävä heidän yksimielisyytensä siten, 
että hra Mihailovski on ottanut hra N. —onin suo­
jeluksensa alaiseksi? Tai ehkä hra N. —on on 
hra Mihailovskin suojelijana? Mitähän sanoisi 
Dobroljubov-vainaja, kun kuulisi tätä »edis­
tyksellisen» nykykirjallisuutemme kummallista 
kieltä?

Hra Mihailovskista tuntuu, että hra Beltov on 
vääristellyt hänen oppiaan sankareista ja lau­
masta. Me taas luulemme, että hra Beltov on 
aivan oikeassa ja että hra Mihailovski näyttein»• 
Tranionuksen osaa väittäessään häntä vastaan. 
Ennen kuin vahvistamme tätä mielipidettämme 
katsomme tarpeelliseksi sanoa muutaman sanan 
hra N. —onin kirjoituksesta »Mitä merkitsee 
taloudellinen välttämättömyys?», joka ilmestyi 
»Russkoje Bogatstvon» maaliskuun niteessä.

Tuossa kirjoituksessa hra N. —on on pystyttä­
nyt hra Beltovia vastaan kaksi patteria. Valloi­
tamme ne yhden kerrallaan.

Ensimmäisen patterin voima on seuraavassa. 
Hra Beltov sanoi: »Jotta voitaisiin ratkaista kysy­
mys siitä, lähteekö Venäjä vai eikö lähde kapita­
listisen kehityksen tielle, on ryhdyttävä tutkimaan 
tuon maan tosiasiallista tilannetta, erittelemään 
sen nykyaikaista sisäistä elämää. Tuon erittelyn 
perusteella Marxin venäläiset oppilaat väittävät: 
ei ole olemassa mitään toiveita siitä, että Venäjä

384



luopuisi kohta kapitalistisesta kehitystiestä». 
Hra N. —on toistaa purevasti: »tuollaista erittelyä 
ei ole olemassa». Eikö muka ole, hra N. —on? 
Sopikaamme ensinnäkin terminologiasta. Mitä te 
nimitätte erittelyksi? Antaako erittely uusia tie­
toja asian arvostelemiseksi vai käyttääkö se jo 
olemassaolevia sekä muuta tietä saatuja tietoja? 
Vaikka meitä saatetaankin syyttää »metafyysi­
syydestä» pitäydymme vanhaan määritelmään, 
jonka mukaan erittely ei anna uusia tietoja 
esineen arvostelemista varten, vaan operoi van­
hoilla tiedoilla. Tämän määritelmän mukaisesti 
Marxin venäläiset oppilaat saattoivat olla Venä­
jän sisäisen elämän erittelyssään esittämättä. 
mitään itsenäisiä havaintoja tuosta elämästä ja 
tyytyä esimerkiksi narodnikkilaisen kirjallisuu­
den kokoamaan aineistoon. Mikäli he tekivät 
tuosta aineistosta uuden johtopäätöksen, merkit­
see se, että he erittelivät noita tietoja uudelleen. 
Nyt siis herää kysymys: minkälaisia tietoja kapi­
talismin kehityksestä oli narodnikkilaisessa kir­
jallisuudessa ja onko totta, että Marxin venäläi­
set oppilaat tekivät noista tiedoista uuden johto­
päätöksen? Vastataksemme tähän kysymykseen 
otamme vaikkapa hra Dementjevin kirjan 
»Tehdas, mitä se antaa väestölle ja mitä se siltä 
ottaa». Luemme tuosta kirjasta (s. 241 ja seu- 
raavat): »Ennen kuin teollisuutemme sai kapita­
listisen tehdastuotannon muodpn, jossa se esiin­
tyy nykyään, se läpäisi kaikki samat kehitysvai­
heet kuin Lännessäkin... Eräänä suurimpana 
syynä siihen, että jäimme jälkeen Lännestä, oli 
maaorjuus. Sen ansiosta teollisuutemme käsityö- 
ja kotituotannon vaihe oli huomattavasti1 pitempi. 
Vasta vuodesta 1861 pääoma sai mahdollisuuden 
siirtyä siihen tuotantomuotoon, jöhon Lännessä 
oli siirrytty.melkein puolitoista vuosisataa aikai­
semmin, ja vasta tuosta vuodesta käsityö- ja koti-

2 5 -1 9 0  3 3$



tuotanto alkaa nopeasti laskea ja muuttua teh­
dastuotannoksi... Kolmenkymmenen vuoden 
aikana (maaorjuuden lakkauttamisen jälkeen) 
kaikki on kuitenkin muuttunut. Kun teollisuutem­
me astui samalle taloudellisen kehityksen tielle 
kuin Länsi-Eurooppakin, oli sen välttämättä, koh­
talon pakosta saatava sama muoto ja se saikin 
saman muodon kuin Lännen teollisuus. Se seikka, 
että kansanjoukot on turvattu maalla, johon 
meillä tavallisesti vedotaan todisteltaessa, että 
meillä ei voi olla mitään omistamattomien työ­
läisten erikoista luokkaa — nykyaikaisen teol- 
lisuusmuodon väistämätöntä seuralaista — tuo 
seikka on epäilemättä ollut ja on nykyäänkin voi­
makkaana esteenä, mutta ei läheskään niin voi­
makkaana kuin tavallisesti oletetaan. Toisaalta 
hyvin usein esiintyvä maapalstojen riittämättö­
myys ja maatalouden täydellinen lamaannus ja 
toisaalta hallituksen tarmokas huolenpito jalos­
tusteollisuuden kehittämisestä valtion talouselä­
män tasapainottamiseksi — nämä ehdot ovat hy­
vin suuresti vaikuttaneet ja vaikuttavat yhä tuon 
maanomistuksen merkityksen pienenemiseen. 
Olemme nähneet, mihin tuo asiaintila on johta­
nut: on muodostunut erikoinen tehdastyöläisten 
luokka, jolla on entiseen tapaan 'talonpojan’ 
nimi, mutta jolla on tuskin mitään yhteistä vilje- 
lijätalonpojan kanssa, jolla on säilynyt vain ker­
rassaan mitätön yhteys maahan ja josta puolet 
ei kolmannessa sukupolvessa poistu enää milloin­
kaan tehtaasta eikä omaa maaseudulla mitään 
paitsi juridista, käytännössä tuskin lainkaan 
toteutuvaa oikeutta maahan.»

Hra Dementjevin esittämät objektiiviset tiedot 
osoittavat hyvin havainnollisesti, että kapitalismi 
kaikkine seurauksineen kehittyy hyvin nopeasti 
Venäjällä. Hra Dementjev täydentää noita tietoja 
mietelmällä, josta juontuu, että kapitalistisen

386



tuotannon jatkuva eteneminen voidaan pysäyt­
tää ja että siinä tarkoituksessa on vain palautet­
tava mieleen väittämä: gouverner — c’est pre- 
voir* (s. 246). Marxin venäläiset oppilaat eritte­
levät tuota hra Dementjevin johtopäätöstä ja 
toteavat, että tuossa tapauksessa ei mitään voida 
pysäyttää; että hra Dementjev erehtyy samoin 
kuin koko joukko narodnikkeja, jotka esittivät 
tutkimuksissaan suuren määrän aivan samanlai­
sia objektiivisia tietoja kuin hra Dementjevkin 
esitti.** Hra N. —on kysyy, missä tuollainen erit­
tely on. Hän tahtoo nähtävästi kysyä, että milloin 
ja missä on esitetty tuollainen erittely venäläi­
sessä lehdistössä. Annamme hänelle jopa kaksi 
vastausta tähän kysymykseen.

Ensinnäkin hänelle epämiellyttävässä hra P. 
Struven kirjassa on hyvin asiallinen mietelmä 
nykyisten mahdollisuuksien puitteissa toteutetta­
vasta valtiollisesta sekaantumisesta Venäjän 
talouselämään. Tuo mietelmä on jo osittain hra 
N. —onin vaatima erittely eikä hra N. —on esitä 
eikä voikaan esittää mitään asiallista tuota erit­
telyä vastaan.

* (hallitseminen merkitsee ennakolta näkemist^-l
** Hra N .—on sanoo: »Niiden satojen viim eisten parinkym­

menen vuoden aikana tehtyjen tilastollisten ynnä muiden tu t­
kimusten Joukossa emme ole tavanneet töitä, joissa olisi 
tehty  samanlaisia taloudellisia Johtopäätöksiä kuin ovat teh­
neet herrat Beltovit, Struvet ja  Skvortsovit.» Niiden tutkim us­
ten tekijät, Joita te, hra N. —on, tarkoitatte, tekevät meillä 
tavallisesti kahdenlaisen johtopäätöksen: toinen vastaa objek­
tiiv ista to tuutta Ja julistaa, että kapitalism i kehittyy Ja iän­
ikuiset »perustat» horjuvat; toinen on »subjektiivinen* Ja 
päätyy ajatukseen, että kapitalism in kehitys voitaisiin pysäyt­
tää, Jos Jne. Tämän jälkimmäisen johtopäätöksen vahvistuk­
seksi ei kuitenkaan milloinkaan esitetä kerrassaan mitään 
tietoja, niin että se jää kirjaimellisesti perusteettomaksi, huo­
limatta siitä, että tutkim ukset, Joita se koristaa, sisältävät 
enemmän tai vähemmän runsaasti tilastollista aineistoa. 
Hra N. —onin »kuvauksia» vaivaa sama vika, niin sanoak­
semme »subjektiivisen» johtopäätöksen anemia. Mikä »erit­
tely» tosiaankin vahvistaa sitä  hra N. —onin ajatusta , että 
yhteiskuntamme pystyisi Jo ny t järjestäm ään tuotannon? 
Sellaista erittelyä ei ole.

2 5 • 387



Toiseksi muistaako hra N. —on kiistan, jota 
slavofiilit ja zapadnikit116 kävivät keskenään 
40-luvulla? Tuossa kiistassa »Venäjän sisäisen 
elämän erittely» esitti niin ikään hyvin tärkeää 
osaa, mutta lehdistössä tuo erittely yhdistettiin 
miltei poikkeuksetta puhtaasti kirjallisuuden 
kysymyksiin. Siihen olivat omat historialliset 
syynsä, jotka hra N. —onin on välttämättä otet­
tava huomioon, ellei tahdo lukeutua naurettaviin 
pedantteihin. Sanooko hra N. —on, että nuo syyt 
eivät vaikuta nyt mitenkään »venäläisten oppi­
laiden» suorittamaan erittelyyn?

Tähän mennessä »oppilaat» eivät ole julkais­
seet itsenäisiä tutkimuksia Venäjän talouselä­
mästä. Tämä on selitettävissä siten, että heidän 
edustamansa suuntaus on Venäjällä vielä kovin 
uusi. Tähän mennessä Venäjän kirjallisuudessa 
on vallinnut narodnikkilainen suuntaus, jonka 
vuoksi tutkijat ovat hukuttaneet »subjektiivisiin» 
toiveisiinsa esittämänsä objektiiviset tiedot, jotka 
todistivat vanhojen »perustojen» kaatumista. 
Nimenomaan narodnikkien ilmoittamien tietojen 
runsaus antoi kuitenkin aihetta uuden katso­
muksen ilmaantumiseen venäläisen elämän suh­
teen. Tuo uusi katsomus muodostaa epäilemättä 
perustan uusille, itsenäisille havainnoille. Jo nyt 
voimme osoittaa hra N. —onille esimerkiksi hra 
Harizomenovin töitä, jotka ovat aika suuresti 
ristiriidassa narodnikkien katekismuksen kanssa, 
minkä tunsi mainiosti hra V. V., joka on monesti 
ja menestyksettomästi yrittänyt kumota kunnian­
arvoisan tutkijan. Kirjan »Etelä-Venäjän talon­
poikais talous» tekijä ei ole alkuunkaan marxi­
lainen, mutta tuskinpa hra N. —on sanoo, että 
hra Postnikovin käsitys yhteisön ja yleensä 
talonpoikien maankäytön nykyisestä tilasta 
Uudella Venäjällä117 olisi sama kuin meidän 
tavanomainen narodnikkilainen käsityksemme.

388



Hra Borodin taas, joka on kirjoittanut erinomai­
sen tutkielman Uralin kasakkajoukoista, ou 
varmasti sillä näkökannalla, jota me puolustam­
me ja joka ei valitettavasti miellytä hra N. —onia. 
Narodnikkilainen sanomalehtikirjallisuutemme ei 
ole kiinnittänyt huomiota tuohon tutkielmaan, 
mutta ei siksi, että se olisi arvoton sisällöltään, 
vaan yksinomaan siksi, että mainitulla sanoma­
lehtikirjallisuudella on erikoinen »subjektiivinen» 
henki.118 Vastaisuudessa tulee olemaan vielä 
enemmän, hra N. —on, sillä marxilaisten tutki­
musten aikakausi vasta alkaa Venäjällä.*

Hra N. —on pitää niin ikään itseään marxilai­
sena. Hän erehtyy. Hän on vain suuren ajatteli­
jan avioton jälkeläinen. Hänen maailmankatso­
muksensa on Marxin opin ja hra V. V:n laittoman 
yhdyselämän hedelmä. »Mutterehen»** jätti hra 
N. —onille perinnöksi terminologian ja eräitä 
taloustieteen teoreemoja, jotka hän muuten 
ymmärsi tavattoman abstraktisesti ja siksi myös 
väärin. »Väterchen»*** jätti hänelle perinnöksi 
utooppisen suhtautumisen sosiaaliseen uudistuk­
seen, jonka avulla hän pystyttikin toisen patte­
rinsa hra Beltovia vastaan.

Hra Beltov sanoo, että yhteiskunnalliset suh­
teet panevat kehityslogiikkansa voimalla ihmisen 
tajuamaan ne syyt, joiden vuoksi taloudellinen 
välttämättömyys on orjuuttanut hänet. »Tajut­
tuaan, että hänen orjuutuksensa syy on tuotan­
non anarkiassa, tuottaja, 'yhteiskunnallinen ihmi-

* Emme puhu hra P. Struven kirjasta, sillä se on vasten­
mielinen h ra  N. —onille. Hra N. —on nim ittää kuitenkin suotta 
niin päättävästi tuota kirjaa m ihinkään kelpaamattomaksi. 
Väittelyssään hra N. —onia vastaan hra P. Struve pystyy kyllä 
pitäm ään puoliaan. Mitä taas tulee hra N. —onin suorittamaan 
»erittelyyn», niin yleisiä paikkoja lukuun ottam atta siitä jää 
hyvin vähän jäljelle, kun sitä ryhdytään »eritte le m ä ä n » Mar­
xin näkökannalta. Toivottavasti tuollaista erittelyä ei jouduta 
odottamaan kauan. '

** [»äitikulta».!
*** [»isäkulta».]

389



nen* järjestää tuon tuotannon ja alistaa sen siten 
tahtoonsa. Silloin tulee loppu välttämättömyyden 
valtakunnasta ja valtaistuimelle nousee vapaus, 
joka itsekin osoittautuu välttämättömyydeksi.» 
Hra N. —onin mielestä tämä kaikki on aivan 
oikein. Hra Beltovin oikeisiin sanoihin hra 
N. —on tekee kuitenkin seuraavan lisäyksen: 
»Tehtävä on siis siinä, että yhteiskunta saisi ole­
massaolevien aineellisten ja taloudellisten ehtojen 
avulla kyseisen, sen tuotantovoimien kehitystä 
jarruttavan lain ilmenemisen passiivisesta seu­
raajasta keinon tuon lain alistamiseksi valtaansa 
valmistamalla sen ilmaantumiselle sellaiset ehdot, 
jotka eivät ainoastaan olisi jarruttamatta, vaan 
edistäisivät koko yhteiskunnan tuotannollisen 
työn voimien (työn voimien!) kehitystä.»,l9

Aivan huomaamattaan hra N. —on teki hra Bel­
tovin »aivan oikeista» sanoista äärimmäisen 
sekavan johtopäätöksen.

Hra Beltov puhuu yhteiskunnallisesta ihmi­
sestä, niiden tuottajien kokonaisuudesta, ioiden 
tosiaankin on voitettava taloudellinen välttämät­
tömyys. Hra N. —on asettaa tuottajien tilalle 
yhteiskunnan, joka »tuotannollisena kokonaisuu­
tena ei voi suhtautua välinpitämättömästi, ’objek- 
tiivisesti’ sellaisten yhteiskuntataloudellisten 
suhteiden kehitykseen, joiden vallitessa suurin 
osa sen jäsenistä on tuomittu jatkuvaan köyhty­
miseen».

»Yhteiskunta tuotannollisena kokonaisuu­
tena»... Marxin »erittely», jota hra N. —on muka 
noudattaa, ei pysähtynyt yhteiskuntaan kuten 
tuotannolliseen kokonaisuuteen. Se jakoi nyky- 
yhteiskunnan sen todellista luontoa vastaavasti 
erillisiin luokkiin, joista kullakin on oma erityi­
nen taloudellinen etunsa ja oma erikoistehtä­
vänsä. Miksi hra N. —onin »erittely» ei tee sa­
moin? Miksi hra N. —on alkoi puhua koko yh-

390



teiskunnan tehtävästä sen sijaan että olisi puhu­
nut venäläisten tuottajien tehtävästä? Tavallisesti 
tuo kokonaisuudessaan otettu yhteiskunta asete­
taan, eikä suotta, kansan vastakohdaksi ja siten 
se osoittautuu »kokonaisuudestaan»* huolimatta 
vain Venäjän väestön vähäiseksi osaksi, vain 
mitättömäksi vähemmistöksi. Kun hra N.—on 
uskottelee meille, että tuo mitätön vähemmistö 
järjestää tuotannon, niin voimme vain kohaifttaa 
olkapäätä ja sanoa itsellemme: tuota hra N.—on 
ei ole ottanut Marxilta, tuon hän on perinyt 
»Väterchen’iltään»*, hra V. V:ltä.

Marxin mukaan tuotannon järjestäminen edel­
lyttää niiden tuottajien tietoista suhtautumista 
siihen, joiden taloudellisen vapautuksen tuleekin 
siitä syystä olla heidän omana asianaan. Hra 
N.—onin mukaan tuotannon järjestäminen edel­
lyttää yhteiskunnan tietoista suhtautumista 
siihen. Mikäli tämä on marxilaisuutta, niin 
Marx ei tosiaan ole milloinkaan ollut marxi­
lainen.

Olettakaamme kuitenkin, että yhteiskunta 
esiintyy tosiaankin tuotannon järjestäjänä. Miten 
se asennoituu tuottajiin? Se järjestää heidät. 
Yhteiskunta on sankari; tuottajat muodostavat 
väkijoukon.

Kysymme hra Mihailovskilta, joka »väittää» 
hra Beltovin vääristäneen hänen oppiaan sanka­
reista ja väkijoukosta, ajatteleeko hän hra 
N. —onin tavoin, että yhteiskunta pystyy järjestä­
mään tuotannon? Mikäli ajattelee, niin hän on 
nimenomaan sillä näkökannalla, jonka mukaan 
yhteiskunta, »intelligentsija», on sankari, tule­
van historiallisen kehityksemme demiurgi, ja mil­
joonat tuottajat ovat väkijoukkoa, josta sankari 
muovaa sitä, mitä katsoo ihanteidensa mukaan

* (»isäkullaltaan».]

391



tarpeelliseksi muovata. Sanokoon nyt puolueeton 
lukija, oliko hra Beltov oikeassa luonnehties- 
saan »subjektiivista» käsitystä kansasta väki­
joukkona.

Hra Mihailovski sanoo, että hänellä ja hänen 
aatetovereillaan ei myöskään ole mitään tuotta­
jien itsetajunnan kehittämistä vastaan. »Luulen­
pa vain, että noin yksinkertaisen ja selvän ohjel­
man vuoksi ei ollut syytä nousta Hegelin filoso­
fian pilventakaisiin korkeuksiin ja laskeutua 
subjektiivisesta ja objektiivisesta keitettyyn sop­
paan», hän ‘sanoo. Siitähän se kysymys onkin, hra 
Mihailovski, että teidän ajatustapanne kannatta­
jien mielestä tuottajien itsetajunnalla ei voi olla 
sitä merkitystä, mikä sillä on vastustajienne 
käsityksen mukaan. Teidän näkökannaltanne 
tuotannon voi järjestää »yhteiskunta», vastusta­
jienne näkökannalta sen voivat järjestää ainoas­
taan itse tuottajat. Teidän näkökannaltanne 
»yhteiskunta» toimii, mutta tuottajat myötävai­
kuttavat. Vastustajienne näkökannalta tuottajat 
eivät myötävaikuta, vaan nimenomaan toimivat. 
On itsestään selvää, että myötävaikuttavilta vaa­
ditaan pienempää tietoisuutta kuin toimivilta, 
sillä onhan jo kauan sitten ja aivan oikein sanottu: 
»eri kunnia kuulle, eri kunnia auringolle, eri 
kunnia tähdille, sillä tähti eroaa tähdestä kun­
niassa». Te suhtaudutte tuottajiin samoin kuin 
heihin suhtautuivat 30- ja 40-luvun ranskalaiset 
ja saksalaiset utopistit. Vastustajanne tuomitse­
vat kaikenlaisen utopistisen suhtautumisen tuot­
tajaan. JoS te, hra Mihailovski, tuntisitte parem­
min taloustieteellisen kirjallisuuden historiaa, 
niin tietäisitte, että oli kohottava nimenomaan 
Hegelin filosofian korkeuksiin ja laskeuduttava 
sitten kansantaloustieteen proosan pohjalle, jotta 
olisi saatu hävitetyksi utopistinen* suhtautumi­
nen tuottajiin.

392



Hra Mihailovskia ei miellytä sana »tuottaja», 
haisee muka tallilta. Sanomme vain: sitä talo 
tarjoaa, mitä talossa on. Tuottaja-sanaa alkoivat 
käyttää ensimmäisinä Saint-Simon ja saintsimo- 
nistit. »Le Producteur» (Tuottaja) aikakausleh­
den ajoilta, ts. vuodesta 1825 sitä on käytetty 
Länsi-Euroopassa lukemattomia kertoja eikä se 
ole kenellekään muistuttanut tallia. Mutta venä­
läinen katuva aatelismies muisti heti tallin, kun 
alkoi puhua tuottajista. Miten tuo kummallinen 
ilmiö on selitettävissä? Luultavasti katuvan aate­
lismiehen muistelmien ja perinteiden avulla.

Hra N. —on esittää hyvin pisteliäästi hra Bel- 
tovin seuraavat sanat: »vaikka toisella heistä 
(Marxin venäläisistä oppilaista) saattavat olla 
laajemmat, toisella taas vähemmän laajat talous­
tieteelliset tiedot, mutta ei ole kysymys erillis­
ten henkilöiden tietojen määrästä, vaan itse 
näkökannasta». Hra N. —on kysyy: »Minne ovat 
joutuneet kaikki vaatimukset pysytellä .todelli­
suuden maaperällä, taloudellisen kehityksen seik­
kaperäisen tutkimisen välttämättömyyden vaati­
mukset (tämä on jotenkin epäselvää, hra N.—on: 
'seikkaperäisen tutkimisen välttämättömyyden 
vaatimukset’)? Nyt osoittautuu, että tuo kaikki 
on jotakin toisarvoista, että kysymys ’ei ole tie­
tojen määrästä, vaan näkökannasta’.»

Hra N. —on näkyy usein puhuvan mielellään 
jotakin huvittavaa. Neuvomme häntä kuitenkin, 
ettei unohtaisi tervettä järkeä, kun haluaa nau­
rattaa ihmisiä. Muussa tapauksessa nauravat 
eivät tule olemaan hänen puolellaan.

Hra N. —on ei ole ymmärtänyt hra Beltovia. 
Koetamme päästää hänet pälkähästä. Siitä samas­
ta »Russkoje Bogatstvon» niteestä, jossa on jul­
kaistu hra N. —onin kirjoitus, löysimme hra 
P. Mokijevskin artikkelista »Mitä on sivistynyt 
ihminen?» (s. 33, huomautus) seuraavat, hra

393



N. —onille hyvin opettavaiset rivit: »Eräs arabia­
lainen tiedemies sanoi oppilailleen: kun joku 
sanoo teille, että matematiikan lait ovat virheel­
lisiä ja tämän todistukseksi muuttaa kepin käär­
meeksi, niin älkää pitäkö uskottavana tuota 
todistusta. Tämä on tyypillinen esimerkki. Sivis­
tynyt henkilö torjuu tuollaisen todistuksen, 
vaikka hän (toisin kuin tiedemies) ei tuntisikaan 
matematiikan lakeja. Hän sanoo, että kepin muut­
taminen käärmeeksi on eriskummallinen ihme, 
mutta siitä ei seuraa, että matematiikan lait 
olisivat virheellisiä. Toisaalta taas on epäilemä- 
töntä, että kaikki sivistymättömät ihmiset syökse­
vät heti kaikki vakaumuksensa ja uskomuksensa 
tuon ihmeidentekijän jalkojen juureen.»

Toisella viisaan arabialaisen oppilaalla saattoi­
vat olla enemmän, toisella taas vähemmän laajat 
matemaattiset tiedot, mutta yksikään heistä ei 
varmaankaan olisi polvistunut ihmeidentekijän 
jalkojen juureen. Miksi? Siksi, että jokainen heis­
tä oli saanut hyvän koulutuksen; siksi, että tässä 
ei ole kysymys tietojen laajuudesta, vaan siitä 
näkökannasta, jonka mukaan kepin muuttaminen 
käärmeeksi ei voi kumota matematiikan totuuksia. 
Ymmärrättekö tämän, hra N. —on? Toivottavasti 
ymmärrätte, sillä tämähän on hyvin yksinkertai­
nen, vieläpä aivan alkeellinen asia. Mikäli 
ymmärrätte, niin näette nyt itsekin, että hra 
Beltovin näkökantaa ym. koskevat sanat eivät mil­
lään tavalla sulje pois hänen esittämäänsä vaati­
musta pysytellä todellisuuden maaperällä.

Meitä epäilyttää, ettette sittenkään käsittänyt 
kunnolla, mistä on kysymys. Esitämme teille 
toisen .esimerkin. Eihän teillä ole tuhottomasti 
taloustieteellisiä tietoja, mutta on sittenkin 
enemmän kuin hra V. Viliä. Se ei estä teitä kui­
tenkaan olemasta samalla näkökannalla kuin 
hänkin. Kumpikin olette utopisteja. Ja kun joku

394



alkaa luonnehtia katsomuksia, jotka ovat teille 
yhteisiä, jättää hän syrjään tietojenne määrälli­
sen eroavuuden ja sanoo, että kysymys on näkö­
kannasta, jonka nuo miehet ovat lainanneet iki­
vanhojen aikojen utopisteilta.

Nyt teille, hra N. —on, täytyisi olla jo aivan 
selvää, että aloitte suotta puhua hra Beltovin 
vetoamisesta subjektiiviseen menetelmään, että 
teitte aikamoisen vikapiston.

Kaiken varalta sanomme saman asian toisin. 
Erotkootpa Marxin venäläiset seuraajat toisis­
taan tietomääränsä puolesta kuinka paljon 
tahansa, mutta yksikään heistä ei kannastaan luo­
pumatta usko teitä enempää kuin hra V. V:tä- 
kään, kun alatte väittää, että jokin tietty »yhteis­
kunta» järjestää meillä tuotannon. Heidän näkö­
kantansa estää heitä syöksemästä vakaumuk- 
siaan yhteiskunnallisten ihmeidentekijäin jalko­
jen juureen.*

Riittänee jo tästä, mutta mikäli tulimme koske­
telleeksi subjektiivista menetelmää, niin panem­
me merkille, miten halveksivasti hra N. —on 
ylenkatsoo sitä. Hänen sanojensa mukaan tuossa 
menetelmässä ei ollut hitusenkaan vertaa tieteel­
lisyyttä, vaan sillä oli ainoastaan eräänlainen 
verho, »joka antoi sille edes jonkin verran tieteel­
lisen ulkoasun». Mainiota, hra N. —on! Mutta 
mitä sanoo teistä »suojelijanne» hra Mihailovski?

Hra N. —on ei yleensä paljoa kursaile subjek­
tiivisia »suojelijoitaan». Hänen artikkelissaan 
»Rahavallan puolustus ajan tunnusmerkkinä»m  
on motto: »L’ignorance est moins eloignee de 
la verite que le prejuge»**. La verite*** on

* [H uom autus vu oden  1905 painokseen.] — Palautan mie­
leen edellä esitetyt Feuerbachin sanat siitä, että nimenomaan 
näkökanta erottaa ihm istä apinasta.

** [»Sivistymättömyys on lähempänä to tuutta kuin ennak­
koluulo».]

*** [totuus.]

395



epäilemättä itse hra N. —on. Hän sanookin näin: 
»Kun joku ryhtyy noudattamaan horjumattomasti 
todella subjektiivista tutkimustapaa, niin voi­
daan olla aivan varmoja siitä, että hän päätyy 
jollei samoihin johtopäätöksiin kuin mekin, niin 
ainakin hyvin läheisiin» (»Russkoje Bogatstvo», 
maaliskuu, s. 54). Prejuge* on tietenkin hra 
Struve, jota vastaan veritö suuntaa »erittelynsä» 
kärjen. Kuka on sitten se ignorance**, joka on 
lähempänä totuutta (ts. hra N. — onia) kuin pre­
juge eli hra Struve? Ignorance ovat nähtävästi 
hra N. —onin nykyiset subjektiiviset liittolaiset. 
Erinomaista, hra N. —on! Satuitte juuri liittolais- 
tenne arkaan paikkaan. Mutta sittenkin, mitä 
sanoo teistä hra Mihailovski? Hän kyllä muistut­
taa tunnetun faabelin moraalista:

V aikka p a lv e lu s  on ta rp e e n  tu lle n  kallis ,
jo k a in en  ei osaa s itä  o ttaa ...121

Taitaa jo riittää polemiikkia! Emme liene jät­
täneet vastauksetta vastustajiemme vastaväitteitä. 
Mikäli jokin niistä jäi meiltä kuitenkin huomaa­
matta, niin joudummehan vielä useammin kuin 
kerran palaamaan kiistaamme. Kynän saa siis jo 
laskea kädestä. Sitä ennen sanomme kuitenkin 
vielä pari sanaa vastustajillemme.

Vaikka te, herrat, »puuhaattekin» yhä kapita­
lismin poistamista, niin katsokaahan mitä 
tapahtuu: kapitalismi kulkee vain eteenpäin 
»puuhistanne» lainkaan piittaamatta; te 'taas 
»ihanteillenne» ja hyvine aikomuksinenne pol­
jette paikallanne. Mitä hyvää siinä on? Siitä ei 
ole hyötyä itsellenne eikä toisille. Miksi tapah­
tuu näin? Siksi että olette utopisteja ja touho­
tatte sosiaalisten uudistusten utooppisille suunni­
telmianne näkemättä niitä suoranaisia ja ajan-

* [ennakkoluulo.]
** [sivistymättömyys.]

396



kohtaisia tehtäviä, jotka ovat, suokaa anteeksi* 
sanani, aivan nenänne edessä/Ajatelkaapa asiaa. 
Tunnustatte ehkä itsekin, että olemme oikeassa. 
Otamme tämän kyllä vielä puheeksi to is te lla  
nyt Sitten — Dominus vobiscum*.

* [herra olkoon kanssanne.]



SELITY K SIÄ

1 V uoden 1905 v a llan k u m o u k sen  lä h e isy y s  tek i 
m ahdo lliseksi k ir ja n  to isen  p a in o k sen  ju lk a ise m i­
sen  V enäjä llä . U lkom ailla  ju lk a is ta v a k s i su u n n i­
te ltu  to in en  painos e i ilm esty n y t. S am oih in  a iko i­
h in  (1904) kuo li M ihailovski, pää v a s tu s ta ja , johon  
P lehanov  su u n ta s i en si k äd essä  k iis ta n  k ä rjen . 
V uoden 1905 to iseen  p a in o k seen  en em p ää  k u in  
vuoden  1906 k o lm a n te en k aa n  p a in o k seen  ei te h ty  
m itää n  o leellisia  m u u to k s ia .— 7.

2 »Russkoje Bogatstvo» (»V enäjän  R ikkaus» ) — 
k u u k a u s itta in  ilm e s ty n y t a ik a k a u s le h ti , jo ta  ju l­
k a is tiin  P ie ta rissa  1876— 1918. 1890-luvun a lu s ta  
s iitä  tu l i  N. K. M ihailovsk in  jo h ta m ie n  lib e ra a ­
lis te n  n a ro d n ik k ie n  ä ä n e n k a n n a tta ja ; es iin ty i 
v en ä lä is iä  so s iaa lid em o k raa tte ja  v a s ta a n .— 8.

3 T ässä  ja  a lem p an a  s ite e ra ttu  N. K. M ihailovsk in  
a rtik k e li, jo k a  oli ju lk a is tu  »R usskoje B ogatstvon» 
1. n :ossa  1894, o li en s im m äisiä  a r tik k e le ita , jo illa  
lib e ra a lise t n a ro d n ik it a lo ittiv a t h y ö k k äy k sen sä  
m a rx ila isu u tta  v a s ta a n .— 11.

* B ourbon ien  re s ta u ra a tio k a u s i R an sk assa  k äs itti 
v u o d e t 1814— 1830 L udvig  X V III v a lta is tu im e lle  
n o u su sta  vuoden  1830 h e in ä k u u n  v a llan k u m o u k ­
seen  sa a k k a .— 25.

5 H egel p u h u u  1700-luvun ra n sk a la is is ta  m a te ria ­
lis te is ta  teo k sen sa  »V orlesungen  iiber d ie Ge- 
sch ich te  d er P hilosophie»  (»L uen to ja  filo so fian  
h is to ria s ta» ) ko lm an n essa  osassa .— 27.

'  F. A. M. Mignet, H isto ire  de la  revo lu tion  fran - 
caise depuis 1789 ju sq u ’ä 1814, P a ris  1824.— 32.

398



F. P. G. Guizot, »H istoire g en era le  de la  c iv ili- 
sa tio n  en  Europe» ja  »H istoire g en era le  de la 
c iv ilisa tion  en  F rance» .—36.

4

N äitä  a ja tu k s ia  C ondorcet k eh itte lee  k ir ja s sa  
»E squisse d ’u n  ta b le a u  h is to riq u e  des p rog res  de 
1’e sp rit hum ain» , t. 1—2, P a ris  1794. M a in ittu u n  
k ir ja a n  P leh an o v  v iitta a  u se in  m u issak in  teo k sis­
sa an .— 40.
F. Arnaud, 1’abbe, D iscours, p rononce  d an s  ГА са- 
dem ie f rankaise  le  13 m a i 1771 ä la  recep tio n  de
M. 1’abbe  A rn au d , P a ris  1771.— 42.

M illin  jo h d o sta  te h ty je n  h u o m a u tu s te n  k ir jo it ta ja  
o li N. G. T sernyS evsk i, jo k a  a rv o s te li m on illa  
s iv u illa  m a lth u s ila isu u tta .— 47.

M ihailovsk i k ä y tti  en s i k e r ra n  sa n o n ta a  » sa n k a rit 
ja  lau m a»  sa m an n im ise ssä  a r tik k e lis s a a n  1882.— 
47.
N. G. T se rn y se v sk ille .— 60.

E n g la n tila ise t 1820-luvun u to p is tiso s ia lis tit, jo ita  
P leh an o v  tä s sä  ta rk o itta a , o liv a t R o b ert O w en ja  
h ä n e n  o p p ila an sa  W illiam  T hom pson , T h o m as 
H odgsk in , Jo h n  G ray  y m .— 61.
»M oskovalaisen  h is to rio its ijan »  s a n a t  on o te ttu  
M. J. S altykov -S tS ed rin in  te o k ses ta  «С оврем енная 
идиллия» (» N y k y a ik a in en  id y lli» ). P leh an o v  on 
m u u tta n u t n im e t, S a lty k o v -S tsed rin illä  oli M stis- 
lav  ja  R ostis lav .— 65.
M ihailovsk in  san am u o d o ssa  d u a lism i ilm en i v ä it­
teessä , e ttä  on o lem assa  k a h d e n la is ta  . to tu u tta : 
»tosi to tu u s»  (to d e llin en ) ja  » o ik eu d en m u k a in en  
to tu u s»  ( to iv o ttu ) .— 66.
Doktrinäärit — ry h m ä  m a ltillis ia  p o rv a rillis ia  lib e­
ra a le ja , jo tk a  n ä y tte liv ä t h u o m a tta v a a  o saa  R an s­
k a n  p o liittisessa  e läm ä ssä  re s ta u ra a tio k a u d e lla . 
D o k tr in ä ä r it  o liv a t d e m o k ra tia n  ja  ta sa v a lla n  
k iih k e itä  v a s tu s ta jia , he  k iis t iv ä t v a lla n k u m o u k ­
se n  p e r ia a tte e t ja  sen  o ik e u d e n m u k a isu u d e n , 
m u tta  h y v ä k sy iv ä t u u d e n  k a n sa la is jä r je s ty k se n , 
ts. u u d en , p o rv a rillisen  ta lo u s jä r je s te lm ä n .— 68.
KostanXoglo on h e n k ilö h ah m o  G ogolin »K uolleet 
s ie lu t»  teo k sen  to ise s ta  o sa s ta .— 68.



L ainaus N ekrasov in  ru n o e lm a n  »Ehoa k en en  elo 
on» to isesta  o sasta , IV  lu k u . (S u o m en tan u t 
N. Laine.)— 72.
T alonpo ik ien  m aap an k k i, jo h o n  lib e ra a lise t narod - 
n ik it  p a n iv a t to iveensa , oli ts a a r ih a llitu k se n  1882 
p e ru s tam a  m u k a  ta lo n p o ik ien  av u s tam isek s i m aan  
ostossa. I tse  as ia ssa  tu o  p an k k i a jo i a a te lis to n  
e tu ja  p a isu ttam alla  tila n h e rro je n  m a id en  h in to ja  
ja  oli v ä lik ä te n ä  k u la k k ia in e s te n  ju u rru tta m ise s sa  
ja  lu jitta m ise ssa  m aaseu d u lla .— 73.

S a n a t » riem uinneet»  ja  » su u n so itta ja t»  on  o te ttu  
N ek rasov in  ru n o s ta  »H etken  rita ri» :

»SuurisoittaJäin joukosta riemuitsevain, 
Jotka kätensä punaavat 
tahdon leiriin urheiden 
alle rakkauden tunnuksen suuren!» — 73.

verin, 
taisteli! ain

Nikolai—on (D an ie lson ), v e n ä lä in e n  n a ro d n ik k i, 
oli en s im m ä in en  M arx in  »P ääom an» v e n ä jä n tä jä  
ja  sfen vuoksi h ä n tä  a le ttiin  p itä ä  a ih ee tto m a sti 
m arx ila isen a . »P ääom an» en s im m ä in en  osa (D a- 
n ie lso n in  ja  H erm an  L o p a tin in  v e n ä jä n tä m ä )  
ilm e s ty i 1872, to in e n  osa ilm es ty i 1885 ja  k o l­
m as 1896; K ään n ö sty ö n  a ik a n a  N ik o la i—on  oli 
v ilk k a a ssa  k ir jee n v a ih d o ssa  M arx in  ja  E n g e ls in  
k a n ssa .— 7$.

»Le P ro d u c teu r»  (» T u o tta ja » )— sa in ts im o n is tie n  
ä ä n e n k a n n a tta ja , ilm esty i P a r iis is sa  1825— 1826. 
S ain t-S im on  p e ru s ti  a ik a k a u s le h d e n  v ä h ä ä  en n e n  
k u o lem aan sa  ja  s itä  to im ittiv a t h ä n e n  o p p ilaan sa  
B azard , E n fa n tin , R odrigues ym . A ik ak a u s le h d en  
m ottona o liv a t sa n a t:

»L’äge d ’or, q u ’u n e  aveug le  tra d itio n  a  p lace 
jusquM ci dans le  passe , e s t  d ev a n t nous»  (»K ulta- 
a ik a , jo ta  sokea tra d itio  on p itä n y t m e n n e isy y teen  
k u u lu v a n a , on ed essäm m e» ).— 77.

»Globe» (»M aapallo») — sa in ts im o n is tie n  ä ä n e n ­
k a n n a tta ja  v u o d es ta  1831. Sen o li p e ru s ta n u t 
P ie rre  L eroux  1824.— 77.

G oethe k ir jo it ti  tä s tä  te o k sessaan  » W ah rh e it u n d  
D ich tung»  (»R unous ja  to tu u s» ): »P o lte ttavaksi 
tu o m itu t k ie lle ty t k ir ja t , jo tk a  a ih e u ttiv a t s illo in  
kovaa k o h u a , e iv ä t v a ik u tta n e e t m e ih in  la in k a a n . 
M ain itsen  e s im erk k in ä  'S y s täm e  de la  N a tu re ',



johon  tu tu s tu im m e  u te lia isu u d es ta . M eistä  oli 
k äs ittä m ä tö n tä , m iksi tu o lla is ta  k ir ja a  p id e ttiin  
vaa ra llisen a ; m e is tä  se oli n iin  sy n k k ä , k im m eria- 
la in en  ja  k u o le ttav a , e ttä  sen  s isä ltö ä  oli va ik ea  
su la tta a , ja  se h e rä tt i  m eissä  k a u h u a  k u in  aave»
(Goethe, K oo tu t teo k se t, 13-osainen la ito s , X  osa, 
1937, s. 48 (v e n ä jä n k .) ) .— 91.

as L a in au s G oethen  » F au stis ta» .— 92.

** Maratonin taistelu, a te e n a la is te n  ja  p e rs ia la is te n  
ta is te lu  (490 e. a. a .) , p ä ä tty i A teen an  voittoon. 
T uon  ta is te lu n  an s io s ta  k re ik k a la is e t  p ä ä s iv ä t voi­
to lle to isessa  K re ik an  ja  P e rs ia n  sodassa , ja  se 
m y ö tä v a ik u tti A teen an  d e m o k ra tia n  k u k o is tu k ­
seen .— 104.

27 Ks. K. Marx ja  F. Engels, V a li tu t  te o k se t k a h ­
dessa  osassa , I I  osa, P e tro sk o i 1959, s. 117.— 109.

n 1. m a a lisk u u ta  1841 p ä iv ä ty ssä  k ir je e s sä ä n  Bot- 
k in ille  B e lin sk i n im ittä ä  iro n ise s ti G eorg  F ried rich  
H egeliä  v e n ä lä is ittä in  Je g o r F io d o ro v its ik s i: »Kii­
tä n  n ö y rim m ä sti, Je g o r F jodo rov its , k u m a rra n  
filoso fin  m y ssy llen n e . K oko filo so fisen  poropor- 
v a r illisu u te n n e  a n sa its e m a a  k u n n io itu s ta  v a s ta a ­
v as ti m in u lla  on k u ite n k in  k u n n ia  la u su a  te ille , 
e ttä  v ie läp ä  s itte n k in , k u n  s a ttu is in  p ää sem ään  
k e h ity sp o rta ik o n  y lim m älle  ask e lm a lle , p y y tä is in  
te itä  te k e m ä ä n  m in u lle  se lk o a  k a ik is ta  e lä m ä n ­
eh to je n  ja  h is to r ia n  u h re is ta , k a ik is ta  sa ttu m ien , 
ta ik a u sk o n , in k v is itio n , F ilip  I I : n  у  m . ym . u h re is ­
ta . M uussa ta p a u k se ssa  h e ittä y d y n  pää  ede llä  a las  
tu o lta  y lim m ä ltä  a sk e lm a lta »  (В. Г. Белинский. 
И збран н ы е п исьм а, т. 2, Г осли ти здат, 1955, 
стр. 141 ( V. G. Belinski, V a li tu t  te o k se t, 2. osa, 
M oskova 1955, s. 141 )).— 111.

29 T äm ä ja  se u ra a v a  la in a u s  on  o te ttu  M ihailovsk in  
a r tik k e lis ta  «О д и ал екти ч еском  разви ти и  и трой ­
ствен н ы х  ф орм ул ах  прогресса» (» D ia lek tises ta  
k e h ity k se s tä  ja  e d is ty k se n  k o lm in a is is ta  k a a ­
v o is ta» ).— 113.

*° K u p le tti O ffen b ach in  o p e re tis ta  »K aun is H elena»  
( s a n a t M e ilh ach in  ja  H a le v y n ). (R u n o riv it s iv u illa  
115, 125, 245, 263, 344, 348, 349—350 su o m e n ta n u t 
K. J u n tu n e n .— 115.

2 6 -1 9 0 401



*■ K ysym yksessä  on E n g els in  R o u sseau ta  koskeva 
lau su n to  »A nti-D iihringin»  X III  lu v u ssa  (ks. 
F. Engels, A n ti-D iih ring , L ah ti 1951, ss. 145— 146). 
-1 1 7 .

33 M ihailovsk in  a r tik k e li »K arl M arx  h e r ra  J. Zu- 
kovsk in  tu o m ittav an a»  ju lk a is t i in  »O tetSestven- 
n y je  zapiski»  (» Isä n m aa llin e n  le h ti» ) -a ik a k a u s ­
leh d en  10. n :ossa  1877.— 123.

33 T eoksensa »P hilosophie des R echts»  (»O ikeusfilo ­
sofia») es ip u h eessa  H egel k ir jo itti:  »K un filoso fia  
a lk aa  m a a la ta  h a rm a a lla  h a rm a a lle , o so ittaa  se, 
e ttä  jo k in  e läm än m u o to  on v a n h e n tu n u t e ikä  
filosofia  p y s ty  h a rm a a m a a la u k se lla a n  n u o re n ta ­
m a an  s itä , v aa n  a in o a s ta a n  k ä s it tä m ä ä n  sen ; 
M inervan  pöllö lä h te e  le n to o n  v a s ta  h ä m ä rä n  tu l­
l e n .» -  127.

34 Leibniz, E ssa is  de T heod icee .— K irja ssa : »Die 
p h ilo soph ischen  S ch riften  von  G o ttfried  W ilh e lm  
Leibniz», Bd. 6, B erlin  1885, S. 130 (T eod ikea l— 
K irjassa : »G ottfried  W ilh e lm  L eib n iz in  f ilo so fise t 
teokset» , 6. osa, B erliin i 1885, s. 130).— 129.

35 Ks. B. Spinoza, G. G. S ch u lle rille  lo k a k u u ssa  1674 
oso ite ttu  k ir je .— K irja ssa : B. Spinoza> K irjee n ­
vaih to , 1932, ss. 188— 191 (v e n ä jä n k .) . — 129.

33 Ks. Schelling, T ra n sse n d e n ta a lis e n  id e a lism in  jä r ­
je s te lm ä , 1936, s. 355 (v e n ä jä n k .) . — 134.

37 N äitä  a ja tu k s ia  H egel k e h itte le e  te o k se ssa a n  »P h i­
losophie d e r G esch ich te»  (» H is to rian filo so fia» ).— 
136.

33 Katederisosialismi o li y k s i p o rv a rillisen  id eo lo g ian  
su u n ta u k s is ta  1870—1890-luvulla. Sen  e d u s ta ja t , 
lä h in n ä  S ak san  y lio p is to jen  p ro fe sso rit, ju l is t iv a t  
o p p itu o lis taan  (K a tn ed e r) so s ia lism in  n im e llä  
p o rv arillis ta  re fo rm ism ia .— 137.

39 T ässä  P leh an o v  ta rk o itta a  M arx ia . A lla e s ite tty  
la in a u s  on te o k ses ta  »Die h e ilig e  F am ilie»  (»P yhä 
p e rh e» ).— 138.

40 Ks. Schelling, Id een  zu e in e r  P h ilo so p h ie  d e r 
N atu r, L an d sh u t 1803, S. 223 (A ja tu k s ia  lu o n n o n ­
filo so fiasta , L an d sh u t 1803, s. 223).— 140.

41 Ks. Hegel, H is to rian filo so fia , T eokse t, V III  osa, 
1935, s. 246 (v e n ä jä n k .) .— 140.

402



" »H isto ria llis ten  k irje iden»  te k ijä  on P. L. Lavrov. 
»H isto ria llise t k irjee t»  ju lk a is tiin  P ie ta rissa  1870 
sa lan im ellä  P. L. M irtov.— 149.

43 »Suzdalilaiseksi» sa n o taa n  k a rk e a s ti, tö k erö sti 
te h ty ä  ty ö tä . S an o n ta  on s a a n u t a lk u n sa  s iitä , 
e ttä  en n en  L o k ak u u n  v a llan k u m o u sta  S uzdalin  
u je s tis sa  v a lm is te ttiin  tö k e rö sti m a a la ttu ja  h a lp o ja  
ik o n e ja .— 152.

44 K. Marx, » K an san ta lo u stie teen  a rvoste lun»  esi­
puhe (ks. K. Marx ja  F. Engels, V a litu t te o k se t 
k ah d e ssa  osassa, I osa, P e tro sk o i 1957, s. 308.— 
154.

45 Ks. K. Marx ja  F. Engels, V a litu t te o k se t k a h ­
dessa osassa , I osa, s. 59.— 158.

46 P leh an o v  ta rk o itta a  M artiu k sen  k ir ja a  »Von dem  
R ech tszu stan d e  u n d e r  den  U re in w o h n ern  B rasi- 
liens», M unchen  1832.— 161.

47 Ks. K. Marx, P ääom a, I osa, P e tro sk o i 1957, 
s. 476.— 162.

48 Historiallinen koulukunta oikeustieteessä o li ta a n ­
tu m u k se llin e n  su u n ta u s  sa k sa la ise ssa  o ik e u s tie ­
teessä  1700-luvun lo p u lla  ja  1800-luvun a lk u p u o ­
lisko lla . Se e s iin ty i m a a o r ju u d e n  ja  feo d aa lisen  
m o n a rk ia n  p u o le s ta  R a n sk a n  v a lla n k u m o u k se n  
v a ltio -o ik eu d e llis ia  a a tte ita  v a s ta a n . T u o n  k o u lu ­
k u n n a n  h u o m a tta v im p ia  e d u s ta jia  o liv a t H ugo, 
S av igny  ja  P u c h ta .— 174.

49 T a rk o ite ta a n  se u ra a v a a  k ir ja a :  H. Rink, »T aies 
an d  tra d itio n a  of th e  esk im o  w ith  a sk e tch  of 
th e ir  h a b its , re lig io n , la n g u a g e  an d  o th e r  p ecu lia - 
r itie s» , E d in b o u rg h  a n d  L ondon , 1875 (»E sk im oi­
d en  ta ru ja  ja  m u in a ism u is to ja  se k ä  ly h y t  k a ts a u s  
h e id ä n  e lä m ä n ta p o ih in sa , u sk o n to o n sa , k ie lee n sä  
ja  m u ih in  e rik o isu u k siin sa » , E d in b u rg h  ja  L on­
too  1875).— 186.

M Ks. K. Marx ja  F. Engels, V a litu t te o k se t k a h ­
dessa  osassa , I osa , s. 308.— 191.

M Ks. K. Marx, P ääo m a, I osa, s. 189.— 194.

” Ks. K. Marx, » K an sa n ta lo u s tie tee n  arv o ste lu n »  esi­
p u h e  (K. Marx ja  F. Engels, V a li tu t  te o k se t k a h ­
dessa  osassa , I osa, s. 309).— 197.

26* 403



13

“ P lehanov  p u h u u  L. I. M etsn ik o v in  k ir ja s ta  »La 
c iv ilisa tion  e t  le s  g ra n d s  fleu v es h is to riq u es» . 
A vec u n e  p reface  de M. E lisee  R eclus, P a r is  1889 
(»S iv ilisaatio  ja  s u u re t  h is to r ia llis e t joet» . E lisee  
R eclusin  es ip u h ee lla  v a ru s te ttu . P a r iis i  1889).— 
200.

85 P lehanov  ta rk o itta a  P au l B a rth in  M arx ia  v a s ta a n  
es ittäm iä  v ä itte itä  k ir ja s sa  »Die G esch ich tsp h ilo - 
sophie H egels u n d  d e r  H eg e lian e r  b is  a u f  M arx 
u n d  H artm an n » , L eipzig  1890, S. 49—50 (»H ege­
lin  ja  h eg e lilä is te n  h is to ria n filo so fia  en n e n  
M arx ia ja  H artm an m a» , L eipzig  1890, ss. 49— 
50).— 202.

M H allits ijan  »sana ja asia» o li 1700-luvulla V en ä jän  
v a lta k u n n a n  v a ltio llisen  e (s in tä la ito k se n  so v in n a i­
n e n  n im i. »Sanoa sa n a  ja  asia»  m e rk its i  v a l­
tio rik o s ten  ilm ian to a .— 205.

87 L ainaus N. I. K are jev in  a r t ik k e lis ta  «Экономи­
ческий  м атери али зм  в истории» (» T a lo u d e llin en  
m a te ria lism i h is to ria ssa » ), jo k a  ju lk a is t i in  h e in ä ­
k u u ssa  1894 »V estn ik  Jevropy» (» E u ro o p an  Sano­
m at») a ik ak au s leh d e ssä , s. 7. — 209.

88 Ks. K. Marx, »Louis B o n a p a rten  b ru m a ire k u u n  
k ah d ek sas to is ta»  {K. Marx ja  F. Engels, V a litu t 
te o k se t k ah d e ssa  osassa , I osa, s. 224).— 218.

59 Sam a, ss. 226—227.— 219.
*° L a in au s  M arx in  te o k ses ta  »Louis B o n a p a rten  

b ru m a ire k u u n  k ah d e k sas to is ta »  (ks. K. Marx ja  
F. EngeUi V a litu t te o k se t k a h d e ssa  osassa , I  osa, 
ss. 224, 226—227).— 220.

"  T a rk o ite ta a n  S um arokov in , K n jaz n in in , H erasko - 
v in  y n n ä  m u id en  1700-luvun v e n ä lä is te n  n ä y te l­
m ä k irja ilijo id e n  m u rh e n ä y te lm iä .— 227.

"  »Glorious revolution» (» m ain e ik as  v a lla n k u ­
m o u s » )— vuoden  1688 v a ltio k e ik a u s  E n g la n n issa ; 
»great rebellion» (» su u ri k ap in a» ) — R a n sk an  
p o rv arillin en  v a llan k u m o u s  1700-luvun lo p u lla .—
228.

93 Todelliset* sosialistit o liv a t 1840-luvulla S ak san  
p ik k u p o rv a rillisen  s iv is ty n e is tö n  ta a n tu m u k se lli­
sen  su u n n a n  ed u s ta jia . H e k o rv a s iv a t so s ia lism in

S a m a .— 198.

404



a a tte e t y le isen  ra k k a u d e n  ja  ve ljeyden  sen tim en ­
taa lise lla  y lis ty k se llä .— 228.

** T eoksen  »N ouveau ch ris tian ism e»  (»U usi k r is tin ­
usko») k ir jo itta ja  oli S ain t-S im on .— 234.

** L ainaus »H egelin  o ikeusfilo so fian  arvoste lun»  
»Johdannosta»  — ks. K. Marx, F. Engels, T eokset, 
1. osa, 1955, ss. 425—426 (v e n ä jä n k .) .— 239.

M L a in au s  T sernyS evsk in  v ä itö sk ir ja s ta  «Э стетичес­
к и е  отнош ен ия искусства к  действительности» 
(»T aiteen  e s te e ttin e n  su h d e  to d e llisu u tee n » ).— 
244.

tT L a in au s N. A. N ek rasov in  ru n o e lm a s ta  «Новый 
год» (»U usi vuosi» ). —245.

** L a in au s  M arx in  en s im m ä ise s tä  F eu erb ac h ia  kos­
k e v a s ta  te e s is tä  (ks. K. Marx ja  F. Engels, V ali­
tu t  te o k se t k a h d e ssa  osassa , I I  osa, s. 360).— 251.

** TSatski, Famusov ja  Skalozub o v a t A. S. G ribo je- 
dovin  h u v in ä y te lm ä n  «Горе от ума» (»V astus 
v iisau d es ta» ) h e n k ilö h ah m o ja .— 252.

n P leh an o v illa  o li a ik o m u s se lv e n tä ä  u u d e ssa  p a i­
n o k sessa  tä tä  k o h ta a , jo n k a  h ä n  oli ta h a lla a n  
h ä m ä n n y t se n su u ria  s ilm ä llä  p itäen . A rk is to ssa  
sä ily n e issä  tä h ä n  k o h ta a n  ta rk o ite tu is sa  k ä y ttä ­
m ä ttö m issä  lis ä a in e is to issa  on  se u ra a v a  m e rk in tä : 
»Skalozub on  se n su u ri . S e lity k sek s i e s ite ttä v ä  sa ­
m aisen  B eltovin , 'S b o rn ik in ', ’N ovoje slovon* ja  
'N atS a lo n ' tapaus.»  T ä h ä n  lu e tte lo o n  s is ä lty v ä t 
se n su u riv a in o je n  a la is ik s i jo u tu n e e t  m a rx ila is e t 
ju lk a isu t . M a rx ila is ilta  o li r i is te tty  m ilte i k a ik k i 
la illise t e s iin ty m ism a h d o llisu u d e t, k u n  ta a s  lib e ­
r a a l is e t  n a ro d n ik it  k ä y ttiv ä t n i i tä  v a p a a s ti.— 253.

71 Ju lk a ise m a tto m issa  lis ä y k s is sä ä n  P leh a n o v  on 
te h n y t tä h ä n  k o h ta a n  se u ra a v a n  h u o m a u tu k se n : 

»E ivät y m m ä rtä n e e t, e ttä  e i vo ida tu n n u s ta a  
M arx in  taloudellisia k a tso m u k s ia  ja  k iis tä ä  h än e n  
historialliset k a tso m u k se n sa : 'P ä ä o m a ’ on  m yös 
h is to ria llin e n  tu tk im u s . M onet 'm a rx ila is e tk in ' 
y m m ä rs iv ä t h u o n o sti 'P ä ä o m a a '. K o lm an n en  n i­
te en  k o h ta lo , S tru v e , B u lgakov , T u g an -B aran o v sk i 
v ä ä re n s iv ä t M arx in  ta lo u s te o rio ita»  («Л итератур­
ное н аследи е Г. В. П леханова», сб. IV, стр. 223 
(»G. V. P le h a n o v in  k ir ja l l in e n  jääm istö » , IV 
kokoelm a, s. 2 2 3 )).— 255.

405



”  K ysym yksessä  on K. M arx in  vuoden  1877 lopulla 
k irjo ittam a  k ir je  »O tetSestvennyje zapisk i*  a ik a ­
k au s leh d en  to im itu k se lle  N. K. M ihailovsk in  a r tik ­
k e lin  »K arl M arx h e rra  J. Z ukovsk in  tu o m itta ­
vana» jo h d o sta  (»O tetS estvennyje zap isk i»  n :o  10, 
1877). K irje  oli jä ä n y t lä h e ttä m ä ttä  ja  sen  löysi 
E ngels M arx in  p ap e re is ta  tä m ä n  k u o le m an  jä l­
keen . Se ju lk a is t iin  1886 »V estn ik  N arodno i voli* 
leh d en  5. n :ossa  ja  1888 le g aa lisen  »Jurid itSeski 
vestn ik»  leh d en  10. n :ossa . T av a llise s ti tä tä  k ir ­
je ttä  on  san o ttu  v irh ee llise s ti M iha ilovsk ille  osoi­
te tu k s i k irjeek s i, v a ik k a  M arx  p u h u u  s iin ä  M ihai- 
lovsk ista  v a in  k o lm an n essa  persoonassa .

K irjee ssään  M arx  e s iin ty y  k a tso m u s ta n sa  v ä ä ­
r is te ly ä  v as taan , s itä  v a s ta a n , e ttä  ta h d o ta a n  
m u u tta a  h ä n e n  » ...h isto ria llinen  tu tk ie lm a n sa  
k a p ita lism in  sy n n y s tä  L än si-E u ro o p assa  h is to ria l-  
lis-filo so fiseksi te o ria k s i y le ise s tä  tie s tä , jo ta  
m yö ten  k a ik k i k a n s a t  o v a t k o h ta lo n o m a ise s ti 
tu o m itu t k u lk e m aa n , jo u tu k o o tp a  ne  m illa is iin  
ta h a n sa  h is to ria llis iin  o losuh teisiin ...» . N a ro d n ik it 
ta k e r tu m a tk in  k ir je e n  tä h ä n  k o h ta a n  n ä h d e n  
siin ä  v a h v is tu k se n  k u v ite lm illee n  V e n ä jä n  e rik o i­
s is ta  k e h ity s te is tä .— 255.

73 M arx  p u h u u  1700-luvun ra n sk a la is is ta  m a te r ia lis ­
te is ta  »P yhässä  perheessä» , ja k so ssa  »K riitillin en  
ta is te lu  ra n sk a la is ta  m a te r ia lism ia  v as taa n » .— 256.

74 S a n a t on  o te ttu  K rim in  sodan  a ik a ise s ta  (1853— 
1856) v e n ä lä ise s tä  so tila s la u lu s ta . L a u lu ssa  Dil- 
k a t t i in  k y v y ttö m iä  v en ä lä is iä  k e n ra a le ja , y k s i 
h e is tä  o li R ead. L a u lu n  s a n a t  o v a t L. N. T o ls to in .— 
263.

n K ysym yksessä  on  W . B losin  k ir ja  »S aksan  1848 
v a llan k u m o u k sen  h is to ria» .— 266.

73 G leb U sp en sk in  k e r to m u k sessa  «Будка» (» P u t­
ka» ) v an h u s , jo k a  v a ru s ti  p ie n tä  k u lje k s iv a a  
o rk e s te ria  k ie lillä , san o i y lp e äs ti, e ttä  h ä n e n  jo u ­
sen sa  ova t a rv o k k a ita  »e ivätkä  m itä ä n  h y lk y ta -  
varaa» , s illä  h ä n e llä  e i o le m u u ta  u lo sp ääsy ä : 
»koska k ie li on  m in u lle  k a ik k i k a ik essa , m in u n  
on  sa a ta v a  se tä y te e n  so in tiin sa» .— 268.

77 M arg a re t H ark n ess ille  h u h tik u u n  a lu ssa  1888 
k ir jo itta m a ssa a n  k ir je e ssä  E n g e ls  lu o n n e h ti B al­
zacin  tu o ta n to a  ja  sano i, e ttä  B alzacin  ro m aa-

406



n e is ta  h ä n  on s a a n u t tie tä ä  »yksinpä ta lo u d e llis ia  
y k s ity isse ik k o ja  enem m än... k u in  sen  a ja n  k a ik ­
k ien  a s ian tu n tijo id e n , h is to rio its ijo id en , ta lo u s tie ­
te ilijö id en  ja  tila s to tie te ilijö id e n , k ir jo is ta  y h ­
teensä» .

T ä h ä n  k o h ta a n  on o lem assa  P leh an o v in  seu- 
raav a  h u o m a u tu s : »T ässä su h te e ssa  G. I. U spensk i 
v o idaan  ro h k eas ti a se ttaa  B alzacin  rin n a lle . H änen  
teo k sen sa  ’М аап  valta*».— 269.

78 S an a t on o te ttu  A. S. P uS k in in  ro m aa n in  »Jevgeni 
O negin» e rä ä n  lu v u n  h a h m o te lm a s ta .— 271.

19 M organ in  k ir ja  »A ncien t Society» (»M uinainen  
y h te isk u n ta » )  ilm esty i 1877.— 271.

80 E n g e ls  p u h u u  tä s tä  te o k sen sa  »Ludw ig F eu erb ach  
ja  k la ss ise n  sa k sa la ise n  filo so fian  loppu» esi­
p u h eessa , jo k a  on  p ä iv ä tty  21. h e lm ik u u ta  1888 
(ks. K. Marx ja  F. Engels, V a litu t te o k se t k a h d e s­
sa osassa, II  osa, s. 321).— 272.

V Quasimodo — h en k ilö h ah m o  H ugon  ro m a a n is ta  
»P ariis in  N otre-D am e».— 274.

82 Moltsalin — h e n k ilö h ah m o  A. S. G ribo jedov in  
h u v in ä y te lm ä s tä  »V astus v iisau d es ta» . N im estä  
on tu llu t  m ie lis te li jä n  ja  h ä n n y s te li jä n  syno ­
n y y m i.— 279.

83 G. V. P leh an o v  s ite e ra a  M arx in  k a h d e k sa tta  te e s iä  
F e u e rb a c h is ta  (ks. K. Marx ja  F. Engels, V a litu t 
te o k se t k ah d e ssa  osassa , II  osa, s. 362).— 280.

84 J. Z ukovsk i k ä s itte lee  »P ääom aa»  a r tik k e lis sa a n  
»K arl M arx  ja  h ä n e n  k ir ja n s a  p ääo m asta»  (»V est- 
n ik  Jevropy» , 1877, 9. n id e ) .— 283.

85 P leh an o v  ta rk o it ta a  tä s sä  H ein zen iä  v a s ta a n  
s u u n n a ttu ja  M arx in  ja  E n g e ls in  a r tik k e le ita , jo tk a  
o li ju lk a is tu  1847 »D eutsche-B riisse le r-Z eitung»  
leh d essä . N iitä  o v a t k a k s i E n g e ls in  a r tik k e lia  
» K om m un is tit ja  K arl H einzen» ja  y k s i M arx in  
a r tik k e li  »M oraliso ivaa k r i t i ik k iä  ja  k ritiso iv a a  
m oraa lia» .

S ite e ra tu t E n g e ls in  s a n a t  o n  o te ttu  se u ra a v a s ta  
te k s tis tä : »H ra H ein zen  k u v itte le e  t ie te n k in , e ttä  
o m is tu ssu h te ita , p e rin tö o ik e u tta  ym s. v o id aan  
m u u tta a  ja  so v e llu ttaa  m ie liv a lta ise s ti. K u lu v an  
v u o sisad an  s iv is ty m ä ttö m im p iin  k u u lu v a n a

407



hen k ilö n ä  h ra  H einzen  sa a tta a  t ie te n k in  olla t ie tä ­
m ättä , e ttä  k u n k in  a ik a k a u d e n  o m is tu ssu h te e t 
ova t tuo lle  a ik ak au d e lle  om in a isen  tu o ta n to -  ja  
v a ih to tav an  v ä lttä m ätö n  seu rau s»  (Karl Marx, 
Friedrich Engels, W erke, Bd. 4, B erlin  1969, 
S. 314).— 293.

“  »Oppilaat» o liva t M arx in  ja  E n g e ls in  se u ra a jia . 
T ä tä  te rm iä  k ä y te tt iin  V en ä jä llä  1890-luvun ju l­
k isessa  k ir ja llisu u d e ssa , sillä  se n su u ri oli k ie ltä ­
n y t m a rx ila in e n -sa n an  k ä y tö n  p a in o tu o tte issa .— 
295.

17 Kolupajev ja  Razuuajev o liv a t S a lty k o v -S tsed ri-  
n in  sa tiir ise ssa  teoksessa  «У беж ищ е Моырепо» 
(»M onrepon ty y ss ija» ) k u v a ttu ja  kap ita lis tisaa*  
lis ta j ia  » a lk u p erä isen  k asau tu m isen »  k a u d e lla  Ve­
n ä jä llä .— 295.

M E ngels lä h e tti 1884 M arx in  k ir je e n  jä lje n n ö k se n  
»O tetSestvennyje zapisk i»  le h d en  to im itu k se en  
V. I. Z asu litsifie . E n g e ls  k ir jo it ti  Z asulitS ille  6. 
m a a lisk u u ta : »O heistan  M arx in  k ä s ik ir jo itu k se n  
jä ljen n ö k sen , jo s ta  vo itte  m ä ä rä tä  p a rh a a k s i k a t­
som allanne tav a lla . E n  tied ä , k u m m a sta k o  leh ­
destä , 'Slovosta’ v a i *OtetSestvennyje zap iskistä' 
h ä n  lö y si a r t ik k e lin  'K a r l M arx  h ra  Z ukovsk in  
tu o m itta v a n a ’. H än  k ir jo it ti  tä m ä n  v a s ta u k se n , 
jo k a  o li n ä h tä v ä s ti ta rk o ite ttu  V en ä jä llä  ju lk a is ­
ta v ak s i, m u tta  e i k u ite n k a a n  lä h e ttä n y t s itä  P ie ta ­
riin , k o sk a  p e lk äsi, e ttä  y k s in  jo  h ä n e n  n im en sä  
v a a ra n ta is i sen  a ik a k a u s le h d e n  o lem assao loa , jo k a  
ju lk a is is i h ä n e n  v as tau k se n sa .» — 301.

M R s. K. Marx, »F ilosofian  k u rju u s» .— 304.
M TSem ySevski on  k e h ite lly t to tu u d e n  k o n k re e tti­

su u tta  k o sk ev aa  k ä s ity s tä  te o k se ssa a n  «Очерки 
гоголевского периода русской  ли тературы » 
(»T u tk ie lm ia  G ogolin  a ik a ise s ta  V e n ä jä n  k ir ja lli­
su u d e s ta» ).— 306.

*' M arx  p u h u u  tä s tä  k ir je e ssä ä n  »O tetSestvennyje 
zapiski»  leh d en  to im itu k se lle .— 306.

”  Ks. se lity s tä  43.— 315.
** G. U spensk in  k e r to m u ssa r ja a n  »E läv iä  n u m ero ita»  

k u u lu v a ssa  k e rto m u k sessa  »Nolla k o k o n ais ta»  
ta lo n p o ik a , jo k a  m a k saa  v ero a  » ty h jästä» , ts .

408



m u o k k aam atto m asta  m aasta , la u su u  v ak au m u k se ­
n aan , e ttä  h än en  on  edu llisem paa  m a k sa a  » tyh­
jästä»  k u in  m u o k a ta  p a ls taa n sa .— 315.

** P. J. T saad a jev  p u h u i tä s tä  en s im m äisessä  »filo­
so fisessa  k irjee ssään » . Ks. П. Я. Чаадаев. «Фило­
соф ические письма». M., 1906, стр. 11 (P. 1.
TSaadajev, »Filosofisia k ir je itä» . M oskova 1906, 
s. 11).— 316. •

98 N ek rasov in  ru n o s ta  «Р азм ы ш лени я у  парадного 
подъезда» (»M ietteitä  p a ra a tip o r ta illa » ) .— 316.

M Anna Pavlovna Scherer — h en k ilö h ah m o  ro m aa ­
n is ta  »Sota ja  rau h a» .— 316.

” »Moskovskije Vedomosti» (»M oskovan S anom at» ) 
— v e n ä lä in e n  ä ä r ita a n tu m u k se llin e n  sa n o m a le h ti, 
ilm esty i vu o sin a  1756— 1917.— 317.

99 Y h ten ä ise s tä  tu ll ira ja s ta  so p in e id en  S ak sa n  v a l­
tio id en  tu lliliitto  p e ru s te tti in  1834. S en  p e ru s ta m i­
seen  oli sy y n ä  koko  S ak sa a  k ä s ittä v ie n  y h te is ­
m a rk k in o id en  ta rv e .— 317.

99 L a in au s  a ik a k a u s le h d e s tä  »D er G ese llschaftssp ie- 
gel» (» Y h te isk u n n an  p e ili» ), jo ta  ju lk a is t i in  
E lb erfe ld issä  1845— 1846. T uossa  a ik a k a u s le h d e ssä  
ju lk a is t i in  m u u ta m ia  M arx in  ja  E n g e ls in  a r tik ­
k e le ita .— 319.

100 E n g e ls in  teos » E n g lan n in  ty ö v ä e n lu o k a n  asem a» 
ilm esty i L eipzig issä  1845 (ks. K. Marx, F. Engels, 
T eokset, 2. osa, 1955, ss. 231—517 (v e n ä jä n k .) ) .— 
320.

101 E n g e ls  k ir jo it ti  P leh an o v ille  26. h e lm ik u u ta  1895: 
»M itä tu le e  D an ie lso n iin  (N. —o n iin ) , p e lk ään , 
e ttä  h än e lle  ei m a h d a  m itään ... On k e r ra s sa a n  
m ah d o to n ta  v ä ite llä  v e n ä lä is te n  se n  su k u p o lv en  
k an ssa , jo h o n  h ä n  k u u lu u  ja  jo k a  y h ä  v ie lä  uskoo  
lu o n n o n v a ra isee n  k o m m u n is tiseen  te h tä v ä ä n , jo k a  
e ro ttaa  V en ä jää , to d e llis ta  pyhää Venäjää to is is ta  
u sk o tto m is ta  k an so is ta»  (»K. M arx in  ja  F. E n g e l­
s in  ja  . v e n ä lä is te n  p o liitik k o je n  k irjee n v a ih to » , 
1951, s. 341 (v e n ä jä n k .) ). — 326.

103 K atsau k se ssa  «Л и тература и ж и зн ь»  («О г. П. 
С труве и его «К ри тических  зам етк ах  по вопросу 
об эконом ическом  р азв и ти и  России»») (»K irja lli-

409



su u s  ja  eläm ä» (»H ra P. S tru v e s ta  ja  h ä n e n  
'A rvoste lev ista  h u o m a u tu k s is ta  V en ä jän  ta lo u d e l­
lis ta  k e h ity s tä  k o sk ev aan  k y sy m y k se e n ’» ))  — 
»R usskoje B ogatstvo», 1894, n :o  10.— 334.

105 L a in au s  B e lin sk in  1. m a a lisk u u ta  1841 p ä iv ä ty s tä  
k ir je e s tä  B otk in ille . Ks. se lity s tä  28.— 338.

104 15. (27.) h e lm ik u u ta  1848 p ä iv ä ty ssä  k ir je e s sä ä n  
P . V. A nnenkov ille  B e lin sk i k ir jo it ti:  »K un san o in  
te itä  van h o illisek si v ä ite llessäm m e p o rv a ris to s ta , 
o lin  aasi to isessa  p o ten ssissa , ja  te  o litte  v iisas  
m ies... N y t n ä k y y  K u itenk in  se lv ästi, e ttä  V en ä­
jä n  s isä in e n  k a n sa la isk e h ity s  a lk a a  v a s ta  s iitä  
h e tk e s tä , jo llo in  V en ä jän  a a te lis to  m u u ttu u  por­
varistoksi.»— 343.

105 T äm ä liite  on  v a s ta u s  M ih a ilo v sk in  a r tik k e liin  
«Л и тература и  ж и зн ь  («К  вопросу  о разви ти и  
м онистического в згл яд а  н а  историю » Н. Б ель- 
това)»  (» K irja llisu u s ja  e läm ä  (N. B eltov in  'M onis­
tisen  h is to r ia n k ä s ity k se n  k e h ity k s e s tä ’)» ) , jo k a  
ju lk a is t i in  »R usskoje B ogatstvon»  1. n u m e ro ssa  
1895.

A rtik k e li »M uutam a sa n a  v as tu s ta jillem m e »  
ju lk a is tiin  en si k e r ra n  U tis in  sa lan im e llä  1895 
se n su u rin  po lttam assa  m a rx ila ise ssa  ko k o e lm assa  
»A ineistoa ta lo u d e llise n  k eh ity k se m m e  lu o n n e h ti­
m iseen». K okoelm an  sä ily n e e t sa ta  k a p p a le tta  
o liv a t k ir ja h a rv in a isu u s , ja  s ik s i la a ja  y le isö  
tu tu s tu i  a r tik k e liin  v a s ta  k y m m e n en  vuoden  
k u lu ttu a , jo llo in  se s is ä lly te tt iin  liitte e n ä  
»M onistisen h is to r ia n k ä s ity k se n  k e h ity k se s tä »  
k ir ja n  to iseen  p a in o k seen .— 345.

,oe A. K. T o lsto in  b a lla d is ta  «П оток-богаты рь» 
(» Jä ttilä isv ir ta» ) .— 348.

107 L a in au s  P uS k in in  ep ig ra m m is ta  «Ж урн алам и  оби­
ж ен н ы й  ж естоко...» (»V erisesti lo u k k a s iv a t 
lehdet...» ).— 350.

,0* »R usskaja  M ysl» (»V enäjän  A ja tu s» ) leh d en  
a rv o ste lija  oli lib e ra a li V. G oltsev. H än e n  p ien i 
arv o ste lu n sa , jo ta  P leh an o v  tä s sä  s ite e ra a , o li 
ju lk a is tu  »R usskaja  M yslin» 1. n u m ero ssa  1895, 
ss. 8—9.— 351.

410



{tA Ks. Hegel, Teokset, I osa, 1930, sivu 186 (vena- 
jänk.).— 354.

no Lainaus Mihailovskin artikkelista «Литература
и жизнь» (»Kirjallisuus ja elämä»).— 356.

1.1 Kysymyksessä on N. G. Tsemysevskin toimitta­
man aikakauslehden »Sovremennik» satiirinen 
osasto »Svistok» (1859—1863) (svistok (pilli) 
johtuu ven. sanasta svistet (viheltää), tästä myös 
nimitys »viheltäjät».— Suom.). »Svistokin» pä$- 
avustajia ja kirjoittajia oli Dobroljubov, joka kir­
joitti siihen Konrad Liliensvagerin salanimellä.— 
357.

1.2 Ljapkin-Tjapkin on henkilöhahmo N. V. Gogolin 
huvinäytelmästä »Reviisori».— 357.

“* »Histoire de dix ans» (»Kymmenen vuoden his­
toria»)— Louis Blancin 1841—1844 kirjoittama 
viisiosainen teos. Tekijä arvostelee siinä kärke­
västi Ranskan orleanistisen hallituksen politiikkaa 
kuvaamalla taloudellisia ja sosiaalisia suhteita 
vuosikymmenellä 1830—1840.— 366.

114 Suunniteltu lisäys toiseen painokseen oli tehty 
hieman toisessa sanamuodossa: »Siitä, miten 
Louis Blanc kehotti luokkasovintoon. Siinä suh­
teessa häntä ei voida verratakaan Guizotiin: tämä 
oli leppymätön. Mihailovski näkyy lukeneen vain 
’Histoire de dix ans’.» — 367.

1,5 T ä m ä n  v u o n n a  1841 n im e ttö m ä n ä  i lm e s ty n e e n  
k i r ja n  te k i jä  o li B ru n o  B a u e r .— 371.

"• K y sy m y k se ssä  o n  V e n ä jä n  h is to r ia l l is e n  k e h i ty k ­
se n  te is tä  1840- ja  1850-luvulla  k e h k e y ty n y t  v ä i t­
te ly  V e n ä jä n  y h te is k u n n a l l is e n  a ja t te lu n  k a h d e n  
v ir ta u k s e n  v ä lillä . S la v o f ii l i t  e s i t t iv ä t  te o r ia n  
V e n ä jä n  e r ik o is e s ta , o m in ta k e is e s ta  k e h ity s t ie s tä ,  
jo k a  e ro a a  lä n s ie u ro o p p a la is e s ta . » O m in ta k e isu u ­
te n a»  h e  p i t iv ä t  V e n ä jä n  y h te is ö jä r je s te lm ä ä  
se k ä  o ik e a u sk o is ta  (k re ik k a la is k a to lis ta )  u s k o n ­
toa. Z a p a d n ik it v ä ittiv ä t, e t tä  V e n ä jä  tu le e  k e h i t ­
ty m ä ä n  s a m a n s u u n ta is e s t i  k u in  L än s i-E u ro o p an  
m a a t, tä s tä  h e id ä n  n im e n sä k in  ( z a p a d n ik i t— lä n ­
te e n  s u u n ta u tu v a t ) .— 388.

,IT Uusi Venäjä (N ovorossija) — e te lä -U k ra in a n  M us-

411



tan  m eren  ja  A sovan m eren  ra n n ik k o a lu e e n  v ira l­
lin en  n im i 1700-luvun jä lk ip u o lisk o lta  a lk a e n  vuo­
teen  1917 a s ti.— 388.
P leh an o v  ta rk o itta a  tä ssä  se u ra a v ia  v e n ä lä is te n  
ta lous- ja  tila s to tie te ilijö id e n  teo k s ia : «П окров­
ский и  А лександровский уезды » С. Х аризом е- 
нова (в кн и ге  «П ромыслы В ладим ирской  гу б ер ­
нии», вы л . 3, М., 1882), «Ю ж но-русское к р е ст ья н ­
ское хозяйство» В. И. П остникова (М., 1891) 
и  «У ральское к азач ье  войско. С татистическое 
описание в двух томах» Н. А. Б ородина 
(У ральск, 1891) (S. Harizomenov, »P ok rovsk in  ja  
A leksand rov in  u je s tit»  (k ir ja ssa  »V lad im irin  k u - 
v e m e m e n tin  e lin k e in o am m atit» , 3. n ide , M os­
kova 1882), V. I. Postnikou, »E te lä -V en ä jän  ta lo n ­
p o ik a is ta lo a »  (M oskova 1891) ja  N. A. Borodin, 
»U ralin  k a sak k a jo u k o t. T ila s to tu tk im u s  k ah d e ssa  
osassa» (U ra lsk  1891)).— 389.

K aikk i P leh an o v in  tä ssä  e s ittä m ä t s i ta a t i t  on  o te t­
tu  N iko la i — o n in  k ir jo itu k se s ta  »M itä m e rk itse e  
4 a lo u d e llin en  välttäm ättöm yys*?», jo k a  ju lk a is t i in  
»R usskoje B ogatstvon»  3. n u m e ro ssa  1895.— 390.

N iko la i — o n in  a r tik k e li  » R ah an  v a lla n  p u o lu s- , 
ta m in e n  a ja n  tu n n u sm e rk k in ä »  ju lk a is t i in  »R uss­
ko je  B ogatstvon» 1. ja  2. n u m e ro ssa  1895.— 395.

1. A. K ry lov in  e lä in ta ru s ta  «П усты н ник и  Мед­
ведь» (»E rakko  ja  K a rh u » ).— 396.



N IM IH A K EM ISTO

А

A iskhy los (525—456 e. a. a.) — m u in a isk re ik k a la in e n  
ru n o ili ja - tra a g ik k o , » m u rh en ä y te lm än  isä» .— 221.

cTAlembert, Je a n  le  R ond (1717—4783)— ra n sk a la in e n  
m a tem aa tik k o  ja  m a te ria lis tif ilo so fi.— 328.

A ris to te les  (384—322 e. a. a .) — su u r i m u in a isk re ik k a ­
la in e n  filo so fi.— 101, 215, 273.

A rk h im ed es  (n. 287—212 e. a. a .)  — m u in a is a ja n  k u u ­
luisa m a te m a a tik k o  ja  fy y s ik k o .— 164—165, 166.

A rk h y ta s , k o to is in  T a re n tu m is ta  (n . 440—360 e. a. a .) — 
k re ik k a la in e n  filoso fi, o p p in u t ja  v a ltio m ies .— 165.

A rn au d , F ran co is  (1721—1784) — ra n s k a la in e n  k ir ja i­
l i ja  ja  sa n o m a le h tim ie s , R a n sk a n  a k a te m ia n  jä ­
sen .— 41—42.

A u g u stu s  (63 e n n e n  ä ja n la sk u m m e  a lk u a  — 14 m e id än  
a ja n la sk u a m m e ) — R oom an  k e isa r i (27 e. a . a .— 
14 m . a .) . — 227.

В

B acon, F ra n c is  (1561— 1626) — tu n n e ttu  e n g la n tila in e n  
m a te ria lis tif ilo so fi, lu o n n o n tu tk ija , h is to r io its ija .— 124.

B alzac, H onore  de (1799— 1850) — s u u r i  ra n s k a la in e n  
re a lis t ik ir ja i l i ja .— 269.

B a rth , P a u l (1858— 1922) — sa k sa la in e n  p o rv a rillin en  filo­
sofi ja  sosio log i.— 202—204, 208.

413



B astia t, C laude F red eric  (1804— 1850) — ra n sk a la in e n  
vu lg aari m a te ria lis ti .— 215.

B auer, B runo  (1809— 1882) — sa k sa la in e n  id e a lis tif ilo -  
sofi, n u o rh eg e lilä is te n  jo h to m ieh iä .— 145, 148— 151,
2 4 6 -2 4 7 , 250, 271, 340.

B auer, E d g ar (1820— 1 8 8 6 )— sa k sa la in e n  sa n o m a le h ti­
m ies, n u o rh eg e lilä in en .— 145— 150.

B azard, A rm and  (1791— 1832) — ra n sk a la in e n  u to p is ti-  
sosia lis ti, S a in t-S im on in  op p ila s .— 32—33, 39.

B elinsk i, V issarion  G rigorjev itS  (1811— 1848) — v e n ä lä i­
n en  k u m o u k se llin en  d em o k raa tti, k ir ja l lisu u s a rv o s te ­
lija  ja  leh tim ies , m a te ria lis tif ilo so fi.— 111, 338—339, 
343, 350.

Beltov, N. (G. V. P leh an o v in  s a la n im i) .— 9, 350—358, 
362, 373, 3 7 7 -3 8 4 , 387, 389—394.

B erkeley , G eorge (1685— 1753) — e n g la n ti la in e n  p iispa , 
ta a n tu m u k se llin e n  id ea lis tif ilo so fi.— 12.

B lanc, Louis (1811— 1882) — ra n sk a la in e n  re fo rm is tiso - 
sia lis ti, h is to rio its ija , vuoden  1848 v a lla n k u m o u k se n  
p ik k u p o rv a rillin en  to im ih en k ilö .— 366—368.

Blos, W ilh e lm  (1849— 1927) — sa k sa la in e n  so siaa lid em o ­
k ra a tti, opportun isti,' p ik k u p o rv a rillin e n  h is to r io its ija  
ja  le h tim ies .— 266.

B lun tsch li, Jo h a n n  K asp ar (1808— 1881) — sv e its ilä in e n  
lak im ies  ja  ta a n tu m u k se llin e n  v a ltio m ies .— 379.

Borodin, N iko la i A n d re jev its  (sy n t. 1 8 6 1 )— v e n ä lä in e n  
ik tyo log i, tila s to m ies  ja  ju lk isu u d e n  to im ih e n k i­
l ö . -  389.

B ourbon it — R an sk an  k u n in g a ssu k u  (1589— 1792, 1814—
1815, 1815— 1 8 3 0 ) .-7 4 .

%

B randes, G eorg (1842— 1927) — ta n s k a la in e n  k ir ja l l i­
su u sa rv o s te lija , p o sitiv is tisen  e s te ti ik a n  e d u s ta ja .—239.

B runetie re , F e rd in a n d  (1849— 1906) — ra n sk a la in e n  k ir ­
ja llisu u d e n tu tk ija  ja  a rv o s te lija , y r itti  so v e ltaa  k ir ja l­
lisu u d en  h is td r ia a n  lu o n n o n tie te e n  m e n e te lm iä .— 224, 
233, 234, 239, 242.

B uhl, L udw ig  (1814— 1880-luvun a lk u )  — sa k sa la in e n  
sano m aleh tim ies, n u o rh e g e lilä in e n .— 322—329.

414



B ulgarin , F addei V enedik tovit§  (1789— 1 8 5 9 )— v en ä lä i­
n en  ta a n tu m u k se llin e n  k ir ja i l i ja  ja  leh tim ies , te k i 
k a n te lu ja  ja  h a r jo it ti  a ik a n sa  ed is ty k se llis ten  a ik a ­
k au s le h tie n  ja  ed is ty sm ie lis ten  k ir ja ilijo id en  p a r­
ja u s ta .— 352.

B iichner, G eorg (1813— 1 8 3 7 )— sa k sa la in e n  n äy te lm ä­
k ir ja ilija , sa n o m aleh tim ies  ja  p o liitikko .— 79, 196, 
279.

B iichner, L udw ig (1824— 1899) — sa k sa la in e n  fysiologi, 
v u lg ä ä rin  m a te ria lism in  k a n n a tta ja .— 11, 196.

B örne, L udw ig (1786— 1837) — sa k sa la in e n  sa n o m a le h ti­
m ies ja  a rv o s te lija , ra d ik a a lis e n  p ik k u p o rv a rillisen  
opposition  h u o m a ttav ia  e d u s ta jia .— 347.

C

C abet, E tie n n e  (1788—1856) — ra n sk a la in e n  u to p is tik o m - 
m u n is ti, ro m a a n in  »V oyage en  lea rie»  te k ijä .— 45.

C aesar, G aiu s Ju liu s  (100—44 e. a . a .) — R oom an k e i­
sa ri, so ta p ää llik k ö  ja  v a ltio m ies .— 277.

Cato, M arcus P o rc iu s  (v an h em p i) (234— 149 e. a. a .) — 
m u in a ise n  R oom an po liitik k o  ja  k ir ja i l i ja  — 187.

Cerda, de La — 348.

C h a teau b rian d , F ranco is R ene de (1768— 1848) — ra n s ­
k a la in e n  k ir ja i l i ja , ta a n tu m u k se llin e n  p o liitik k o  ja  
d ip lo m aa tti.— 241.

Com te, A u g u ste  (1798— 1857) — ra n sk a la in e n  p o rv arilli­
n e n  filosofi ja  sosiologi, p o sitiv ism in  p e ru s ta ja .— 49, 
82, 83.

C ondorcet, Je an  A n to ine  (1743— 1794) — tu n n e ttu  r a n s ­
k a la in e n  p o rv a rillin en  sosio logi, v a lis ta ja , m a ltillise n  
p o rv a ris to n  e d u s ta ja .— 40, 42, 46.

C onsideran t, V ic to r (1808— 1893) — ra n sk a la in e n  sosio­
logi, F o u rie rin  opp ilas ja  se u ra a ja .— 45—46.

C orroyer, E d o u ard -Ju les  (1837— 1904) — ra n sk a la in e n  
a rk k ite h ti  ja  k ir ja i l i ja , k ir jo i t ta n u t ra k e n n u s ta ite e n  
h is to ria a  k ä s itte lev iä  te o k s ia .— 242.

C ousin, V icto r (1792— 1867) — ra n sk a la in e n  filosofi ja  
ta lo u s tie te ilijä , ek le k tik k o .— 291.

415



D

D ahlm ann , F ried rich  C hristoph  (1785— 1860) — sa k sa la i­
nen  p o rv arillin en  h is to rio its ija  ja  p o liitik k o , libe­
ra a li.— 247.

D anielson, N ikolai F ra n tse v its  — ks. N iko la i —on.

D arw in, C harles R o b ert (1809— 1882) — e n g la n ti la in e n  
biologi, m a te r ia lis ti , o rg a a n ise n  m a a ilm a n  k e h ity k se n  
tie tee llisen  te o ria n  p e ru s ta ja .— 109, 154, 155, 159, 168, 
194, 219, 253, 257—261, 272, 273, 278, 382.

D em entjev , Jev sta fi M ihailovitS  (1850— 1918) — v en ä ­
lä in e n  lä ä k ä r i, ed is ty sm ie lin e n  ju lk is u u d e n  to im ih en ­
k ilö .— 385, 3 8 6 -3 8 7 .

D escartes, R ene (1596— 1650) — ra n s k a la in e n  filosofi, 
m a tem aa tik k o  ja  lu o n n o n tu tk ija . — 13, 101, 124.

D iderot, D en is (1713— 1 7 8 4 )— ra n s k a la in e n  m a te r ia lis ti-  
filosofi, 1700-luvun R a n sk a n  v a lla n k u m o u k se llise n  po r­
v aris to n  ideo logeja .— 124, 240.

D obroljubov, N iko la i A leksandrov itS  (1836— 1861) — 
v e n ä lä in en  k ir ja llisu u sa rv o s te lija  ja  le h tim ie s , m a te - 
ria lis tifilo so fi, k u m o u k se llin en  d e m o k ra a tti .—*357, 384.

D um as, A lexand re  (v an h .)  (1803— 1 8 7 0 )— ra n sk a la in e n  
k ir ja ilija , m o n ien  h is to ria llis te n  ro m a a n ie n  k ir jo i t­
ta ja .— 232.

D uhring , E u g en  (1833— 1921) — sa k sa la in e n  ek lek tikko - 
filosofi ja  v u lg ä ä r i ta lo u s tie te ilijä , p ik k u p o rv a rillin e n  
so sia lis ti.— 111, 114, 123, 347, 358, 366, 369.

E

E dison, T hom as A lva (1847— 1 9 3 1 )— k u u lu is a  a m erik ­
k a la in e n  k e k s ijä .— 165.

E n fan tin , B a rth e lem y  P ro sp e r (1796— 1864) — ra n s k a la i­
n e n  u to p is tiso s ia lis ti, S a in t-S im o n in  s e u ra a ja .— 52, 
5 6 -5 7 ,  373.

E ngels, F ried rich  (1820— 1895) — y k s i tie te e llise n  kom ­
m u n ism in  p e ru s ta n la sk ijo is ta , k a n sa in v ä lise n  p ro le­
ta r ia a tin  jo h ta ja  ja  o p e tta ja , K. M arx in  y s tä v ä  ja  työ-

416



toveri.— 109, 113— 120, 123, 124, 125, 151, 152, 1 6 7 -  
173, 200, 262, 266, 271—273, 293—298, 320, 347, 358— 
361, 366, 369, 371, 373.

E udoksos, k o to is in  K nidoksesta  (n. 408—355 e. a. a.) — 
m u in a isk re ik k a la in e n  m a tem aa tik k o  ja  tä h tit ie te i­
lijä .— 165.

E u rip ides (n. 480—406 e. a. a.) -r- m u in a isk re ik k a la in e n  
ru n o ilija  ja  n ä y te lm ä k ir ja ilija .— 221.

P

F euerbach , L udw ig  (1804— 1872) — sa k sa la in e n  m a te ria -  
lis tifilo so fi, a te is ti .— 145, 262, 341, 366, 395.

Fichte, Jo h a n n  G ottlieb  (1762— 1814) — sa k sa la in e n , filo ­
sofi, su b je k tiiv in e n  id e a lis ti.— 99, 101, 143, 144.

F ilippov, M ihail M iha ilov its  (1858— 1903) — v e n ä lä in e n  
tiedem ies, filosofi ja  k ir ja i l i ja , y h te e n  a ik a a n  oli l i i t­
ty n y t » leg aa lis iin  m arx ila is iin » , »N autSnoje O bozre- 
n ije»  a ik a k a u s le h d e n  to im itta ja .— 142, 143.

F lin t, R obert (1838— 1910) — e n g la n tila in e n  sosio lo­
g i . -  49—50.

F o u rie r, C h arles  (1772-^-1837) — s u u r i  ra n sk a la in e n  u to - 
p is tiso s ia lis ti.— 45—46, 68—69, 72, 76, 77.

Fox, C harles  Ja m es  (1749— 1806) — e n g la n ti la in e n  po lii­
tik k o , lib e ra a li.— 31.

F ra n k lin , B e n jam in  (1706— 1 7 9 0 )— k u u lu is a  a m e rik k a ­
la in e n  p o liitik k o , k ir ja i l i ja , o p p in u t ja  filo so fi; o sa l­
l is tu i  U SA :n » I tse n ä isy y s ju lis tu k se n »  te k s tin  la a d in ­
ta a n  1776.— 155.

F ra se r, A lex a n d e r C am pbell (1819— 1914) — e n g la n ti la i­
n e n  filo so fian  h is to r io its ija .— 142, 143.

F u s te l de C ou langes, N um a D en is (1830— 1889) — ra n s ­
k a la in e n  h is to rio its ija , ev o lu tiiv isen  su u n ta u k se n  ed u s­
ta ja  h is to r ia tie te e s sä .— 265.

G

"la ivan i, L u ig i (1737— 1798) — ita lia la in e n  fy sio log i ja  
a n a to m i.— 143.

2 7 -1 9 0 417



G eiger, L udw ig (1848— 1919) — sa k sa la in e n  h is to rio it-  
s ija , G oethen  tu tk ija  ja  ju lk a is i ja .— 162— 163.

G e rv in u s , G eorg G ottfried  (1805— 1 8 7 1 )— sa k sa la in e n  
p o rv a rillin en  po liitikko , k ir ja llisu u sh is to r io its ija .— 247.

G iraud-T eulon , A lexia (sy n t. 1839) — a lk u k a n ta is e n  y h ­
te isk u n n a n  h is to ria n  tu tk i ja , g e n e v e lä in en  p ro fes­
sori.— 171, 173, 265.

G odw in, W illiam  (1756— 1836) — e n g la n ti la in e n  ed is ty s- 
m ie lin en  k ir ja i lija , sa n o m a le h tim ie s  ja  k ir ja llisu u s -  
h is to rio its ija , a n a rk ism in  k a n ta is iä .— 47.

G oethe, Jo h a n n  W o lfg an g  (1749— 1832) — s u u r i  sa k sa ­
la in en  k ir ja i l i ja  ja  a ja tte lija .— 91, 92, 231, 251,

Gogol, N iko la i V asiljev itS  (1809— 1852) — su u r i  v e n ä lä i­
n e n  k ir ja i l i ja .— 68,352.

G orsse, H en ri (C laude-M arie-H enri D am e th in  sa la n im i)  
(1812—1864) — ra n sk a la in e n  sa n o m a le h tim ie s , k a n s a n ­
ta lo u s tie te e n  p ro fesso ri, F o u rie rin  s e u ra a ja .— 45—46.

GretS, N ikolai Iv an o v its  (1787— 1867) — v e n ä lä in e n  ta a n ­
tu m u k se llin e n  k ir ja i l i ja  ja  le h tim ie s .— 352

G rim m , F ried rich  M elch io r von  (1723— 1807) — k ir ja i­
lija , d ip lom aatti, k u u lu i e n sy k lo p e d is tie n  p iir iin , »K ir- 
ja llisu u sen sy k lo p ed ian »  ju lk a is i ja .— 18, 41.

G riin, K arl (1817— 1887) — sa k sa la in e n  p ik k u p o rv a rilli­
n e n  sa n o m a le h tim ie s , y k s i » tode llisen  so sia lism in »  
teo ree tik o is ta .— 321.

G u ib ert de N o g en t (1053 — n . 1124) — ra n sk a la in e n  
ju m a lu u so p p in u t ja  h is to rio its ija .— 210.

G u iio t, F ranco is P ie rre  G u illaum e (1787— 1874) — ra n s ­
k a la in e n  p o rv arillin en  h is to rio its ija  ja  v a ltio m ies .— 
28—29, 30, 3 3 - 3 6 ,  39, 48, 200, 367, 368.

G um plow icz, L udw ig  (1838— 1909) — p u o la la in e n  p o rv a­
rillin en  o ik e u s tie te ilijä  ja  sosio logi, ro tu v ih a n  liefc- 
so ja .— 215.

G uyau , Jean-M arie  (1854— 1888) — ra n s k a la in e n  po rva­
rillin e n  filosofi ja  id ea lis tiso s io log i.— 242.

418



H

H aeckel, E rn s t (1834— 1919) — sa k sa la in e n  lu o n n o n tu t­
k ija , lu o n n o n h is to ria llisen  m a te ria lism in  k a n n a tta ja ,
D an v in in  op in  le v ittä jä .— 111, 257, 383.

»
H arizom enov, S ergei A ndre jev itä  (1854— 1917) — v enä­

lä in e n  sem stvon  tilastom ies , ta lo u s tie te ilijä .— 388.

H arvey , W illiam  (1578—1657) — tu n n e ttu  e n g la n tila in e n  
an a to m i ja  k iru rg i, lö y tä n y t v e ren k ie rro n .—95.

H egel, G eorg W ilhelm  F ried rich  (1770—1831) — k la s­
sisen  sa k sa la ise n  filo so fian  tu n n e tu in  ed u s ta ja , ob­
je k tiiv in e n  idea lis ti, täy d e llis im m in  k e h itti  id ea lis ­
t is ta  d ia le k tiik k a a .— 20, 27, 44, 53, 91, 93, 96, 98— 106, 
109— 123, 126, 128, 136—137, 141— 144, 145— 146, 150, 
151, 154— 155, 161, 181, 192, 193— 194, 200, 202, 205, 
230, 241, 244, 253, 283, 289—290, 334, 337—341, 3 5 3 -  
362, 368—376;

H einze, M ax (1835— 1909) — sa k sa la in e n  filo so fian  h is ­
to rio its ija , U b erw eg in  »G rund riss d e r  G esch ich te  d e r 
P h ilosophie»  (»F ilosofian  h is to ria n » ) to im itta ja .— 355.

H einzen , K arl (1809— 1 8 8 0 )— sa k sa la in e n  ra d ik a a lis e n  
su u n n a n  le h tim ies , p ik k u p o rv a rillin e n  d em o k raa tti.— 
293—296, 309—310, 317.

H eliogabalu s (204—222) — R oom an k e isa r i.— 21.

H elve tiu s, C laude A d rien  (1715— 1771) — tu n n e ttu  ra n s ­
k a la in e n  filosofi, m e k a n is tise n  m a te r ia lism in  k a n n a t­
t a j a . -  13, 15, 18, 24, 40, 44, 47, 70, 80, 89, 90 ,159 , 216— 
217, 228, 251, 280, 373.

H erak le ito s  E feso k sesta  (n. 530—470 e. a. a .) — k u u lu is a  
m u in a isk re ik k a la in e n  filosofi, d ia le k tiik a n  p e ru s ta n -  
la sk ijo ita .— 142.

H ess, M oses (1812— 1875) — sa k sa la in e n  p ik k u p o rv a ril­
lin e n  san o m aleh tim ies , y k s i » tode llisen  sosia lism in»  
p ä ä m ie h is tä .— 78, 321.

H obbes, T hom as (1588—1679) — tu n n e ttu  e n g la n tila in e n  
filosofi, m e k a n is tise n  m a te r ia lism in  k a n n a tta ja .— 204.

H olbach, P au l H en ri (1723— 1789) — ra n sk a la in e n  m a te- 
r ia lis tif ilo so fi, 1700-luvun ra n sk a la is e n  v a llan k u m o u k ­
se llisen  p o rv aris to n  ideo logeja .— 12— 13, 14, 18, 22, 
41, 80, 229, 251, 280, 336.

27* 419



H um e, D avid (1711— 1776) — e n g la n tila in e n  filosofi, 
su b je k tiiv in en  id ea lis ti, ag n o s tik k o .— 229—230, 234, 
244, 245, 378.

H uxley , T hom as (1825— 1895) — e n g la n ti la in e n  lu o n n o n ­
tu tk ija , d a rv in is ti.— 378.

H ubbard , N icola G u stav  (1828— 1888) — ra n sk a la in e n  ta ­
lo u s tie te ilijä  ja  h is to rio its ija .— 49.

I

Ibsen , H en rik  (1828— 1906) — n o r ja la in e n  n ä y te lm ä k ir ­
ja ilija , N o rjan  k ir ja llisu u d e n  k la ss ik k o .— 269.

In am a-S tem eg g , K arl T h eo d o r (1843— 1908) — sa k sa la i­
n e n  p o rv a rillin en  ta lo u s tie te ilijä  ja  h is to r io its ija .— 
202.

Iz ja s lav  M stis la v itS — K ijev in  s u u r iru h tin a s  (1146—
1154).—65.

Hugo, V ictor M arie (1802— 1885) — su u r i ra n sk a la in e n
k ir ja ilija .— 232.

I

Jaak k o  I I  (1633— 1701) — E n g la n n in  k u n in g a s  (1685— 
1688).— 31.

Ja ro slav  V lad im irov itä  — G a lits ia n  ru h tin a s  (1152— 1187). 
— 65.

JuZakov, S erg e i N iko la jev itS  (1849— 1910) — v e n ä lä in e n  
san o m aleh tim ies , l ib e ra a lin e n  n a ro d n ik k i.— 316.

K

K ant, Im m a n u e l (1724— 1804) — sa k sa la in e n  filoso fi, 
k la ss ise n  sa k sa la ise n  id ea lism in  p e ru s ta n la s k ija .— 
.14, 20, 101, 126, 217, 218, 230, 372, 375.

K arejev , N iko la i IvanovitS  (1850— 19311— v e n ä lä in e n  
lib e ra a lin en  h is to rio its ija  ja  sa n o m a le n tim ie s .— 62— 
65, 167— 168, 170, 174, 177, 189, 194, 198—202, 204—212, 
250, 260, 266, 316, 337, 352.

K aron in , S. (N iko lai Je lp id ifo ro v itä  P e tro p av lo v sk in  
sa lan im i)  (1853— 1892) — y e n ä lä in e n  n a ro d n ik k ik ir ja i-  
lija .— 99.

420



K autsky , K arl (1854— 1938) — S ak san  so siaa lidem okra­
tia n  ja  II  In te rn a tio n a a lin  jo h ta jia  ja  teo ree tikko ja , 
k e sk u s ta la isu u d e n  ideologi.— 266.

K ävelin , K o n stan tin  D m itrijev its  (1818— 1885) — venä­
lä in en  h is to rio its ija  ja  lak im ies, lib e raa li, v a llan k u - 
m ouk se llis-d em o k raa ttisen  liik k een  v a s tu s ta ja .— 37£.

K opern ikus, N iko laus (1473— 1543) — p u o la la in en  tä h t i ­
tie te ilijä , au rin k o k e sk ise n  m a a ilm a n jä rje s te lm ä n  e n ­
s im m äin en  e s ittä jä .— 194, 195, 245, 246.

K ovalevski, M aksim  M aksim ovitS  (1851—1916) — v en ä­
lä in e n  tiedem ies, la in o p p in u t, h is to rio its ija  ja  sosio­
logi.— 181— 184, 186, 191, 197.

K rivenko , Sergei N ikolajev itS  (1847— 1907) — v e n ä lä in e n  
san o m aleh tim ies , lib e ra a lise n  n a ro d n ik k ila isu u d e n  

'e d u s ta ja .— 300, 309—312, 316, 329, 331, 333, 344.

K senofon  (n. 430 — n. 355 e. a. a .) — m u in a isk re ik k a la i­
n e n  h is to rio its ija .— 215, 246, 273.

K udrin , N. (N iko lai S e rg e jev its  R u san o v in  sa lan im i)  
(syn t. 1859) — v e n ä lä in e n  san o m aleh tim ies , n a ro d - 
n ik k i, m y ö h em m in  e se rrä .— 8—9.

L

L am arck , Je a n  B ap tis te  (1744— 1829) — k u u lu is a  ra n s ­
k a la in e n  lu o n n o n tu tk ija , ev o lu tio n is ti, D arw in in  ede l­
tä jä .— 219, 278.

La M othe Le V ayer, F ran co is  (1588^-1672) — ra n s k a la i­
n e n  sk ep tik k o filo so fi, e s iin ty i ju m a lu u so p illis ia  dog­
m e ja  ja  sk o la s tis ia  » ab so lu u ttis ia  to tu u k s ia»  v as­
ta a n .— 23.

L ange, F rie d rich  A lb e rt (1828— 1875) — sa k sa la in e n  filo­
sofi, u u sk a n tila in e n .— 44, 376, 378.

L ap lace , P ie rre  S im on  (1749— 1827) — k u u lu is a  ra n s k a ­
la in e n  tä h tit ie te il i jä , m a te m a a tik k o  ja  fy y sik k o .— 336.

L assalle , F e rd in a n d  (1825— 1864) — sa k sa la in e n  so sia ­
lis ti, S ak san  Y le isen  T y ö v äe n y h d is ty k se n  p e ru s ta ja  
(1863). O p p o rtu n is tisen  su u n ta u k se n  a lu lle p a n ija  
S ak san  ty ö v ä e n liik k e e ssä .— 101, 105, 173.

421



Leibniz, G ottfried  W ilh e lm  (1646— 1716) — tu n n e ttu
sa k sa la in en  m a tem aa tik k o , id ea lis tif ilo so fi.— 129, 
1 3 0 -1 3 1 .

L enorm an t, F ranco is (1837— 1883) — ra n s k a la in e n  a r­
keologi, h is to rio its ija  ja  tu tk im u sm a tk a ili ja .— 200.

L erm in ier, Jean -L ou is-E ugene  (1803— 1857) — ra n s k a la i­
n en  la in o p p in u t, l ib e ra a lin e n  sa n o m a le h tim ie s , 1830-lu- 
vun  lo p u lta  k u u lu i v an h o illis iin .— 182.

Lewes, G eorge H en ry  (1817— 1878) — e n g la n ti la in e n  po r­
v a rillin en  p ositiv istifilo so fi, fysio log i.— 110, 254, 338, 
339.

L ilienfeld , P av el F jodorovitS  (1829— 1903) — v e n ä lä in e n  
sosiologi.— 380.

L ippert, Ju liu s  (1839— 1909) — itä v a lta la in e n  h is to r io it­
s ija , e tn o g ra fi.— 173.

L ist, F ried rich  (1789— 1846) — sa k sa la in e n  p o rv a rillin en  
v u lg ä ä r i ta lo u s tie te ilijä , p ro te k tio n is tise n  p o lit iik a n  
p u o lu s ta ja .— 318, 320.

L ittr4, E m ile  (1801— 1881) — ra n s k a la in e n  p o s itiv is ti­
filosofi, po liitik k o .— 49.

L ivius, T itu s  (59 e. a. a .— 17 m. a .) — ro o m a la in e n  h is ­
to rio its ija .— 273.

Locke, Jo h n  (1632— 1704) — tu n n e ttu  e n g la n ti la in e n  filo ­
sofi ja  ta lo u s tie te ilijä .— 13, 17, 40, 124, 204, 228, 229.

Louis B o naparte  — ks. N apo leon  l i i .

L ucre tiu s, T itu s  C aru s  (99—55 e. a. a . ) — k u u lu is a  roo­
m a la in en  ru n o ilija , m a te ria lis tif ilo so fi.— 133.

L udvig  F ilip  (1773—1850) — H an sk an  k u n in g a s  (1830— 
1 8 4 8 ) .-6 8 , 239.

L udvig  IX  P y h ä  (1215— 1270) — R a n sk a n  k u n in g a s  
(1226— 1270).— 32.

L udvig  X IV  (1638—1715) — H an sk an  k u n in g a s  (1643— 
1 7 1 5 ) .-  222.

Lyell, C harles (1797— 1875) — tu n n e ttu  e n g la n tila in e n  
geologi, ev o lu tiiv isen  geo log ian  p e ru s ta ja .— 94.

422



и
M althus, T hom as R obert (1766— 1834) — e n g la n tila in e n  

ta a n tu m u k se llin e n  p o rv arillin en  ta lo u s tie te ilijä , ihm is­
v ih aa  lie tsovan  v äestö teo rian  ju lis ta ja .— 47, 56—58.

M arcellus, M arcus C laud iu s (n. 270—280 e. a. a .) — roo­
m a la in en  so tap ää llik k ö .— 165.

M artiu s, K arl F ried rich  P h ilip p  (1798— 1868) — sa k sa ­
la in en  lu o n n o n tu tk ija  ja  tu tk im u sm a tk a ilija .— 161, 
185.

M arx, K arl (1818—1883) — tie te e llisen  k o m m u n ism in  
p e ru s ta n la sk ija , n e ro k as  a ja tte lija , p ro le ta r ia a tin  jo h ­
ta ja  ja  o p e tta ja .— 60, 99, 123, 145, 150— 155, 158, 162, 
173, 191— 197, 200—208, 212, 213—214, 217—224, 239, 
245—284, 286—292, 293—307, 309—310, 311, 317—318, 
320, 327—333, 337, 340—341, 347, 353, 360, 366, 367, 
371, 377, 379, 383—395.

McLennan, John  F erg u so n  (1827— 1 8 8 1 )— sk o tla n tila i­
nen lainoppinut, a lk u k a n ta ise n  y h te isk u n n a n  h is to ria n  
tu tk i ja .— 172— 173.

M estSerski, V lad im ir Petrov itS  (1839— 1 9 1 4 )— v en ä lä i­
n e n  ta a n tu m u k se llin e n  san o m aleh tim ies , m o n a r­
k is ti.— 244, 374.

M etSnikov, Lev I l j i ts  (1838— 1888) — v e n ä lä in e n  m a a n ­
tie te ilijä , sosiologi ja  sa n o m a le h tim ie s .— 200, 335.

M ignet, F ranco is A u g u ste  M arie  (1796— 1884) — ra n s ­
k a la in e n  p o rv a rillin en  h is to rio its ija .— 30—33, 39, 48, 
367.

M ihailovsk i, N iko la i K o n sta n tin o v its  (1842— 1 9 0 4 )— ve­
n ä lä in e n  sosio logi ja  san o m aleh tim ies , lib e ra a lise n  
n a ro d n ik k ila isu u a e n  ideologi, m a rx ila isu u d e n  v a s tu s ­
ta ja .— 7, 11, 59—61, 70, 76, 8 4 - 8 6 ,  94, 98—99, 105, 
109— 117, 1 2 0 -1 2 5 , 142— 144, 147, 168, 171, 190, 194, 
196, 244, 246, 255—274, 285—295, 300—304, 316, 332, 
3 3 4 -3 4 3 , 3 4 7 -3 5 0 , 352—353, 356, 383—384, 391—396.

Mill, John  S tu a r t  (1806— 1873) — e n g la n tila in e n  po rva­
r illin e n  ta lo u s tie te ilijä , p o sitiv ism in  h u o m a ttav im p ia  
e d u s ta jia .— 47, 60, 214, 245, 291, 373.

M okijevsk i — 393.

M oleschott, Jacob (1822— 1893) — fysio log i, v u lg a a r i m a­
te r ia lis t i .— 11.

423



M ontesquieu , C harles L ouis (1689— 1755) — ra n sk a la i­
n en  sosiologi ja  ta lo u s tie te ilijä , 1700-luvun p o rv a ril­
lisen  v a lis tu sfilo so fian  e d u s ta ja .— 22, 47, 277, 335.

M organ, Lew is H en ry  (1818— 1881) — a m e rik k a la in e n  
etnologi, a lk u k a n ta ise n  y h te isk u n n a n  tu tk i ja .— 167, 
173, 200, 2 7 1 -2 7 3 .

M oliere, Jean  B ap tis te  (1622— 1673) — su u r i ra n sk a la i­
nen  n ä y te lm ä k ir ja ilija .— 163.

N

N apoleon I I I  (Louis B o n ap arte ) (1808— 1873) — R an s­
k an  k e isa ri (1852— 1870).— 220, 256.

N ew ton, Isaac  (1642— 1727) — su u r i e n g la n ti la in e n  fyy ­
sikko, tä h tit ie te il i jä  ja  m a tem aa tik k o , k la ss ise n  m e k a ­
n iik a n  p e ru s ta ja  — 109.

N ikolai — on (N ikolai F ran tsev it§  D an ie lso n in  sa la n im i)  
(1844— 1918) — v e n ä lä in e n  ta lo u s tie te ilijä  ja  k ir ja i­
lija , 1880- ia  1890-luvun lib e ra a lise n  n a ro d n ik k ila i-  
su u d en  ideo logeja, M arx in  »P ääom an»  v e n ä jä n tä jä .— 
7 5 -7 7 , 3 2 6 -3 3 2 , 3 8 3 -3 8 5 , 387—396.

Nozin, N iko lai D m itrijev iU  (1843— 1866) — 1860-luvun 
v a llan k u m o u sliik k een  o sa n o tta ja  V en ä jä llä , sa n o m a­
leh tim ies, b io logi.— 84—86, 383.

O

O ffenbach, Jacques (1819— 1880) — ra n s k a la in e n  sä v e l­
tä jä , k la ss ise n  o p e re tin  su u rim p ia  m e s ta re i ta .— 125.

Opitz, T heodor — sa k sa la in e n  sa n o m a le h tim ie s , n u o rh e ­
g e lilä in en .— 250.

Owen, R obert (1771— 1858) — su u r i  e n g la n ti la in e n  u to- 
p is tiso s ia lis ti.— 45—46.

P

Peccio, G iuseppe (1785— 1 8 3 5 )— ita lia la in e n  la in o p p in u t 
ja  ta lo u s tie te ilijä .— 214.

P eschel, O skar (1826— 1875) — sa k sa la in e n  m a a n tie te i­
lijä , e tno log i ja  san o m aleh tim ies .— 185, 190, 191, 207, 
265, 373.

424



P la ton  (427—347 e. a. a.) — m u in a isk re ik k a la in en  filo­
sofi, o b jek tiiv in en  id ea lis ti.— 116, 165, 214.

P lau tu s , T itu s  M accius (n. 254— 184 e. a. a.) — room ala i­
n en  ru n o ilija .— 380.

P lay fa ir , John  ( 1 7 4 8 -1 8 1 9 ) .-  94.

P lu ta rk h o s  (n. 46— 126) — m u in a isk re ik k a la in e n  m ora- 
lis tik ir ja ilija , k ir jo it ta n u t k re ik k a la is te n  ja  room ala is­
te n  m erk k im ies ten  e lä m ä n k u v a u k s ia .— 8, 164— 166, 
214.

P ogodin , M ihail P e tro v its  (1800— 1875) — v en ä lä in en  
ta a n tu m u k se llin e n  h is to rio its ija  ja  san o m aleh tim ies , 
a a te lisen  m o n a rk ia n  ideo log i.— 356.

Polevoi, N iko la i A lek se jev its  (1796— 1846) — v en ä lä in en  
san o m aleh tim ies , k ir ja i l i ja  ja  h is to rio its ija  — 291.

Polybios (n. 201— 120 e. a. a.) — m u in a isk re ik k a la in e n  
h is to rio its ija .— 273

Post, A lbert H erm an n  (1839— 1895) — sa k sa la in e n  e tn o ­
log i ja  o ik e u s tie te ilijä .— 188, 189.

P ostn ikov , V lad im ir Jefim ovit§  (1844— 1908) — v e n ä lä i­
n en  ta lo u s tie te ilijä  ja  tila s to m ies , e te lä -V en ä jän  
ta lo n p o ik a is ta lo u k s ie n  ja  ta lo n p o ik a isy h te isö n  tu t­
k ija .— 388.

P roudhon , P ie rre  Joseph  (1809— 1865) — ra n sk a la in e n  
san o m aleh tim ies , ta lo u s tie te ilijä  ja  sosio logi, p ik k u ­
p o rv a ris to n  ideo log i, a n a rk ism in  p e ru s ta n la s k ijo ita .— 
50, 304.

P ru g av in , V ik to r S tep an o v its  (1858— 1896) — v e n ä lä in e n  
ta lo u s tie te ilijä , sem stv o n  tila s to m ies , l ib e ra a lin e n  na- 
ro d n ik k i.— 76.

P u ch ta , G eorg F rie d rich  (1798— 1846) — sa k sa la in e n
la in o p p in u t, ed u s ti o ik e u s tie te e n  ta a n tu m u k se llis ta  
h is to ria llis ta  k o u lu k u n ta a .— 177, 180, 184.

PuSkia, A lek san d r S e rg e jev its  (1799— 1837) — su u ri v e ­
n ä lä in e n  ru n o ilija .— 349, 351, 363.

Q
Q u in au lt, P h ilip p e  (1635— 1688) — ra n sk a la in e n  ru n o ilija  

ja  n ä y te lm ä k ir ja i l i ja .— 232.

425



R

R acine, Je an  B ap tis te  (1639— 1699) — ra n sk a la in e n  n ä y ­
te lm ä k ir ja ilija , su u r in  1600-luvun k la ss is ism in  ed u s­
ta ja .— 227, 232.

R atzel, F ried rich  (1844— 1904) — sa k sa la in e n  m a a n tie te i­
lijä  ja  e tn o g ra fi.— 161, 162.

R aynal, G u illaum e T hom as F ran co is  (1713— 1796) — 
ensyk loped is te ille  lä h e in e n  ra n sk a la in e n  h is to rio it­
s i j a . -  121.

R eclus, Jean  Jacq u es E lisee  (1830— 1905) — ra n sk a la in e n  
m a a n tie te ilijä  ja  sosiologi, a n a rk ism in  te o re e tik k o .— 
200, 335.

R icardo, D avid  (1772— 1823) — e n g la n ti la in e n  ta lo u s tie ­
te ilijä , k la ss ise n  p o rv a rillisen  k a n s a n ta lo u s tie te e n  su u ­
rim p ia  e d u s ta jia .— 55—59, 215.

R ink, H in rich  Jo h an n es  (1819— 1893) — ta n s k a la in e n  e t ­
nog rafi, tu tk im u sm a tk a ilija , G rö n la n n in  tu tk i ja .— 
179, 186.

R odbertus-Jagetzow , Jo h a n n  K arl (1805— 1875) — sa k ­
sa la in e n  v u lg ä ä r i ta lo u s tie te ilijä , ta a n tu m u k se ll is te n  
P re u ss in  ju n k k e rie n  ideo log i.— 77, 187.

R o th sch ild it — p a n k k iir i-  ja  ra h a m ie ssu k u .— 93.

R ousseau, Je an  Jacq u es  (1712— 1778) — tu n n e ttu  ra n s ­
k a la in e n  v a lis tu sfilo so fi, p ik k u p o rv a ris to n  ideo log i.— 
22, 1 1 7 -1 2 5 , 204.

S

Sain t-S im on, C laude H en ri (1760— 1825) — s u u r i  ra n s ­
k a la in e n  u to p is tiso s ia lis ti.— 39, 46—53, 67, 73, 74, 80— 
81, 233, 304, 380, 393.

S altykov-S U edrin , M ihail Jevgrafov itS  (sa la n im i 
N. S tSedrin) (1826— 1889) — v e n ä lä in e n  sa tiir ik k o k ir -  
ja il i ja .— 65, 142, 207.

S avigny , F ried rich  K arl von  (1779— 1861) — sa k sa la in e n  
la in o p p in u t, o ik e u s tie tee n  ta a n tu m u k se llis e n  ns. h is ­
to ria llisen  k o u lu k u n n a n  p e ru s ta jia .— 175— 179.

Say, Jean  B ap tis te  (1767— 1832) — ra n s k a la in e n  po rva­
rillin en  ta lo u s tie te ilijä , v u lg ä ä r in  k a n s a n ta lo u s tie te e n  
e d u s ta ja .— 55, 66, 128, 246.

426



Schelling, F ried rich  W ilhelm  (1775— 1 8 5 4 )— k lass isen  
sak sa la isen  filosofian  ed u s ta ja , o b jek tiiv in en  idea­
lis ti.— 126, 128, 134, 140, 142— 143, 166, 181, 184, 192— 
193, 373—376.

Schlosser, F ried rich  C hristoph  (1776— 1861) — sak sa ­
la in en  po rv arillin en  h is to rio its ija , lib e ra a li .— 247.

SetSenov, Iv a n  M ihailov its  (1829—1905) — k u u lu isa  
v en ä lä in en  lu o n n o n tu tk ija , m a te r ia lis tise n  fysio log ian  
p e ru s ta n la sk ija .— 377, 378—379.

S hakespeare , W illiam  (1564— 1616) — su u ri e n g la n tila i­
n e n  k i r j a i l i j a — 93.

S ism ondi, Je a n  (1773— 1843) — sv e its ilä in e n  ta lo u s tie te i­
lijä , k a p ita lism in  p ik k u p o rv a rillin e n  a rv o s te lija .— 
25—26.

Skvortsov , A lek san d r Iv an o v its  (1848—1 9 1 4 )— v e n ä lä i­
n e n  ag ronom i, ta lo u s tie te ilijä .— 387.

S m ith , A dam  (1723— 1790) — e n g la n tila in e n  ta lo u s tie ­
te ilijä , k la ss ise n  p o rv a rillisen  k a n sa n ta lo u s tie te e n  
su u rim p ia  e d u s ta jia .— 58, 215.

Sofokles (n. 497—406 e. a. a .) — m u in a isk re ik k a la in e n  
n ä y te lm ä k ir ja i l i ja .— 221.

S ok ra tes  (469—399 e. a. a .) — m u in a isk re ik k a la in e n  
id ea lis tif ilo so fi.— 340.

S p artacu s  (1. v u o s isa ta  en n e n  a ja n la sk u a m m e ) — su u ­
re n  o r ja k a p in a n  jo h ta ja  m u in a ise ssa  R oom assa (74— 
71 e. a. a .) .— 166.

SpasovitS, V lad im ir D anilovitS  (1829— 1906) — v e n ä lä i­
n en  la in o p p in u t, l ib e ra a li .— 98.

S pencer, H e rb e rt (1820— 1903) — e n g la n tila in e n  filosofi 
ja  sosio log i.— 81, 109, 379—381.

Spinoza, B en ed ic tu s  de (1632— 1677) — tu n n e ttu  a la n ­
k o m a a la in en  m a te r ia lis tif ilo so fi.— 124, 129.

S te inen , K arl von  den  (1855— 1929) — k u u lu is a  tu tk i­
m u sm a tk a ilija  ja  e tn o g ra fi.— 8.

S tron in , A lek san d r Iv a n o v its  (1827— 1889) — v e n ä lä in e n  
k ir ja i l i ja  ja  sa n o m a le h tim ie s .— 379.

S truve , P jo tr  B erngardov itS  (1870— 1944) — v e n ä lä in e n  
p o rv a rillin e n  ta lo u s tie te ilijä , filoso fi ja  san o m aleh ti-

427



m ies, 1890-luvulla » leg aa lin en  m arx ila in en » , m yöhem ­
m in  v a lk o em ig ran tti.— 300, 334, 341—344, 350—351, 
352—353, 383, 387, 389, 396.

StSedrin — ks. Saltykov-StSedrin.
S uard , Jean -B ap tis te -A n to in e  (1733— 1817) — ra n s k a la i­

nen  k r iitik k o  ja  sa n o m a le h tim ie s .— 17— 18.

Szeliga — ks. Z ych lin sky , F ranz .

T

T aine , H ippo ly te  (1828— 1 8 9 3 )— ra n s k a la in e n  k ir ja l l i­
su u d e n  ja  ta ite e n  tu tk i ja , filo so fi j a  h is to r io its ija .— 
221—223.

T h ie rry , A u g u stin  (1795— 1856) — ra n s k a la in e n  h is to ­
rio its ija  ja  sa n o m a le h tim ie s .— 30—33, 36—39, 47, 48, 
367.

T h u k y d id es (n. 460—395 e. a. a .) — m u in a isk re ik k a la i­
n en  h is to rio its ija .— 273.

Tolstoi, A leksei K o n s ta n tin o v its  (1817— 1875) — v en ä ­
lä in en  ru n o ilija .— 348.

Tolstoi, Lev N ikolajev itS  (1828— 1 9 1 0 )— s u u r i  v e n ä lä i­
n en  k ir ja i l i ja .— 316.

TSaadajev, P jo tr  Jak o v lev its  (1794— 1856) — v e n ä lä in e n  
v a lis ta ja  ja  id ea lis tif ilo so fi.— 316.

TSem ySevski, N iko la i G avrilovitS  (1828— 1 8 8 9 )— su u ri 
v en ä lä in en  v a llan k u m o u k se llin en  d em o k ra a tti, m a te - 
ria lis tifilo so fi, k ir ja i l i ja  ja  k ir ja l l isu u s a rv o s te l i ja .— 
104, 243.

U

U spenksi, G leb Iv an o v itä  (1843— 1 9 0 2 )— tu n n e ttu  v e n ä ­
lä in en  k ir ja i l i ja .— 153, 268, 315, 337, 364.

Obervveg, F ried rich  (1826— 1871) — sa k sa la in e n  p o rv a­
rillin en  filo so fian  h is to rio its ija .— 355.

V

V. V. — ks. V orontsov, V. P.
V an d erb ilt — a m e rik k a la is te n  fin an ss i-  ja  te o llisu u sm ag - 

n a a ttien  su k u .— 93.
V an d er G even, Jo h a n n  (1801— 1868) — h o lla n tila in e n  

lu o n n o n tu tk ija .— 85.

428



V an T ieghem , P h ilip p e  E d o u ard  Leon (1839—1914) — 
ra n sk a la in e n  lu o n n o n tu tk ija , k a sv itie te ilijä .— 116, 117.

W eisengriin , P au l (syn t. 1868) — sa k sa la in e n  p o rvarilli­
n en  sosiologi, y k s i v a rh a is im m is ta  rev is io n is te is ta .— 
168, 170.

Vico, G iovann i B a ttis ta  (1668— 1744) — ita lia la in e n  filo­
sofi ja  sosiologi, ko e tti lö y tää  y h te isk u n ta k e h ity k se n  
o b je k tiiv ise t la it .— 27, 29, 214.

V ilhe lm  I V a llo itta ja  (1027— 1087) — E n g la n n in  k u n in ­
g as  (1066— 1087).— 38.

W ilson , D an ie l (1816— 1892) — e n g la n tila in e n  p o rv arilli­
n en  h is to rio its ija  ja  a rkeo log i.— 156.

V irchow , R udo lf (1821— 1902) — sa k sa la in e n  lu o n n o n ­
tu tk ija , d a rv in ism in  v a s tu s ta ja .— 261.

V ollgraf, K arl —327—328, 329.

V oita , A lessand ro  (1745— 1827) — ita lia la in e n  fy y sik k o  
ja  fysio log i, en s im m ä is iä  sä h k ö v irra n  k e k s in e itä  ja  
s itä  tu tk in e ita  tie d em ieh iä .— 143.

V olta ire , F ran co is  M arie  (o ik .. A ro u e t) (1694—1778) — 
su u ri ra n sk a la in e n  filosofi, s a tiir ik k o k ir ja ilija , 1700- 
lu v u n  p o rv a rillise n  v a lis tu sk a u d e n  m e rk k ih e n k ilö .— 
18, 27, 118, 123, 241, 277.

V orontsov, V asili PavlovitS  (V. V.) (1847— 1 9 1 8 )— ve­
n ä lä in e n  ta lo u s tie te ilijä  ja  sa n o m aleh tim ies , 1880- ja  
1890-luvun lib e ra a lise n  n a ro d n ik k ila isu u d e n  ideolo­
g e j a . -  19, 61—64, 105, 199, 250, 299, 388, 391, 3 9 4 -3 9 5 .

Z

Ziber, N iko la i Iv an o v its  (1844— 1888) — v e n ä lä in e n  ta ­
lo u s tie te ilijä , en s im m äis iä  M arx in  ta lo u d e llisen  op in  
le v ittä jiä  V en ä jä llä .— 59, 99, 182, 284, 358—360, 364.

Z ukovski, Ju li G alak tionov itS  (1822— 1907) — v en ä lä i­
n en  p o rv a rillin en  ta lo u s tie te ilijä  ja  sa n o m aleh tim ies , 
e s iin ty i m a rx ila is ta  k a n sa n ta lo u s tie d e ttä  v a s ta a n .— 
59, 60, 123, 2 8 3 -2 9 0 , 302, 329.

Z ych lin sky , F ran z  (1816— 1900) — n u o rh eg e lilä in en ,
av u s ti B runo  B au erin  a ik a k a u s ju lk a isu ja  S zeligan  
n im e llä .— 247, 271.



SISÄLTÖ

K u sta n ta ja lta  . ...........................................................................5

E sip u h e  to iseen  ja  k o lm a n te e n  p a in o k see n  . . .  7

Ensimmäinen luku. 1700-luvun ra n s k a la in e n  m a te ­
r ia lism i . .     11

Toinen luku. R e s ta u ra a tio a ja n  r a n s k a la is e t  h is to ­
r io its i ja t  .............................................................. .....  . 25

Kolmas luku. U to p is tiso s ia lis tit . . ........................... 44

Neljäs luku. S a k sa la in e n  id e a lis tin e n  filo so fia  88

Viides luku. N y k y a ik a in e n  m a te r ia lism i . . . .  145

L oppu katsaus ............................................................................293

Liite /
V ielä k e r ra n  h r a  M ihailovsk i, v ie lä  k e r ra n  »T riadi»  334

Liite II
M uutam a sa n a  v a s t u s t a j i l l e m m e .................................... 345

Selityksiä ......................................  398

N im ihakem isto ......................................................................... 413



LUKIJALLE

Kustannusliike Edistys pyytää lukijoita 
esittämään mielipiteensä tämän kirjan suo­
mennoksen laadusta ja kirjan asusta. Kus­
tannusliike on kiitollinen myös muista eh­
dotuksista ja toivomuksista

Osoitteemme:
Zubovski bulvar, 21 
Moskova, Neuvostoliitto


