
НЕМСКА ИДЕОЛОГИЯ
КРИТИКА НА НАЙ-НОВАТА НЕМСКА ФИЛОСОФИЯ 

В ЛИЦЕТО НА НЕЙНИТЕ ПРЕДСТАВИТЕЛИ 
ФОЙЕРБАХ, Б. БАУЕР И ЩИРНЕР 

И НА НЕМСКИЯ СОЦИАЛИЗЪМ 
В ЛИЦЕТО НА РАЗЛИЧНИТЕ МУ ПРОРОЦИ'

Написано от К  Маркг и Ф. Енгелс 
през 1845—1846 г. Печата се по текста на ръкописа

Превод от руски, 
сверен с немския оригиналПубликувано изцяло за пръв път от 

Института по марксизъм-ленинизъм 
на езика на оригинала — през 1932 г., 

на руски език —  през 1933 г.



КРИТИКА
НА НАЙ-НОВАТА НЕМСКА ФИЛОСОФИЯ 

В ЛИЦЕТО НА НЕЙНИТЕ ПРЕДСТАВИТЕЛИ 
ФОЙЕРБАХ, Б. БАУЕР и ЩИРНЕР



ПРЕДГОВОР

Досега хората винаги са си създавали неправилни представи за 
самите себе си, за това, което са или което трябва да бъдат. Те са 
изграждали своите отношения според представите си за бога, за 
това, което се явява като образец на човека, и т. н. Създанията на 
тяхната глава започнаха да госп одстват  над тях. Те, творците, се 
преклониха пред своите творения. Да ги освободим от илюзиите, 
идеите, догмите, от въображаемите същества, под игото на които те 
линеят. Да вдигнем въстание срещу това господство на мислите. Да 
ги научим да заменят тези илюзии с мисли, които отговарят на същ­
ността на човека, казва един, да се отнесат критично към тях, казва 
друг, да ги изхвърлят от главата си, казва трети, и. . .  съществува­
щата действителност ще рухне.

Тези невинни и детски фантазии образуват сърцевината на най- 
новата младохегелианска философия, която в Германия не само се 
приема с чувство на ужас и благоговение от публиката, но и се под­
нася от самите философски герои с тържествено съзнание за ней­
ната светоразтърсваща опасност и престъпна безпощадност. Пър­
вият том на предлагания труд си поставя за цел да разобличи тези 
овце, които се смятат за вълци и биват приемани за такива, да по­
каже, че тяхното блеене само повтаря във философска форма пред­
ставите на немските бюргери, че самохвалствата на тези философски 
коментатори само отразяват нищетата на германската действител­
ност. Той си поставя за цел да развенчае и да лиши от всякакъв 
кредит философската борба със сенките на действителността, борба, 
която така допада на мечтателния и сънлив немски народ.

Веднъж един смелчага си въобразил, че хората се давят във 
водата само защото са обхванати от мисълта за тежестта. Ако



изхвърлят тази представа от главата си, като я обявят например за 
суеверна, религиозна, те биха се избавили от всякакъв риск да се 
удавят. През целия си живот той се борил срещу илюзията на те­
жестта, за вредните последици от която статистиката му доставяла 
все нови и нови доказателства. Този храбър мъж е първообразът на 
съвременните немски революционни философи*.

* По нататък в ръкописа е зачеркнато: „Немският идеализъм няма ни­
каква специфична отлика в сравнение с идеологията на всички останали на­
роди. Тази последната също смята, че идеите господстват над света, тя смя­
та идеите и понятията за определящи принципи, определени мисли -  за тайн­
ство на материалния свят, което е достъпно само за философите.

Хегел завърши позитивния идеализъм. У него не само целият материален 
свят се превърна в свят на мислите, но и цялата история -  в история на мис­
лите. Той не се задоволяваше с това, да регистрира мислените неща, той се 
опитваше да изобрази и акта на тяхното производство.

Немските философи, изтласкани от света на своите мечти, протестират 
срещу света на мислите, на който те . . .  представа за действителното, телесното...

Всички немски философски критици твърдят, че идеите, представите, по­
нятията са господствали досега над действителния свят на хората и са го 
определяли, че действителният свят е продукт на света на идеите. Това си оста­
ва така и до ден- днешен, но занапред не трябва да бъде така. Те се отлича­
ват един от друг по начина, по който искат да спасят човечеството, линеещо, 
според техния възглед, под властта на своите собствени натрапчиви мисли; те 
се отличават един от друг в зависимост от това, какво именно обявяват за на­
трапчиви мисли; но те си приличат по своята вяра в това господство на мислите, 
те си приличат по своята вяра, че актът на тяхната критическа мисъл трябва 
да доведе съществуващото до гибел -  едни от тях приемат при това, че за 
това е достатъчна тяхната изолирана мисловна дейност, други възнамеряват да 
завоюват общото съзнание.

Вярата, че реалният свят е продукт на света на идеите, че светът на идеите...
Заблудени в своя хегеловски мисловен свят, немските философи протести­

рат срещу господството на мислите, идеите, представите, които досега според 
тях, т. е. според илюзията на Хегел, са създавали, определяли, държали под 
своята власт действителния свят. Те протестират и прекратяват...

Според Хегеловата система идеите, мислите, понятията са създавали, оп­
ределяли, държали под своя власт действителния живот на хората, техния ма­
териален свят, техните реални отношения. Неговите бунтуващи се ученици за
и м с т в а т  това от него..." Ред.





I

Ф О Й Е Р Б А Х

ПРОТИВОПОЛОЖНОСТ НА МАТЕРИАЛИСТИЧЕСКИЯ 
И ИДЕАЛИСТИЧЕСКИЯ ВЪЗГЛЕД

Както възвестяват немските идеолози, през последните години 
Германия е направила преврат, който няма равен на себе си. З а­
почналият с Щраус процес на разлагане на Хегеловата система 
се превърна в световно брожение, което обхвана всички „сили на 
миналото“. Във всеобщия хаос възникнаха мощни държави, за да 
изчезнат веднага отново, появиха се мигновено герои, които отново 
биваха захвърляни в мрака от по-смели и по-силни съперници. То­
ва беше революция, в сравнение с която френската революция е 
детска игра, това беше световна борба, пред която борбата на диа
дохите3 изглежда нищожна. С нечувана стремителност едни прин­
ципи изтласкваха други, едни герои на мисълта съкрушаваха дру­
ги и за три години -  от 1842 до 1845 -  в Германия беше извърше­
на по-основна чистка, отколкото преди за три столетия.

Всичко това било станало в областта на чистата мисъл.
Както и да е, ние имаме работа с интересно събитие: с процес 

на разлагане на абсолютния дух. Когато в него угасна последната 
искра на живот, различните съставни части на тази caput mortuum*1 
се разпаднаха, влязоха в нови съединения и образуваха нови ве­
щества. Хората, занимаващи се с философия, които съществуваха 
дотогава от експлоатация на абсолютния дух, се нахвърлиха сега 
върху тези нови съединения. Всеки с най-голямо старание започна 
да се занимава с пласмент на частта, която му се е паднала. Рабо­
тата не можа да мине без конкуренция. В началото тя имаше доста 
солиден, бюргерски-порядъчен характер. Но по-късно, когато нем­
ският пазар се оказа препълнен, а на световния пазар въпреки

*1 -  буквално: мъртва глава, тук в смисъл: тленни останки. Ред.



всички усилия стоката не биваше търсена, цялата работа по обик­
новен немски маниер беше развалена от фабричното и фиктивно 
производство, от влошаването на качеството, от фалшификация на 
суровините, подправяне на етикетите, фиктивни закупки, фалшифи­
циране на полици и от една лишена от всякаква реална почва кре­
дитна система. Конкуренцията се превърна в ожесточена борба, 
която сега ни хвалят и изобразяват като преврат със световноисто­
рическо значение, като фактор, който е породил огромни резултати 
и постижения.

За да се оцени по достойнство цялото това философско шарла
танство, което предизвиква толкова приятни национални чувства 
дори в гърдите на почтения немски бюргер, за да се покаже наглед­
но дребнавостта, провинциалната ограниченост на цялото това мла
дохегелианско движение, а особено, за да се разкрие трагикомич
ният контраст между действителните деяния на тези герои и илю­
зиите по повод на тези деяния, необходимо е да погледнем целия 
този спектакъл от позиция, която се намира вън от Германия*2.

А. ИДЕОЛОГИЯТА ИЗОБЩО И НЕМСКАТА ПО-СПЕЦИАЛНО

Немската критика до най-последните си напъни не е напускала 
почвата на философията. Всички проблеми на тази критика, която 
е твърде далеч от това, да изследва своите общофилософски

*2 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Ето защо преди специалната 
критика на отделните представители на това движение ние ще дадем някои общи 
бележки, които по-отблизо изясняват общите за всички тях идеологически пред­
поставки. Тези бележки ще бъдат достатъчни, за да се характеризира гледната 
точка на нашата критика дотолкова, доколкото това е необходимо, за да се 
разберат и обосноват следващите отделни критически очерци. Ние насочваме 
тия бележки именно срещу Фойербах, защото той е единственият, който напра­
ви макар и известна крачка напред и чиито работи може да се разглеждат de 
bonne foi [сериозно].

1. Идеологията изобщо и по-специално немската философия

А. Ние познаваме само една- единствена наука, историческата наука. Исто­
рията може да се разглежда от две страни, тя може да бъде разделена на 
история на природата и история на хората. Обаче тези две страни са неразрив­
но свързани; дотогава докато съществуват хора, историята на природата и 
историята на хората взаимно се обуславят. Историята на природата, така на­
ричаното природознание, тук не ни засяга; а с историята на хората ще имаме 
случай да се занимаваме, тъй като почти цялата идеология се свежда или до 
превратно разбиране на тази история, или до пълно абстрахиране от нея. Са­
мата идеология е само една от страните на тази история". Ред.



предпоставки, все пак са израснали на почвата на определена фи­
лософска система, а именно -  на системата на Хегел. Не само в 
нейните отговори, но вече в самите ѝ въпроси се криеше мистифи­
кация. Тази зависимост от Хегел е причината за това, че нито един 
от тези новоизпечени критици дори не се опита да се заеме с все­
странна критика на Хегеловата система, макар всеки от тях да 
твърди, че е излязъл извън пределите на философията на Хегел. Тях­
ната полемика срещу Хегел и един срещу друг се ограничава с това, 
че всеки от тях се залавя за някоя страна на Хегеловата система 
и я насочва както срещу системата като цяло, така и срещу ония 
страни, за които другите са се хванали. В началото се хванаха за  
Хегеловите категории в техния чист, неподправен вид, като напри­
мер субстанцията и самосъзнанието; след това профанираха тези 
категории, като ги назоваха с по-светски имена, като например 
„род“, „единствен“, „човек“ и т. н.

Цялата немска философска критика от Щраус до Щирнер се 
ограничава с критика на религиозните представи*3. За изходна точка 
служеха действителната религия и теологията в собствения смисъл 
на думата. Що е религиозно съзнание, религиозна представа -  
това се определяше по-нататък по различни начини. Целият про­
грес се състоеше в това, че мнимо господстващ ите метафизиче­
ски, политически, правни, морални и други представи също се све­
ждаха към областта на религиозните, или теологичните представи, 
и още в това, че политическото, правното, моралното съзнание се 
обявяваше за религиозно, или теологично съзнание, а политиче­
ският, правният, моралният човек -  в последна сметка „човекът 
изобщо“ -  се провъзгласяваше за религиозен човек. Господството 
на религията се предпоставяше. Малко по малко всяко господст
ващо отношение биваше обявявано за религиозно отношение и се 
превръщаше в култ -  култ на правото, култ на държавата и др. т. 
Навсякъде фигурираха само догми и вяра в догмите. Светът се ка­
нонизираше във все по-големи размери, докато най-после достопоч
теният свети Макс успя да го обяви за свещен en bloc*4 и така да го 
ликвидира веднъж завинаги.

Старохегелианците смятаха, че са разбрали всичко, щом като 
то е подведено под една или друга Хегелова логическа категория. 
Младохегелианците критикуваха всичко, като навсякъде виждаха 
религиозни представи или обявяваха всичко за теологично.

*3 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „която предяви претенция за ро­
лята на абсолютна спасителка на света от всякакво зло. Религията през ця­
лото време биваше разглеждана и трактувана като последна причина на всички 
противни на тези философи отношения, като непримирим враг“. Ред.

*4  -  изцяло. -  Ред.



Младохегелианците споделят със старохегелианците тяхната вяра в това, 
че в съществуващия свят господстват религията, понятията, все­
общото. Но едните въстават срещу това господство като срещу 
узурпация, а другите го прославят като нещо законно.

Тъй като тези младохегелианци смятат, че представите, мисли­
те, понятията, изобщо продуктите на съзнанието, превърнато от тях 
в нещо самостоятелно, са истински окови за хората -  така както 
старохегелианците ги обявяват за истинските връзки на човешкото 
общество, -  става ясно, че младохегелианците трябва да водят 
борба само срещу тези илюзии на съзнанието. Тъй като според тях­
ната фантазия отношенията между хората, всичките им действия и 
цялото им поведение, техните окови и граници са продукти на съз­
нанието им, младохегелианците напълно последователно предявя­
ват на хората моралното изискване да заменят сегашното им съз­
нание с човешко, критическо или егоистично съзнание и по такъв 
начин да премахнат стесняващите ги граници. Това изискване да 
се измени съзнанието се свежда до изискването другояче да се из­
тълкува съществуващото, което значи то да бъде признато, като 
му се даде друго тълкувание. Младохегелианските идеолози, въ­
преки техните мнимо „светоразтърсващи“ фрази, са най-големи кон­
серватори. Най-младите от тях намериха точен израз за своята дей­
ност, като заявиха, че се борят само срещу „фразите". Те забра­
виха само, че самите те не противопоставят на тези фрази нищо 
освен фрази и че съвсем не се борят срещу действителния, съще­
ствуващия свят, ако се борят само срещу фразите на този свят. 
Единственият резултат, който можа да постигне тази философска 
критика, се заключава в няколко, и то едностранчиви, историко- 
религиозни разяснения относно християнството; всичките други тех­
ни твърдения са само по-нататъшни украсявания на претенцията 
им, че с тези незначителни разяснения те били направили световно­
исторически открития.

Нито на един от тези философи и през ум не му е минало да 
си зададе въпроса за връзката на немската философия с немската 
действителност, за връзката на тяхната критика със собствената им 
материална среда.

Предпоставките, с които започваме, не са произволни, те не са 
догми; това са действителни предпоставки, от които човек може да 
се абстрахира само във въображението си. Това са действителни 
индивиди, тяхната дейност и материалните условия на техния жи­
вот, както ония, които те заварват вече готови, така и тези, които са



създадени от собствената им дейност. Следователно тези предпо­
ставки могат да се констатират по чисто емпиричен път.

Първата предпоставка на всяка човешка история е, разбира се, 
съществуването на живи човешки индивиди*5. Ето защо първият 
конкретен факт, който трябва да бъде констатиран, е телесната 
организация на тези индивиди и обусловеното от нея тяхно отноше­
ние към останалата природа. Разбира се, ние тук не можем да се 
задълбочаваме нито в изучаването на физическите свойства на са­
мите хора, нито в изучаването на природните условия -  геологич­
ни, оро-хидрографски, климатични и други отношения, които те за­
варват*6. Всяка историография трябва да изхожда от тези природни 
основи и от видоизмененията, на които те се подлагат в хода на 
историята благодарение на дейността на хората.

Хората могат да бъдат различени от животните по съзнанието, 
по религията -  изобщо по каквото желаете. Самите те започват 
да различават себе си от животните веднага щом започнат да про­
извеждат необходимите им средства за живот -  крачка, която е 
обусловена от тяхната телесна организация. Произвеждайки необ­
ходимите им средства за живот, хората косвено произвеждат и са­
мия си материален живот.

Начинът, по който хората произвеждат необходимите им сред­
ства за живот, зависи преди всичко от свойствата на самите тия 
средства, които те заварват в готов вид и които подлежат на въз­
произвеждане. Този начин на производство не трябва да се раз­
глежда само в смисъл, че е възпроизводство на физическото съ­
ществуване на индивидите. Това е по-скоро определен начин на 
дейност на дадени индивиди, определен облик на тяхната жизнена 
дейност, техен определен начин на живот. Каквато е жизнената дей­
ност на индивидите, такива са и самите те. Това, което те представ­
ляват, съвпада следователно с тяхното производство -  съвпада 
както с това, какво произвеждат, така и с това, как произвеждат. 
Какво представляват индивидите -  това зависи следователно от 
материалните условия на тяхното производство.

Това производство започва най-напред с увеличаването на на­
селението. Самото то отново предполага общуване ( Verkehr)  на

*5 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Първият исторически акт на тези 
индивиди, благодарение на който те се отличават от животните, се състои не 
в това, че те мислят, а в това, че те започват да произвеждат необходимите им 
средства за живот“. Ред.

*6 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Но тези отношения обуславят не 
само първоначалната, естествено възникнала телесна организация на хората, 
по-специално расовите различия между тях, но и цялото и по-нататъшно разв

итие или липса на развитие -  до ден- днешен". Ред.



индивидите помежду им. Формата на тава общуване на свой ред се 
обуславя от производството4.

Взаимоотношенията между различните нации зависят от това, 
доколко всяка от тях е развила производителните си сили, разделе­
нието на труда и вътрешното общуване. Това положение е общо­
признато. Но не само отношението на една нация към другите, а и 
цялата вътрешна структура на самата нация зависи от стъпалото 
на развитие на нейното производство и от нейното вътрешно и 
външно общуване. Равнището на развитие на производителните 
сили на нацията се разкрива най-нагледно от степента, в която е 
развито разделението на труда. Всяка нова производителна сила -  
доколкото това не е просто количествено разширяване на известни­
те вече преди това производителни сили (например разработването 
на нови земи) -  влече след себе си ново развитие на разделението 
на труда.

Разделението на труда в пределите на една или друга нация 
довежда преди всичко до отделяне на промишления и търговския 
труд от земеделския труд и с това до отделяне на града от селото и 
до противоположност на техните интереси. По-нататъшното разви­
тие на разделението на труда довежда до обособяване на търгов­
ския труд от промишления. Същевременно благодарение на разде­
лението на труда в тези различни отрасли се развиват на свой ред 
различни подразделения индивиди, които сътрудничат в един или 
друг отрасъл на труда. Съотношението на тия различни подразде­
ления се обуславя от начина, по който се прилага земеделският, 
промишленият и търговският труд (патриархализъм, робство, съсло­
вия, класи). При по-развито общуване същите отношения се раз­
криват и във взаимоотношенията между различните нации.

Различните стъпала в развитието на разделението на труда са 
заедно с това и различни форми на собственост, т. е. всяко стъпало 
на разделение на труда определя и отношенията на индивидите един 
към друг съответно на тяхното отношение към материала, оръдията 
и продуктите на труда.

Първата форма на собственост е племенната собственост5. Тя 
съответства на неразвития стадий на производство, когато хората 
живеят от лов и риболов, скотовъдство или, най-многото, от земе­
делие. В последния случай тя предполага огромна маса от още не­
обработена земя. На този стадий разделението на труда е още много 
слабо развито и се ограничава от по-нататъшното разширяване на 
съществуващото в семейството естествено възникнало разделение на 
труда. Ето защо обществената структура се ограничава само от раз­
ширяването на семейството: патриархалните глави на племето, под­
чинените им членове на племето и най-после -  робите. Робството,



съществуващо в скрит вид в семейството, се развива само постепен­
но, паралелно с увеличаването на населението и потребностите и с 
разширяването на външните сношения -  както във формата на вой­
на, така и във формата на разменна търговия.

Втората форма на собственост е античната общинна и държавна 
собственост, която възниква благодарение на обединяването -  чрез 
договор или завоевание -  на няколко племена в един град и при 
която робството се запазва. Наред с общинната собственост се раз­
вива вече и движимата, а по-късно и недвижимата частна собстве­
ност, но като изключителна, подчинена на общинната собственост 
форма. Гражданите на държавата владеят само общо своите рабо­
тещи роби и вече по силата на това са свързани с формата на 
общинната собственост. Това е съвместна частна собственост на 
активните граждани на държавата, принудени да запазват пред ли­
цето на робите тази естествено възникнала форма на асоциация. 
Ето защо цялата основаваща се на този фундамент структура на 
обществото, а заедно с нея и народовластието запада в същата 
степен, в каквато именно се развива недвижимата частна собстве­
ност. Разделението на труда е вече по-развито. Ние срещаме вече 
противоположността между града и селото, по-късно -  противо­
положността между държавите, едни от които представляват град­
ските, а други -  селските интереси, а в самите градове -  противо­
положността между промишлеността и морската търговия. Класови­
те отношения между граждани и роби вече са достигнали своето 
пълно развитие.

На цялото това разбиране на историята изглежда, че противоре­
чи фактът на завоеванието. Досега насилието, войната, грабежът, 
разбойничеството и т. н. се обявяваха за движеща сила на история­
та. Ние можем тук да се спрем само на главните моменти и затова 
избираме най-яркия пример -  разрушаването на стара цивилиза­
ция от един варварски народ и образуването след това на нова струк­
тура на обществото (Рим и варварите, феодализмът и Галия, Източно-римската

 империя и турците). У варварския народ-завоева­
тел самата война е още, както вече беше посочено по-горе, редовна 
форма на сношения, която се използува толкова по-широко, колкото 
повече прирастът на населението при традиционния и единствено 
възможен за него примитивен начин на производство създава по­
требност от нови средства за производство. В Италия, обратно, в ре­
зултат на концентрацията на поземлената собственост (предизвика­
на не само от закупуването и задлъжнялостта, но също и от насле­
дяването, защото вследствие на голямата разпуснатост, която ца­
ряла тогава, и редките бракове древните родове постепенно измира­
ли и тяхното имущество преминавало в ръцете на малцина) и в



резултат на превръщането на орната земя в пасбища (предизвикано 
не само от обикновените и сега действуващи икономически причини, 
но и от вноса на награбеното и получено като дан жито и произти­
чащата оттук липса на потребители за италианските зърнени хра­
ни) -  в резултат на всичко това свободното население почти изчез­
нало; дори робите измирали непрекъснато и се налагало постоянно 
да бъдат заменяни с нови. Робството оставало основата на цялото 
производство. Плебеите, които стояли между свободните и робите, 
никога не се издигали над равнището на лумпенпролетариата. Рим 
изобщо винаги си е оставал само град и неговата връзка с провин­
циите била почти изключително политическа и, разбира се, можела 
да бъде нарушена също така от политически събития.

С развитието на частната собственост тук за пръв път се уста­
новяват отношенията, които ще срещнем отново -  само че в по-го­
лям мащаб -  при съвременната частна собственост. От една страна, 
концентрацията на частната собственост, която започнала в Рим 
много рано (доказателство -  аграрният закон на Лициний6) и се 
развивала много бързо от времето на гражданските войни и особено 
при императорите; от друга страна, във връзка с това -  превръща­
нето на плебейските дребни селяни в пролетариат, който обаче 
вследствие на междинното си положение между имотните граждани 
и робите не се развивал самостоятелно.

Третата форма е феодалната или съсловната собственост. Ако 
за античността като изходен пункт е служел градът и неговата него­
ляма околност, за средновековието изходна точка е било селото. 
Това изменение на изходната точка било обусловено от рядкостта и 
разпръснатостта върху обширна площ на първоначалното население, 
което не се увеличавало що-годе значително от притока на завоева­
телите. Ето защо противоположно на Гърция и Рим феодалното раз­
витие започва върху много по-широка територия, подготвена от рим­
ските завоевания и от свързаното с тях в началото разпространение 
на земеделието. Последните векове на западащата Римска империя 
и самото ѝ завоюване от варварите разрушили маса производителни 
сили; земеделието западнало, промишлеността залиняла поради лип­
са на пласмент, търговията замряла или била насилствено прекъс­
ната, селското и градското население намаляло. Съществуващите 
отношения и обусловеният от тях начин на осъществяване на завое­
ванието развили под влиянието на военния строй на германците фе­
одалната собственост. Подобно на племенната и общинната соб­
ственост, тя също така почива върху известна общност, на която оба­
че противостоят, като непосредствено произвеждаща класа, не роби­
те, както в античния свят, а дребните крепостни селяни. Заедно с 
пълното развитие на феодализма се появява и антагонизмът по



отношение на градовете. Йерархичната структура на земевладението и 
свързаната с нея система на въоръжени дружини давали на аристо­
крацията власт над крепостните. Тази феодална структура, както и 
античната общинна собственост, била асоциация, насочена срещу 
поробената, произвеждаща класа; различни били само формата на 
асоциация и отношението към непосредствените производители, за­
щото били налице различни условия за производство.

На тази феодална структура на земевладение съответствала в 
градовете корпоративната собственост, феодалната организация на 
занаята. Тук собствеността се заклю чвала главно в труда на всеки 
отделен индивид. Необходимостта от обединяване срещу обедине­
ната разбойническа аристокрация, нуждата от общи пазарища в пе­
риода, когато промишленикът бил същевременно и търговец, засил­
ващата се конкуренция на избягалите крепостни, които се стичали в 
процъфтяващите тогава градове, феодалната структура на цялата 
страна -  всичко това породило цеховете; благодарение на това, че 
отделни занаятчии, броят на които оставал неизменен при нараства­
що население, постепенно натрупвали чрез спестявания малки ка­
питали, развила се системата на калфите и чираците, която създала в 
градовете йерархия, подобна на йерархията на селското население.

По този начин главна форма на собственост във феодалната 
епоха била, от една страна, поземлената собственост заедно с при­
кования към нея труд на крепостните, а от друга -  собственият 
труд с малък капитал, който госп одствал  над труда на калфите. 
Структурата и на двата вида собственост се обуславяла от ограни­
чените производствени отношения -  от слабата и примитивна обра­
ботка на земята и от занаятчийския тип промишленост. В епохата на 
разцвета на феодализма разделението на труда било незначително. 
Във всяка с трана съществувала противоположност между града и 
селото; съсловната структура имала наистина рязко изразен харак­
тер, но освен деленето на князе, аристокрация, духовенство и селяни 
в селото и на майстори, калфи, чираци, а скоро след това и на пле­
беи-надничари в градовете не е имало що-годе значително разделе­
ние на труда. В земеделието то се затруднявало от п ар ц ел н о то  
обработване на земята, наред с което възникнала домашната про­
мишленост на самите селяни; в промишлеността, в отделните за­
наяти, съвсем не съществувало разделение на труда, а между отдел­
ните занаяти то било само твърде незначително. Разделението меж­
ду промишленост и търговия в по-старите градове съществувало и 
преди; в по-новите то се развило едва по-късно, когато градовете 
влезли във взаимоотношения един с друг.

Обединяването на по-широки области във феодални кралства 
било потребност както за поземлената аристокрация, така и за



градовете. Ето защо начело на организацията на господстващ ата 
класа -  аристокрацията -  винаги стоял монарх.

И така, работата се състои в следното: определени индивиди, 
които по определен начин се занимават с производствена дейност, 
влизат в определени обществени и политически отношения. Емпи­
ричното наблюдение трябва във всеки отделен случай да разкрие 
емпирически и без всякаква мистификация и спекулация връзката 
на обществената и политическата структура с производството. Обще­
ствената структура и държавата постоянно възникват от жизнения 
процес на определени индивиди -  не такива, каквито те могат да 
изглеждат в собствената или в чуждата представа, а такива, каквито 
са в действителност, т. е. както те д е й с тв а т , материално произвеж­
дат и следователно както действено се проявяват в определени ма­
териални, независещи от техния произвол граници, предпоставки и 
условия*7.

Производството на идеи, представи, съзнание първоначално е 
вплетено непосредствено в материалната дейност и в материалното 
общуване на хората, в езика на реалния живот. Образуването на 
представи, мисленето, духовното общуване на хората се явяват тук 
още като непосредствен продукт на материалното отношение на хо­
рата. Същото се отнася до духовното производство, както то се про­
явява в езика на политиката, законите, морала, религията, метафи
зиката и т. н. на един или друг народ. Хората са производители на 
своите представи, идеи и т. н ., но действителните, действащ ите 
хора, обусловени от определено развитие на техните производителни 
сили и от съответстващ ото на това развитие общуване, до най-от
далечените му форми. Съзнанието [das Bewußtsein] никога не може 
да бъде нещо друго освен осъзнато битие [das bewußte Sein], а би­
тието на хората е реалният процес на техния живот. Ако в цялата 
идеология хората и техните отношения се оказват поставени с гла­
вата надолу също като в камера обскура, то и това явление

*7 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Представите, които си създават 
тези индивиди, са представи или за тяхното отношение към природата, или за 
взаимните им отношения, или за тяхната собствена телесна организация. 
Ясно е, че във всички тия случаи тези представи са съзнателен израз -  дей­
ствителен или илюзорен -  на техните действителни отношения и дейност, на 
тяхното производство, на тяхното общуване, на тяхната обществена и полити­
ческа организация. Да се допуска обратното е възможно само тогава, когато 
освен духа на действителните, материално обусловени индивиди се предполага 
още някакъв особен дух. Ако съзнателният израз на действителните отношения 
на тези индивиди е илюзорен, ако те поставят в представите си своята действи
телност надолу с главата, това е пак вследствие на ограничеността на начина на 
тяхната материална дейност и на техните произтичащи оттук ограничени обще­
ствени отношения.“ Ред.



произтича също така от историческия процес на техния живот, както 
обратното изображение на предметите в ретината на окото произ­
тича от непосредствено физическия процес на техния живот.

В пълна противоположност на немската философия, която слиза 
от небето на земята, тук ние се издигаме от земята на небето, т. е. из­
хождаме не от това, което хората говорят, въобразяват си и си пред­
ставят, не от съществуващите само на думи, мислими, въображаеми, 
представляеми хора, за да стигнем от тях до истинските хора; за нас 
изходна точка са действително дейните хора и от техния действите­
лен жизнен процес ние извеждаме и развитието на идеологическите 
отражения и отзвуци на този жизнен процес. Дори мъглявите обра­
зования в мозъка на хората са необходими продукти, своего рода 
изпарения на техния материален жизнен процес, който може да бъде 
установен емпирично и който е свързан с материални предпоставки. 
По този начин моралът, религията, метафизиката и другите видове 
идеология и съответстващ ите им форми на съзнание изгубват при­
видността на самостоятелност. Те нямат история, те нямат развитие; 
хората, които развиват своето материално производство и своето ма­
териално общуване, изменят заедно с тази си действителност и свое­
то мислене и продуктите на своето мислене. Не съзнанието определя 
живота, а животът определя съзнанието. При първия начин на раз­
глеждане се изхожда от съзнанието, както ако то би било жив инди­
вид; при втория, съответстващ  на действителния живот, се из­
хожда от самите действителни живи индивиди и съзнанието се раз­
глежда само като тяхно съзнание.

Този начин на разглеждане не е лишен от предпоставки. Той из­
хожда от действителните предпоставки, като нито за миг не ги на­
пуска. Неговите предпоставки са хората, взети не в някаква фантас­
тична затвореност и изолираност, а в своя действителен, емпирично 
наблюдаван процес на развитие, който протича в определени усло­
вия. Когато се изобразява този деен жизнен процес, историята пре­
става да бъде сбор от мъртви факти както у емпириците, които 
сами още са абстрактни, или пък въображаема дейност на въобра­
жаеми субекти, каквато тя е у идеалистите.

Там, където се прекратява спекулативното мислене -  пред ли­
цето на действителния живот, -  там именно започва действителната 
положителна наука, изобразяването на практическата дейност, на 
практическия процес на развитие на хората. Прекратяват се фразите 
за съзнание, тяхното място трябва да заеме действителното знание. 
Изобразяването на действителността лишава самостоятелната фило­
софия от жизнената ѝ среда. В най-добрия случай тя може да бъде 
заместена  от сумирането на най-общите резултати, които се абстра­
хират от разглеждането на историческото развитие на хората. Тези



абстракции сами по себе си, откъснати от реалната история, нямат 
абсолютно никаква стойност. Те могат да служат само за това -  да 
облекчат подреждането на историческия материал, да набележат 
последователността на отделните му слоеве. Но за разлика от фило­
софията тези абстракции съвсем не дават рецептата или схемата, по 
които могат да бъдат нагласени историческите епохи. Обратно, труд­
ностите започват едва тогава, когато се пристъпи към разглеждане 
и подреждане на материала -  все едно дали той се отнася към ми­
нала епоха или към съвременността, -  към действителното му из­
образяване. Премахването на тези трудности е обусловено от пред­
поставки, които съвсем не могат да бъдат дадени тук, а произтичат 
само от изучаването на реалния жизнен процес и дейността на инди­
видите на всяка отделна епоха. Тук ние ще вземем някои от тези 
абстракции, от които се ползваме противоположно на идеологията, 
и ще ги поясним с исторически примери.

[1] Историята

Имайки работа със свободни от всякакви предпоставки гер­
манци, ние трябва преди всичко да констатираме първата предпо­
ставка на всяко човешко съществуване, а следователно и на всяка 
история, а именно предпоставката, че хората трябва да имат въз­
можност да живеят, за да бъдат в състояние „да правят история“*8. 
Но за живота са нужни преди всичко храна и питие, жилище, облек­
ло и още нещо. И така първият исторически акт е производството на 
средствата, необходими за задоволяване на тези потребности, про­
изводството на самия материален живот, а именно това е такава 
историческо дело, такова основно условие на всяка история, което 
(както сега, така и преди хиляди години) трябва да се изпълнява 
всекидневно и всекичасно -  дори само за това, за да могат хората 
да живеят. Дори ако сетивността се свежда, както у свети Бруно, 
до такъв минимум като тоягата, тя предполага дейност, насочена 
към производството на тази тояга. Ето защо при изясняването на 
всяка историческа действителност е необходимо най-напред да се 
има предвид основният факт в цялото му значение и обем и да му се 
предостави мястото, което той заслужава. Германците, както е из­
вестно, никога не са правили това, ето защо те никога не са имали 
земна основа за историята, а оттук и никога не са имали нито един

*8 Бележка на Маркс на полето: "Хегел,  Геологически, хидрографски 
и т.н. условия. Човешките тела. Потребност, труд“. Ред



историк. Французите и англичаните, макар крайно едностранчиво да 
разбираха връзката на този факт с така наречената история -  осо­
бено докато се намираха в плен на политическата идеология, -  все 
пак направиха първите опити да дадат материалистическа основа на 
историографията, като най-напред написаха историята на граждан­
ското общество, търговията и промишлеността.

Вторият факт се състои в това, че самата задоволена първа по­
требност, действието за задоволяване и вече придобитото оръдие на 
задоволяването водят към нови потребности и това пораждане на 
нови потребности е първият исторически акт. Оттук изведнъж става 
ясно чие духовно дете е голямата историческа мъдрост на герман­
ците, които твърдят, че там, където не им достига положителен ма­
териал и където няма място за теологична, политическа или литера­
турна безсмислица, там няма и никаква история, а има само „пред
историческо време“, без при това да ни разясняват как се извършва 
преходът от тази безсмислена „предистория“ към истинската исто­
рия. Впрочем, от друга страна, тяхната историческа спекулация осо­
бено охотно се нахвърля върху тази „предистория“, защото тук те се 
смятат за осигурени срещу нахлуването на „грубия факт“ и заедно 
с това могат да дадат пълна свобода на спекулативното си влечение, 
създавайки и разрушавайки хиляди хипотези.

Третото отношение, което от самото начало се включва в хода 
на историческото развитие, се заклю чва в това, че хората, които 
всеки ден отново произвеждат своя собствен живот, започват да про­
извеж да, други хора, да се размножават: това е отношението меж­
ду мъжа и жената, между родителите и децата, семейството. Това 
семейство, което в началото е било единственото социално отноше­
ние, по-късно, когато умножилите се потребности пораждат нови 
обществени отношения, а увеличеното население -  нови потребно­
сти, става (като се изключи Германия) подчинено отношение и то­
гава трябва да се разглежда и изучава съгласно съществуващите 
емпирични данни, а не според „понятието семейство“, както правят 
обикновено в Германия*9. Впрочем тези три страни на социалната 
дейност трябва да се разглеждат не като три различни стъпала, а

* 9  Жилищно строителство. От само себе си се разбира, че у диваците вся­
ко семейство си има пещера или колиба, както у номадите -  отделна шатра. 
Това разделно домашно стопанство става още по-необходимо вследствие на по-
нататъшното развитие на частната собственост. У земеделските народи общото до­
машно стопанство е  също така невъзможно, както и общото земеделие. Голяма 
крачка напред е построяването на градовете. Обаче във всички предишни 
периоди унищожаването на обособеното стопанство, неделимо от унищожаване­
то на частната собственост, е невъзможно вече затова, защото няма още 
материални условия за това. Организацията на общо домашно стопанство пред­
полага развитие на машините, използване на природните сили и на много други 
производителни сили, например водопровода, газовото осветление, парното отопление и т. н., премахване [противоположността] между града и селото. Без тези условия самото общо стопанство на свой ред няма да стане нова произво­дителна сила, ще бъде лишено от всякаква материална база, ще бъде основано върху чисто теоретична основа, т. е. ще бъде проста прищявка и ще доведе само до манастирско стопанство. Това, което се оказа още възможно, е кон­центрацията в градовете и построяването на общи здания за различни опреде­лени цели (затвори, казарми и т. н.). От само себе си се разбира, че премахва­нето на разделното стопанство е неделимо от премахването [Aufhebung] на се­мейството.



именно като три страни, или -  за да бъде ясно на германците -  
като три „момента“, които са съществували съвместно от самото на­
чало на историята, от времето на първите хора, и които и сега още 
имат сила в историята.

И така, производството на живот -  както на собствения, по­
средством труда, така и на чуждия, посредством раждането -  се 
явява изведнъж като двояко отношение: от една страна, като при­
родно, а, от друга, като обществено отношение, обществено, в смисъл 
че се подразбира сътрудничеството на много индивиди безразлично 
при какви условия, по какъв начин и за каква цел. Оттук следва, че 
определен начин на производство или определено промишлено стъ­
пало винаги са свързани с определен начин на съвместна дейност, с 
определено обществено стъпало -  самият този начин на съвместна 
дейност е „производителна сила“, -  че съвкупността на достъпните 
за хората производителни сили обуславя общественото състояние и че 
следователно „историята на човечеството“ трябва винаги да се из­
учава и разработва във връзка с историята на промишлеността и 
размяната. Но ясно е също, че в Германия не може да бъде напи­
сана такава история, тъй като на германците им липсват за това не 
само способност да разбират и материал, но и „сетивна достовер­
ност“; а от другата страна на Рейн не може да се придобие никакъв 
опит по отношение на тези неща, защото там не се твори вече ни­
каква история. Следователно още от самото начало се разкрива една 
материалистическа връзка между хората, връзка, която е обусло­
вена от потребностите и начина на производство и е толкова стара, 
колкото и самите хора -  връзка, която взема все нови форми и сле­
дователно представлява „история“, без ни най-малко да се нуждае 
от съществуването на каквато и да било политическа или религиозна 
нелепост, която отгоре на това да съединява хората.

Едва сега, след като вече разгледахме четирите момента, чети­
рите страни на първоначалните, исторически отношения, ние нами­
раме, че човекът притежава също и „съзнание“*10. Но и него човек

*10 Бележка на Маркс на полето: „Хората имат история, защото трябва да 
произвеждат своя живот, и то по определен начин. Това е обусловено от физи­
ческата им организация също така, както и тяхното съзнание.“ Ред.



притежава във вид на „чисто“ съзнание не от самото начало. Върху 
„духа“ от самото начало тежи проклятието -  да бъде „обременен“ 
от материята, която тук се явява във вид на движещи се слоеве въз­
дух, звукове -  с една дума, във вид на езика. Езикът е също така 
древен, както и съзнанието; езикът е практическо, съществуващо и 
за другите хора и само с това съществуващо и за самия мен дей­
ствително съзнание, и подобно на съзнанието езикът възниква само 
от потребността, от настоятелната необходимост за общуване с дру­
гите хора*11. Там, където съществува едно отношение, то съществува 
за м ен ; животното не се „отнася" към нищо и изобщо не се „отна­
ся“; за животното неговото отношение към другите не съществува 
като отношение. Следователно съзнанието от самото начало е обще­
ствен продукт и си остава такъв, докато изобщо съществуват хора. 
Съзнанието, разбира се, е в началото само осъзнаване на най- 
близката сетивно възприемана среда и осъзнаване на ограничената 
връзка с други лица и неща, които се намират вън от започващия 
да съзнава себе си индивид; същевременно то е осъзнаване на при­
родата, която първоначално противостои на хората като съвсем 
чужда, всемогъща и непристъпна сила, към която те се отнасят 
съвсем по животински и на чиято власт те се подчиняват като до­
битък; следователно това е чисто животинско осъзнаване на приро­
дата (обожествяване на природата).

Тук веднага се вижда, че това обожествяване на природата, или 
това определено отношение към природата се обуславя от формата 
на обществото, и обратно. Тук, както и навсякъде, тъждеството на 
природата и човека се разкрива и в това, че ограниченото отноше­
ние на хората към природата обуславя ограниченото им отношение 
един към друг, а ограниченото им отношение един към друг -  тях­
ното ограничено отношение към природата, именно защото приро­
дата още почти не е видоизменена от хода на историята; но, от друга 
страна, съзнаването на необходимостта да се влезе във връзка със 
заобикалящите индивиди е начало на осъзнаването на това, че чо­
векът изобщо живее в общество. Това начало има също толкова жи­
вотински характер, както и самият обществен живот на това стъ­
пало; това е чисто стадно съзнание и тук човек се отличава от овена 
само по това, че за него съзнанието заменя инстинкта, или че него­
вият инстинкт е осъзнат. Това овнешко, или племенно съзнание по­
лучава по-нататъшното си развитие благодарение на увеличаване на 
производителността, нарастване на потребностите и на лежащото в 
основата на едното и на другото увеличаване на населението. Заедно

*11 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Отношението ми към моята сре­
да е мое съзнание.“ Ред.



с това се развива и разделението на труда, което в началото е било 
само разделение на труда в половия акт, а след това разделение на 
труда, което се извършва от само себе си или „възниква естествено“ 
благодарение на природните заложби (например физическа сила), 
потребностите, случайностите и т. н. и т. н. Разделението на труда 
става действително разделение едва от момента, когато се появява 
разделението на материалния и духовния труд*12. От този момент 
съзнанието може действително да си въобрази, че е нещо различно 
от осъзнаването на съществуващата практика, че може действи­
телно да си представя нещо, без да си представя нещо действи­
телно -  от този момент съзнанието е в състояние да се еманципира 
от света и да мине към образуване на „чистата“ теория, теология, 
философия, морал и т. н. Но ако дори тази теория, теология, фило­
софия, морал и т. н. влизат в противоречие със съществуващите от­
ношения, това може да става само благодарение на обстоятелството, 
че съществуващите обществени отношения са влезли в противоречие 
със съществуващата производителна сила. Впрочем в пределите 
на отношенията на определена нация това може да стане също благо­
дарение на обстоятелството, че противоречието се проявява не в да­
дени национални рамки, а между дадено национално съзнание и прак­
тиката на други нации*13, т. е. между националното и общото съзна­
ние на една или друга нация (както става понастоящем в Германия).

Впрочем съвсем безразлично е какво ще предприеме съзнанието 
само по себе си; от цялата тази глупост ние получаваме само един 
извод, а именно че трите посочени момента -  производителната 
сила, общественото състояние и съзнанието -  могат и трябва да вля­
зат в противоречие един с друг, защото разделението на труда прави 
възможно -  нещо повече: действително -  духовната и материал­
ната дейност, наслаждението и трудът, производството и потребле­
нието да се падат на различни индивиди; възможността те да не вли­
зат в противоречие помежду си лежи само в премахване разделе­
нието на труда. Впрочем от само себе си се разбира, че „призра­
ците“, „оковите“, „висшето същество“, „понятието“, „съмнението“ 
са само идеалистически, духовен израз, представа на мнимо изоли­
рания индивид, представа за твърде емпиричните вериги и граници, 
в които се движи начинът на производство на живота и свързаната 
с него форма на общуване.

Заедно с разделението на труда, което съдържа всички тези 
противоречия и почива на свой ред върху естествено възникналото

*12 Бележка на Маркс на полето: „С това съвпада първият вид идеолози, 
поповете." Ред.

*13 Бележка на Маркс на полето: „Религията. Германците с идеологията 
като такава.“ Ред.



разделение на труда в семейството и върху разпадането на обще­
ството на отделни, противостоящи едно на друго семейства -  за­
едно с това разделение на труда е дадено и разпределението, което 
при това е -  както количествено, така и качествено -  неравно раз­
пределение на труда и неговите продукти; следователно дадена е 
собствеността, зародишът и първоначалната форма на която съще­
ствува още в семейството, където жената и децата са роби на мъжа. 
Робството в семейството -  наистина още твърде примитивно и при­
крито -  е първата собственост, която впрочем дори в тази форма 
напълно съ о тветства  на определението на съвременните икономи­
сти, според което собствеността е разпореждане с чужда работна 
сила. Впрочем разделението на труда и частната собственост са 
тъждествени изрази: в единия случай по отношение на дейността се 
казва същото, което в другия по отношение на продукта на дейно­
стта.

По-нататък заедно с разделението на труда е дадено и противо­
речието между интереса на отделния индивид или на отделното се­
мейство и общия интерес на всички индивиди, които се намират в 
общуване един с друг; при това този общ интерес съществува не 
само в представата като „всеобщо“, но преди всичко в действител­
ността като взаимна зависимост на индивидите, между които е раз­
делен трудът. И най-после разделението на труда ни дава и първия 
пример за това, че докато хората се намират в стихийно възникна­
лото общество, докато следователно съществува противоположно­
стта между частния и общия интерес, докато следователно разделе­
нието на дейността се извършва не доброволно, а стихийно -  соб­
ствената дейност на човека става чужда, противостояща на него 
сила, която го подчинява, вместо той да госп одства  над нея. Рабо­
тата е там, че щом се появява разделението на труда, всеки при­
добива свой определен, изключителен кръг на дейност, който му се 
натрапва и от който той не може да излезе: той е ловец, рибар или 
овчар, или критически критик и трябва да си остава такъв, ако не 
иска да се лиши от средства за живот -  докато в комунистическото 
общество, където никой не е ограничен от изключителен кръг на дей­
ност, а всеки може да се усъвърш енства в който и да било отра­
съл, обществото регулира цялото производство и именно поради 
това ми създава възможност да правя днес едно, а утре -  друго, 
сутрин да ходя на лов, следобед да ловя риба, вечер да се занима­
вам със скотовъдство, след вечеря да се отдавам на критика -  
както ми се иска, -  без да ме прави по силата на това ловец, рибар, 
овчар или критик. Това закрепване на социалната дейност, това кон­
солидиране на нашия собствен продукт във веществена сила, господ
с т в а щ а  над нас, изплъзнала се от нашия контрол, отиваща в



разрез с нашите очаквания и унищожаваща нашите сметки, е един от 
главните моменти в досегашното историческо развитие.

Именно благодарение на това противоречие между частния и 
общия интерес последният във формата на държава взема самостоя­
телна форма, откъсната от действителните -  както отделни, така и 
съвместни -  интереси, и заедно с това форма на илюзорна общност. 
Но това се извършва винаги върху реалната основа на съществува­
щите във всеки семеен или племенен конгломерат връзки по плът и 
кръв, по език, по разделение на труда в по-широк мащаб и по други 
интереси, по-специално -  както ще покажем по-нататък -  върху 
основата на интересите на класите, които -  вече обособени в ре­
зултат на разделението на труда -  се обособяват във всяка подобна 
човешка съвкупност и една от които госп одства над всички други. 
Оттук следва, че всички борби в държавата -  борбата между демо­
крация, аристокрация и монархия, борбата за избирателно право и 
т. н. и т. н. -  не са нищо друго освен илюзорни форми, в които се 
води действителната борба между различните класи (за което нем­
ските теоретици нямат ни най-малко понятие, въпреки че в „Deutsch- 
Französische Jahrbücher“ и в „Светото семейство“7 това им беше по­
сочено достатъчно определено). Оттук следва по-нататък, че всяка 
стремяща се към господство класа -  дори ако това господство обу­
славя, както е при пролетариата, унищожаването на цялата стара 
обществена форма и на господството изобщо -  трябва преди всичко 
да завоюва политическата власт, за да може на свой ред да пред­
стави своя интерес за всеобщ, което тя е принудена да направи в 
първия момент. Именно поради това, че индивидите преследват само 
своя особен интерес, който за тях не съвпада с общия им интерес -  
всеобщото е изобщо илюзорна форма на общността, -  те смятат този 
общ интерес за „чужд“, „независим“ от тях, т. е. пак за особен и свое­
образен „всеобщ“ интерес, или те самите трябва да се движат в пре­
делите на тази разединеност, както при демокрацията. А, от друга 
страна, практическата борба на тези особени интереси, които винаги 
действително противостоят на общите и илюзорно общите интереси, 
прави необходима практическата намеса и обуздаването на особе­
ните интереси посредством илюзорния „всеобщ“ интерес, който дей­
с т в а  във формата на държава. Социалната сила, т. е. умножената 
производителна сила, която възниква благодарение па обусловената 
от разделението на труда съвместна дейност на различните индиви­
ди -  тази социална сила поради това, че самата съвместна дейност 
възниква не доброволно, а стихийно, се представя на тези индивиди 
не като тяхна собствена обединена сила, а като някаква чужда, стоя­
ща вън от тях власт, за чийто произход и тенденции на развитие те 
нищо не знаят, над която следователно те вече не могат да



господстват и която, напротив, преминава сега една своеобразна редица от 
фази и стъпала на развитие, които не само не зависят от волята и по­
ведението на хората, но дори направляват тази воля и това поведение.

Това „отчуждаване", казано на разбираем за философа език, 
може да бъде унищожено, разбира се, само при наличността на две 
практически предпоставки. За да стане „непоносима“ сила, т. е. сила, 
срещу която се извършва революция, необходимо е това отчужда­
ване да е превърнало болшинството от човечеството в съвсем „ли­
шени от собственост“ хора, противостоящи в същото време на съще­
ствуващия свят на богатството и образованието, а и двете тези ус­
ловия предполагат огромно увеличение на производителната сила, 
висока степен на развитието ѝ. От друга страна, това развитие 
ма производителните сили (с което вече е дадено емпиричното 
осъществяване на световноисторическото, а не на тясно местното 
битие на хората) е абсолютно необходима практическа предпоставка 
още и затова, защото без него се извършва само всеобщо разпро­
странение на бедността, следователно при крайната нужда отново би 
трябвало да започне и борбата за необходимото и да възкръсне ця­
лата стара мръсотия. Това развитие е, по-нататък, необходима пред­
поставка, защото с това универсално развитие на производителните 
сили се установява универсално общуване на хората, благодарение 
на което, от една страна, фактът на съществуването на „лишена от 
собственост“ маса се проявява едновременно у всички народи (все­
общата конкуренция) -  всеки от тези народи става зависим от 
превратите у другите народи -  и, най-после, местно ограничените 
индивиди се сменят от световноисторически, емпирично универсал­
ни индивиди. Без това 1) комунизмът би могъл да съществува само 
като нещо местно, 2) самите сили на общуването не биха могли да 
се развият като универсални, а поради това непоносими сили: те биха 
останали на стадия на местните и заобиколени от суеверие „обстоя­
телства“ и 3) всяко разширяване на общуването би унищожило 
местния комунизъм. Комунизмът е емпирично възможен само като 
дело на господстващ и народи, извършено „изведнъж “, едновре­
менно, което предполага универсално развитие на производителната 
сила и свързаното с него световно общуване8. Как в противен слу­
чай би могла например собствеността да има изобщо някаква исто­
рия, да взема различни форми, как би могла например поземлената 
собственост, в зависимост от различните налични условия, да се раз­
вива -  във Франция от парцеларната форма към централизирането 
ѝ в малко ръце, а в Англия -  от централизация в ръцете на мал­
цина към парцеларната форма, както действително става понастоя­
щем? Или как става така, че търговията, която собствено не е нищо 
друго освен размяна на продукти на различни индивиди и страни,



госп одства над целия свят благодарение на отношението на тър­
сене и предлагане -  отношение, което според думите на един ан­
глийски икономист витае като древна съдба над земята, разпреде­
ляйки с невидима ръка щастието и нещастието между хората, създа­
вайки царства и разрушавайки ги, извиквайки на живот народи и 
заставяйки ги да изчезват, -  докато с унищожаването на базата, 
на частната собственост, с комунистическото регулиране на произ­
водството, което премахва отчуждеността, с която хората се отна­
сят към своя собствен продукт, изчезва също и господството на от­
ношението на търсене и предлагане и хората отново подчиняват под 
своята власт размяната, производството, начина на взаимните си от­
ношения?

Комунизмът за нас не е състояние, което трябва да бъде уста­
новено, не е идеал, с който трябва да се съобразява действително­
стта. Ние наричаме комунизъм действителното движение, което уни­
щожава сегашното състояние. Условията на това движение са по­
родени от съществуващата сега предпоставка. Впрочем, наличността 
на маса хора, които живеят само от своя труд, на маса работна сила, 
която е откъсната от капитала или от възможността макар и ограни­
чено да задоволява своите потребности и която се характеризира 
поради това вече не само с временно загубване на самата тази ра
бота като осигурен източник на живот, но и изобщо със съвсем не­
стабилно положение -  всичко това предполага по силата на конку­
ренцията съществуване на световен пазар. Пролетариатът може да 
съществува следователно само в световноисторически смисъл, както 
комунизмът -  неговото дело -  изобщо е възможен само като „све­
товноисторическо“ съществуване. Световноисторическо съществуване 
на индивидите означава такова тяхно съществуване, което е непо­
средствено свързано със световната история.

Формата на общуване, която на всички досегашни исторически 
стъпала се обуславя от производителните сили и на свой ред ги обу­
славя, е гражданското общество, което, както следва вече от преди­
дущото, има за предпоставка и основа простото семейство и слож­
ното семейство, така наричания племенен бит; по-подробно опреде­
ление на гражданското общество се съдържа в това, което е казано 
по-горе. Тук вече се вижда, че това гражданско общество е истин­
ското огнище и арената на цялата история, вижда се нелепостта на 
предишното, пренебрегващо действителните отношения разбиране на 
историята, което се ограничаваше с гръмките и пищни дела*14.

*14 По-нататък в ръкописа следва бележката: „Досега ние разглеждахме 
главно само едната страна: на човешката дейност -  обработката на природата 
от хората. Другата страна, обработката на хората от хората. . .

Произходът на държавата и отношенията на държавата към гражданското 
общество“. Ред.





Гражданското общество обхваща цялото материално общуване 
на индивидите в рамките на определено стъпало на развитие на 
производителните сили. То обхваща целия търговски и промишлен 
живот на дадено стъпало и дотолкова излиза извън пределите на 
държавата и нацията, макар, от друга страна, то отново да трябва да 
д е й с т в а  навън като националност и да се изгражда вътре като 
държава. Изразът „гражданско общество“ възникна в XVIII век 
когато отношенията на собственост вече с а  с е  освободили от ан­
тичната и средновековна общност [Gemeinwesen]. Буржоазното об­
щество [bürgerliche Gesellschaft] като такова се развива едва с бур­
жоазията; обаче със същото име*15 винаги е била означавана разви­
ващата се непосредствено от производството и общуването обще­
ствена организация, която във всички времена образува базата на 
държавата и на всяка друга идеалистическа надстройка.

[2.] За производството на съзнанието

В досегашната история безусловно емпиричен факт е също и 
обстоятелството, че отделните индивиди заедно с разширяването на 
тяхната дейност до световноисторическа дейност все повече са по­
падали под властта на чужда за тях сила (в този гнет те виждали 
интригите на така наречения световен дух и т. н.) -  сила, която става 
все по-масова и в крайна сметка се проявява като световен пазар. 
Но също тъй емпирично обосновано е, че тази толкова мистериозна 
за немските теоретици сила ще бъде унищожена чрез събарянето на 
съществуващия обществен строй от комунистическата революция (за 
това -  по-долу) и чрез тъждественото с тази революция унищоже­
ние на частната собственост; при това освобождението на всеки от­
делен индивид ще се извърши в същата степен, в която историята ще 
се превърне напълно в световна история. Че действителното духовно 
богатство на индивида зависи всецяло от богатството на неговите 
действителни отношения, е ясно от казаното по-горе. Само по си­
лата на това отделните индивиди се освобождават от различните 
национални и местни рамки, влизат в практическа връзка с произ­
водството (също и с духовното) на целия свят и за тях става въз­
можно да придобият способността да се ползват от това всестран­
но производство на цялото земно кълбо (от всичко, което е създа­
дено от хората). Всестранната зависимост, тази стихийно

*15 Терминът „bürgerliche Geeslleschaft“ означава „буржоазно общество“, 
а също и „гражданско общество“. Ред.



възникнала форма на световноисторическа съвместна дейност на ин­
дивидите, се превръща благодарение на комунистическата револю­
ция в контрол и съзнателно господство над силите, които, породени 
от въздействието на хората един на друг, досега са им изглеждали 
съвсем чужди сили и като такива са господствали над тях. Този 
възглед може отново да се разглежда спекулативно-идеалистичес
ки, т. е. фантастично, като „самозараждане на рода“ („обществото 
като субект“), а по този начин цялата поредица от следващи един 
след друг и свързани помежду си индивиди да се схваща като един-
единствен индивид, който извършва тайнството на раждането на са­
мия себе си. Тук се разкрива, че макар индивидите да се създават 
един друг както физически, така и духовно, те все пак не създават 
самите себе с и  нито в духа на безсмислицата на свети Бруно, нито 
в смисъла на „Единствения“, на „сътворения“ човек.

Следователно това разбиране на историята се заклю чва в след­
ното -  като се изхожда именно от материалното производство на 
непосредствения живот, да се разгледа действителният процес на 
производството и да се схване свързаната с този начин на производ­
ство и породена от него форма на общуване -  т. е. гражданското 
общество на различните му стъпала -  като основа на цялата исто­
рия; след това е необходимо да се изобрази дейността на граждан­
ското общество в сферата на държавния живот, а също така да се 
обяснят, като се изхожда от него, всички различни теоретически про­
дукти и форми на съзнанието -  религия, философия, морал и т. н. 
и т. н., и да се проследи процесът на тяхното възникване върху тази 
основа, благодарение на което, разбира се, може да се изобрази це­
локупният процес (а поради това и взаимодействието между раз­
личните му страни). Това разбиране на историята за разлика от 
идеалистическото не търси във всяка епоха някаква категория, а 
си остава през цялото време на почвата на действителната исто­
рия, обяснява не практиката чрез идеята, а обяснява идейните 
образувания чрез материалната практика и съобразно с това сти­
га също така до извода, че всички форми и продукти на съз­
нанието могат да бъдат унищожени не чрез духовна критика, 
чрез разтварянето им в „самосъзнанието“ или чрез превръща­
нето им в „привидения“, „призраци“, „причуди“ и т. н., а само 
чрез практическото събаряне на реалните обществени отношения, 
от които е произлязла цялата тази идеалистическа глупост -  че не 
критиката, а революцията е  движещата сила на историята, както 
и на религията, философията и на всяка друга теория. Тази кон­
цепция показва, че историята не се разтваря в „самосъзнанието“ 
като „дух от духа“, а че всяко нейно стъпало заварва определен 
материален резултат, определена сума производителни сили,



исторически създадено отношение на хората към природата и един към 
друг, заварва предаваната на всяко следващо поколение от по­
колението, което го предш ества , маса производителни сили, ка­
питали и обстоятелства, които макар, от една страна, да се видо­
изменят от новото поколение, от друга страна, му предписват него­
вите собствени условия на живот и му придават определено раз­
витие, особен характер. Тази концепция показва следователно, че 
обстоятелствата създават хората в същата степен, в каквато хората 
създават обстоятелствата. Сумата от производителни сили, капита­
ли и социални форми на общуване, която всеки индивид и всяко по­
коление заварват като нещо дадено, е реалната основа на това, 
което философите са си представяли като „субстанция“ и като 
"същност на човека“, което те са обожествявали и с което са се бо­
рили -  реална основа, на чието действие и влияние върху разви­
тието на хората не пречи ни най-малко обстоятелството, че тези фи­
лософи в качеството на „самосъзнание“ и на „Единствени“ въстават 
срещу нея. Условията на живот, които различните поколения завар­
ват, решават също дали периодично повтарящите се в историята ре­
волюционни сътресения са достатъчно силни или не, за да разрушат 
основите на всичко съществуващо; и ако тези материални елементи 
на всеобщия преврат -  а именно: от една страна, наличните про­
изводителни сили, а, от друга, формирането на революционна маса, 
която въстава не само срещу отделните страни на предишното об­
щество, но и срещу самото предишно „производство на живот“, 
срещу „съвкупната дейност“, върху която то се е базирало -  ако 
тези материални елементи не са налице, то, както доказва историята 
на комунизма, за практическото развитие няма никакво значение 
обстоятелството, че идеята за този преврат е била изказвана вече 
стотици пъти.

Цялото досегашно разбиране на историята или съвсем игнори­
раше тази действителна основа на историята, или я разглеждаше 
само като страничен фактор, който няма каквато и да било връзка с 
историческия процес. При такъв подход винаги бяха принудени да 
пишат история, като се ръководят от някакъв мащаб, който лежи 
вън от нея; действителното производство на живот се явяваше като 
нещо праисторическо, а историческото -  като нещо откъснато от 
обикновения живот, стоящо вън от света и над света. С това от исто­
рията се изключва отношението на хората към природата, и така се 
създава противоположност между природата и историята. Ето защо 
тази концепция можеше да вижда в историята само гръмки и пищни 
деяния и религиозна, изобщо теоретическа борба и всеки път при 
изобразяването на една или друга историческа епоха тя биваше при­
нудена да споделя илюзиите на тази епоха. Така например, ако



някоя епоха си въобразява, че се определя от чисто „политически“ или 
„религиозни“ мотиви -  макар „религията“ и „политиката“ да са 
само форми на нейните действителни мотиви, -  то нейният историк 
приема това мнение. „Въображението“, „представата“ на тези опре­
делени хора за тяхната действителна практика се превръща в един­
ствено определяща и активна сила, която госп одства над практи­
ката на тези хора и я определя. Ако примитивната форма, в която се 
осъществява разделението на труда у индусите и египтяните, по­
ражда каст овия строй в държавата и в религията на тези народи, 
историкът си въобразява, че кастовият строй е силата, която е поро­
дила тази примитивна обществена форма. Докато французите и ан­
гличаните се придържат поне към политическата илюзия, която все 
пак е най-близка до действителността, немците се въртят в сферата 
на „чистия дух“ и въздигат религиозната илюзия в движеща сила на 
историята. Хегеловата философия на историята е последният, дове­
ден до своя „най-чист израз“ плод на цялата тази немска историо­
графия, от гледна точка на която целият въпрос не е в действител­
ните, нито дори в политическите интереси, а в чистите мисли, които 
се явяват по-късно също и на свети Бруно като редица от „мисли“, 
където едната изяжда другата и н акрая  изчезва в „самосъзнание­
то“*16, а още по-последователен е свети Макс Щирнер, който реши­
телно нищо не знае за действителната история и който си представя 
историческия процес просто като история на „рицари“, разбойници 
и призраци, история, от виденията на която той може да се спаси, 
разбира се, само посредством „безбожието“. Тази концепция в дей­
ствителност е религиозна: тя приема религиозния човек като прачо
век, от когото изхожда цялата история, а действителното производство 
на средствата за живот и самия живот заменя във въображението 
си с религиозно производство на фантазии. Цялото това разбиране 
на историята заедно с разлагането му и произтичащите оттук съм­
нения и колебания е само национално дело на германците и има 
само местен интерес към Германия; такъв е например важният, не
веднъж обсъждан в последно време въпрос, как собствено може „да 
се попадне от царството божие в царството человеческо“, като че 
ли това „царство божие“ някога е съществувало някъде освен във 
фантазията, а учените мъже не са живели постоянно -  без сами 
да знаят това -  в „царството человеческо“, към което сега те тър­
сят път, и като че ли научното развлечение -  защото това не е ни­
що повече от развлечение -  да се разясни куриозният характер на 
това образуване на теоретически задоблачни царства, не се

*16 Бележка на Маркс на полето: „Така наречената обективна историогра­
фия се състоеше именно в това, да разглежда историческите отношения откъс­
нато от дейността. Реакционен характер.“ Ред.



заключваш е, обратно, тъкмо в това, да се покаже тяхното възникване от 
действителните земни отношения. Изобщо тези германци винаги се 
занимават само с това -  да свеждат всяка вече съществуваща без­
смислица към някаква друга глупост, т. е. да предполагат, че цялата 
тази безсмислица има изобщо някакъв особен смисъл, който трябва 
да бъде разкрит, докато цялата работа се състои само в това, да се 
обяснят тези теоретически фрази от съществуващите действителни 
отношения. Действителното, практическо унищожаване на тези фра­
зи, премахването на тези представи от съзнанието на хората се из­
вършва, както вече казахме, с изменение на условията, а не с теоре­
тически дедукции. За масата хора, т. е. за пролетариата, тези теоре­
тически представи не съществуват и следователно по отношение на 
него не е нужно да бъдат унищожавани, а ако тази маса е имала 
някога някакви теоретически представи, например религия, те вече 
отдавна са унищожени от обстоятелствата.

Чисто националният характер на посочените въпроси и на тех­
ните решения се разкрива още и в това, че тези теоретици съвсем 
сериозно мислят, че разни измислици като „богочовек“, „Човек“ и 
т. н. били ръководили отделните епохи на историята -  свети Бру­
но стига дори до твърдението, че само „критиката и критиците са 
правили историята“. А когато самите тези теоретици се залавят за 
исторически построения, те бързо бързо прескачат цялото минало, 
като изведнъж преминават от „монголството“ към истински „съ­
държателната“ история, а именно към историята на „Hallische Jahr­
bücher“ и „Deutsche Jahrbücher“9 и към историята на изграждането 
на Хегеловата школа във всеобща караница. Всички други нации и 
всички действителни събития се забравят, theatrum mundi*17 се огра­
ничава с Лайпцигския книжен панаир и с взаимните препирни на 
„Критиката“, „Човека“ и „Единствения“. Ако пък нашите теоретици 
се залавят някога за действително исторически теми, като напри­
мер историята на XVIII век, те дават само история на представите, 
откъсната от фактите и практическите процеси, които лежат в осно­
вата на тези представи, а и тази история те дават само с цел да изо­
бразят разглежданата епоха като несъвършено, предварително стъ­
пало, като още ограничена предшественица на истински историче­
ската епоха, т. е. на епохата на немската философска борба от 
1840- 1844 г. Съобразно с тази цел -  да напишат история на ми­
налото, за да покажат в особено ярка светлина славата на някоя 
неисторическа личност и на нейните фантазии, те съвсем не споме­
нават за действително историческите събития, дори за случаите на 
действително историческа намеса на политиката в хода на история­та,

*17 -  световната арена. Ред.



а вместо това дават повествование, основано не върху изследва­
ния, а върху произволни построения и литературни сплетни, както 
направи свети Бруно в своята сега забравена история на XVIII век. 
Тези високопарни и надути търговци на мисли, които си въобразя­
ват, че се възвисяват безкрайно над всякакви национални предраз­
съдъци, всъщност са още повече национално ограничени от фили
стерите от бирариите, които мечтаят за обединението на Германия. 
Те не признават за исторически делата на другите народи. Те жи­
веят в Германия, с Германия и за Германия. Те превръщат песента 
за Рейн10 в духовна кантата и завоюват Елзас и Лотарингия, като 
ограбват не френската държава, а френската философия, като гер
манизират не френските провинции, а френските мисли. Г-н Венедай 
е космополит в сравнение със светите Бруно и Макс, които под фла­
га на световното господство на теорията възвестяват световното го­
сподство на Германия.

От целия този анализ се вижда също до каква степен греши 
Фойербах, когато той („Wigand’s Vierteljahrsschrift“, 1845, т. 2 )11 с 
помощта на определението „обществен човек“ се обявява за кому­
нист, като превръща това определение в предикат на „човека“ и смя­
та следователно, че може отново да превърне в гола категория ду­
мата „комунист“, която в съществуващия свят означава привърже­
ник на определена революционна партия. Цялата дедукция на Фой­
ербах по въпроса за отношението на хората един към друг е насо­
чена само към това -  да докаже, че хората се нуждаят и винаги са 
се нуждали един от друг. Той иска да укрепи съзнанието на този 
факт, иска следователно, както и другите теоретици, да постигне 
само правилно осъзнаване на един съществуващ факт, докато зада­
чата на действителния комунист се състои в това -  да събори това 
съществуващо. Ние впрочем признаваме напълно, че Фойербах, в 
стремежа си да постигне осъзнаването именно на този факт, отива 
толкова далеч, колкото изобщо може да отиде теоретикът, без да 
престане да бъде теоретик и философ. Но характерното е това, че 
светите Бруно и Макс незабавно поставят Фойербаховата представа 
за комуниста на мястото на действителния комунист, което отчасти 
се прави, за да могат да се борят и с комунизма като с „дух от ду­
ха" , като с философска категория, като с равностоен противник, а 
свети Бруно прави това още и от прагматични интереси. Като пример 
за признаването и същевременно за неразбирането на съществуващо­
то, което Фойербах все още споделя с нашите противници, ще напом­
ним онова място във „Философия на бъдещето“12, където той доказва, 
че битието на всяко нещо или на човека е същевременно негова същ­
ност, че определените условия на съществуване, начин на живот 
и дейност на един животински или човешки индивид са това, в което



неговата „същност" се ч у в с т в а  задоволена. Всяко изключение из­
рично се схваща тук като нещастен случай, като ненормалност, коя­
то не може да се измени. Ако следователно милионите пролетарии 
съвсем не се ч у в с т в а т  задоволени от условията на техния живот, 
ако „битието“ им противоречи на техните...*18

. . . в действителност и за практическите материалисти, т. е. за 
комунистите, целият въпрос се заклю чва в това, да революциони­
зират съществуващия свят, да се опълчат практически срещу съще­
ствуващото положение на нещата и да го изменят. Макар у Фойер­
бах и да се срещат понякога подобни възгледи, те все пак никога 
не излизат извън пределите на разпокъсаните догадки и оказват твър­
де нищожно влияние върху неговия общ мироглед, за да може да 
се види в тях нещо повече от способни за развитие зародиши. Фойер­
баховото „разбиране“ на сетивния свят се ограничава, от една стра­
на, само със съзерцаването на този свят, а, от друга -  само с усе­
щането: Фойербах говори за „човека като такъв“, а не за „действи­
телния, исторически човек“. „Човекът като такъв“ всъщност е „не­
мец“. В първия случай, при съзерцанието на сетивния свят, той не­
избежно се натъква на неща, които противоречат на съзнанието и 
на усещането му, нарушават предполаганата от него хармония на 
всички части на сетивния свят и по-специално хармонията на чо­
века с природата*19. За да премахне тези неща, той е принуден да 
прибегне до някакво двояко съзерцание, заемащо междинно поло­
жение между обикновеното съзерцание, което вижда само това, кое­
то „се намира под носа му“, и по-висшето, философско съзерцание, 
което съзира „истинската същност“ на нещата. Той не забелязва, 
че заобикалящият го сетивен свят съвсем не е някакво непосред­
ствено, отвеки дадено, винаги равно на себе си нещо, а е продукт 
на промишлеността и на общественото съзнание, и то в смисъл, че е 
исторически продукт, резултат на дейността на цяла редица поколе­
ния, всяко от които е стояло на плещите на предидущото, продъл­
жило е да развива неговата промишленост и неговия начин на об­
щуване и е видоизменяло съобразно с изменилите се потребности 
неговия социален строй. Дори предметите на най-простата „сетив­
на достоверност“ му са дадени само благодарение на общественото 
развитие, благодарение на промишлеността и търговския обмен. 
Вишневото дърво, както почти всички плодни дървета, се е появило

*18 Прекъсване в ръкописа. Ред.
*19 NB. Грешката на Фойербах се заключва не в това, че той подчинява 

лежащата под носа му сетивна видимост на сетивната действителност, устано­
вявана по пътя на по-точно изучаване на сетивните факти, а в това, че в по­
следна сметка той не може да се справи със сетивността, без да я разглежда 
„с очите"  т. е. през „очилата“ -  на философа.



в нашия пояс, както е известно, едва преди няколко века благода­
рение на търговията и следователно то е дадено на „сетивната до­
стоверност“ на Фойербах само благодарение на това действие на 
определено общество в определено време.

Впрочем при такова разбиране на нещата, когато те се вземат 
такива, каквито са в действителност, и както са възникнали, всеки 
дълбокомислен философски проблем -  както ще бъде показано 
още по-ясно по-нататък -  се свежда просто до някой емпиричен 
факт. Така например важният въпрос за отношението на човека към 
природата (или, както казва Бруно (стр. 110)13, за „противополож­
ностите в природата и историята“, като че ли това са две обособени 
едно от друго „неща“, като че ли човек няма винаги пред себе си 
историческа природа и природна история) -  въпрос, който породи 
всички „безмерно велики творения“ за „субстанцията“ и „самосъз­
нанието“, този въпрос отпада от само себе си, ако се има предвид 
че прословутото „единство на човека с природата“ винаги е съще
ствувало в промишлеността, видоизменяйки се във всяка епоха в 
зависимост от това, дали промишлеността е повече или по-малко 
развита, също както и „борбата“ на човека с природата, която до­
вежда до развитие на неговите производителни сили върху съответ­
на база. Промишлеността и търговията, производството и размяната 
на необходимите за живот средства от своя страна обуславят раз­
пределението, разграничаването на различните обществени класи и 
на свой ред се обуславят от тях във формите на своето движение. 
И ето че в резултат Фойербах вижда например в Манчестър само 
фабрики и машини, докато преди сто години там можеше да се ви­
дят само чекръци и тъкачни станове, или пък намира в Римска 
Кампания само пасбища и блата, когато през времето на Август той 
би намерил там само лозя и вили на римските капиталисти. Фойер­
бах говори особено за съзерцанието на природознанието, споменава 
за тайни, които са достъпни само за окото на физика и химика, но 
какво би било природознанието без промишлеността и търговията? 
Дори това „чисто“ природознание получава целта си, както и ма­
териала си само благодарение на търговията и промишлеността, 
благодарение на сетивната дейност на хората. Тази дейност, този 
непрекъснат сетивен труд и изграждане, това производство е до та­
кава степен основата на целия сетивен свят, както той съществува 
сега, че ако би се прекратило, макар и само за една година, Фойер­
бах щеше да види огромни изменения не само в света на природа­
та -  много скоро не би имало и помен и от целия човешки свят, 
от неговата, Фойербаховата, собствена способност за съзерцание и 
дори от собственото му съществуване. Разбира се, при това се за­
пазва приоритетът на външната природа и всичко това е, разбира



се, неприложимо към първичните, възникнали чрез generatio 
aequivoca*20 хора. Но това различаване има смисъл само дотолкова, 
доколкото човекът се разглежда като нещо различно от природата. 
При това тази предш естващ а човешката история природа не е при­
родата, в която живее Фойербах, не е  природата, която като изклю­
чим може би отделни австралийски коралови острови от по-нов про­
изход, сега вече никъде не съществува, следователно не съществува 
и за Фойербах.

Наистина, Фойербах има огромното предимство пред „чистите“ 
материалисти, че признава и човека за „сетивен предмет“; но като 
се абстрахираме от това, че той разглежда човека само като „сети­
вен предмет“, а не като „сетивна дейност“, тъй като и тук той оста­
ва в сферата на теорията и разглежда хората не в тяхната дадена 
обществена връзка, в окръжаващите ги жизнени условия, които ги 
правят това, което са в действителност -  като се абстрахираме от 
това, Фойербах никога не стига до реално съществуващите, дейните 
хора, а замръзва на абстракцията „човек“ и се ограничава само с 
това, да признава „действителния, индивидуалния, телесния човек“ 
в областта на усещането, т. е. той не познава други „човешки отно­
шения“ „на човек към човека“ освен любовта и дружбата, и то 
идеализирани. Той не дава критика на сегашните жизнени отно­
шения. Следователно Фойербах никога не стига до разбирането на 
сетивния свят като съвкупна, жива, сетивна дейност на съставлява­
щите го индивиди и поради това е принуден, когато вижда например 
вместо здрави хора тълпа от скрофульозни, съсипани от работа и ту­
беркулозни бедняци, да прибягва към „висшето съзерцание“ и към 
идеалното „изравняване в рода“, т. е. да изпада в идеализъм тъкмо 
там, където комунистическият материалист вижда необходимост и 
същевременно условие за преобразуване както на промишлеността, 
така и на обществения строй.

Доколкото Фойербах е материалист, историята лежи вън от 
неговото зрително поле, а доколкото разглежда историята -  той 
съвсем не е материалист. У него материализъм и история са напъл­
но откъснати едно от друго, което впрочем е ясно вече от казаното*21.

Историята не е нищо друго освен последователна смяна на от­
делни поколения, всяко от които използва материалите, капиталите, 
производителните сили, завещани му от всички предш естващ и

*20 -  зараждане от само себе си. Ред.
*21 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Ако ние все пак се спираме тук 

по-подробно на историята, то е само защото германците свикнаха при думите 
„история“ и „исторически“ да си представят всичко, каквото щете, но не и дей­
ствителността, блестящ пример за което е „елейно-сладкодумният“ свети Бру­
но“. Ред.



поколения; по силата на това дадено поколение, от една страна, про­
дължава наследената дейност при напълно изменени условия, а 
от друга -  видоизменя старите условия посредством напълно из­
менена дейност, което в областта на спекулацията добива толкова 
изопачен вид, че по-късната история става цел на предидущата, че 
например на откриването на Америка се приписва като основна цел 
предизвикването на френската революция. По този начин историята 
придобива свои особени цели и се превръща в „лице наред с други 
лица“ (като „Самосъзнание“, „Критика“, „Единствения“ и т. н.), 
докато всъщност това, което се означава с думите „предназначение“, 
„цел“, „зародиш“, „идея“ на предишната история, не е нищо друго 
освен абстракция от по-късната история, абстракция от активното 
влияние, което предш естващ ата история упражнява върху след­
ващата.

Колкото повече се разширяват в хода на това развитие отдел­
ните въздействащ и един на друг кръгове, колкото по-далеч отива 
унищожаването на първоначалната затвореност на отделните нацио­
налности благодарение на усъвърш енствания начин на произ­
водство, на общуването и по силата на това -  на стихийно разви­
лото се разделение на труда между различните нации, в толкова по- 
голяма степен историята става световна история, така че ако на­
пример в Англия се изнамира машина, която лишава от хляб без­
брой работници в Индия и Китай и извършва преврат в цялата фор­
ма на съществуването на тези държави, това изобретение става све­
товноисторически факт; също така захарта и кафето проявиха през 
XIX век световноисторическото си значение с това, че предизвика­
ният от Наполеоновата континентална система недостиг на тези 
продукти тласна германците на въстание срещу Наполеон и по този 
начин стана реалната основа на славните освободителни войни през 
1813 г .  Оттук следва, че това превръщане на историята в све­
товна история не е никакво абстрактно дело на „самосъзнанието“, 
на световния дух или на някакъв друг метафизически призрак, а 
съвсем материално, емпирично установимо дело, дело, за доказа­
телство на което служи всеки индивид, такъв, какъвто е в живота.

Мислите на господстващ ата класа във всяка епоха са господ
с т в а щ и т е  мисли. Това значи, че класата, която представлява гос­
подстващ ата материална сила на обществото, е същевременно и 
неговата господстващ а духовна сила. Класата, която има в свое 
разпореждане средствата за материално производство, разполага 
същевременно и със средствата за духовно производство и по си­
лата на това мислите на ония, които нямат средства за духовно про­
изводство, се оказват общо взето подчинени на господстващ ата 
класа. Господстващ ите мисли не са нищо друго освен идеален



израз на господстващ ите материални отношения, изразените в 
мисли господстващ и материални отношения; следователно те са 
израз на отношенията, които именно правят само тази класа господ
с т в а щ а ,  те са следователно мислите на нейното господство. Инди­
видите, които образуват господстващ ата класа, притежават между 
другото и съзнание и следователно мислят; доколкото те господст
ват именно като класа и определят дадена историческа епоха в це­
лия ѝ обем, те, от само себе си се разбира, правят това във всичките 
ѝ области, значи го сп о д стват  и като мислещи, като производители 
на мисли, те регулират производството и разпределението на мис
лите на своето време; а това значи, че техните мисли са господст
ващите мисли на епохата. Например в страна, където през даден 
период от време между кралската власт, аристокрацията и буржоа­
зията се води спор за господство, където следователно господството 
е разделено, там госп одстващ а мисъл се оказва учението за раз­
делението на властите, за което се говори като за „вечен закон“.

Разделението на труда, в което ние вече намерихме по-горе 
(стр. [30- 33]) една от главните сили на досегашната история, се 
проявява сега и в средата на господстващ ата класа като разделе­
ние на духовния и материалния труд, така че вътре в тази класа една 
част се явява като мислители на тази класа (това са нейните ак
тивни, способни за обобщения идеолози, които правят главен източ­
ник на своето препитание разработването на илюзиите на тая класа 
за самата себе си), докато другите се отнасят към тези мисли и илю­
зии по-пасивно и с готовност да ги възприемат, защото в действи­
телност тези именно представители на дадена класа са нейните ак­
тивни членове и поради това имат по-малко време да си създават 
илюзии и мисли за самите себе си. В тази класа това разделение 
може да се разрасне дори до известна противоположност и вражда 
между двете части, но тази вражда отпада от само себе си при вся­
ка практическа колизия, когато самата класа е застрашена, когато 
изчезва дори привидността, че господстващ ите мисли не са мисли 
на господстващ ата класа и че те имат власт, различна от властта 
на тази класа. Съществуването на революционни мисли в опреде­
лена епоха също предполага вече съществуването на революционна 
класа, за предпоставките на която необходимото е казано вече по- 
горе (стр. [32—35]).

Когато обаче при разглеждането на историческото движение ми­
слите на господстващ ата класа се отделят от самата господст
ваща класа, когато им се придава самостоятелност, когато, без да 
се вземат под внимание условията за производство на тези мисли 
и техните производители, упорито се настоява, че в дадена епоха са 
господствали едни или други мисли, когато следователно се



игнорира основата на тези мисли -  индивидите и историческата обста­
новка, -  то може например да се каже, че през периода на господ­
ството на аристокрацията са господствали понятията чест, вярност 
и т. н., а през периода на господството на буржоазията -  поня­
тията свобода, равенство и т. н. Общо взето, самата господстващ а 
класа си създава подобни илюзии. Това разбиране на историята, 
свойствено -  като се почне главно от XVIII век -  на всички исто­
рици, по необходимост се натъква на явлението, че започват да гос
п о д с тв а т  все по-отвлечени и по-отвлечени мисли, т. е. мисли, които 
все повече вземат формата на всеобщност. Работата е там, че вся­
ка нова класа, която се поставя на мястото на господствала преди 
нея класа, е принудена за постигането вече на своята цел да пред­
стави своя интерес като общ интерес на всички членове на обще­
ството, т. е. изразявайки се абстрактно, да предаде на своите мисли 
формата на всеобщност, да ги изобрази като единствено разумни, 
общоважащи. Класата, която извършва революция -  вече поради 
това, че противостои на друга класа, -  от самото начало д е й с т в а  
не като класа, а като представител на цялото общество; тя се явява 
като цялата маса на обществото в противовес на единствената гос­
п о д стващ а класа*22. Това става, защото в началото нейният инте­
рес действително още е повече или по-малко свързан с общия ин
терес на всички останали, негосподстващ и класи, още не е 
успял под натиска на отношенията, съществували дотогава, да 
се развие като особен интерес на особена класа. Ето защо за 
много индивиди от другите класи, които не могат да стигнат до 
господство, победата на тази класа е също от полза, но само до­
толкова, доколкото тя поставя тези индивиди в положение, което им 
позволява да се издигнат в редовете на господстващ ата класа. Ко­
гато френската буржоазия събори господството на аристокрацията, 
пред много пролетарии се откри по силата на това възможността да 
се издигнат над пролетариата, но само доколкото се превръщаха в 
буржоа. Така че основата, на която всяка нова класа установява 
своето господство, е по-широка от основата, на която се е опирала 
класата, господствала преди нея; затова впоследствие и противо
положността между негосподстващ ата класа и класата, постиг­
нала господство, се развива толкова по-остро и по-дълбоко. На тези 
две обстоятелства се дължи, че борбата, която предстои да се води 
срещу новата господстващ а класа, е насочена на свой ред към

*22 Бележка на Маркс на полето: „(Всеобщността съответства: 1) на кла­
сата contra [против] съсловието, 2) на конкуренцията, на световния обмен и 
т. н., 3) на по-голямата численост на господстващ ата класа, 4) на илюзията 
за общи интереси. В началото тази илюзия е правдива, 5) н а илюзиите на иде­
олозите и на разделението на труда)“. Ред.



по-решително, по-радикално отрицание на предш естващ ия обществен 
строй, отколкото са могли да направят това всички предишни класи, 
които са се стремили към господство.

Цялата тази привидност, че господството на определена класа 
е само господство на известни мисли, ще изчезне, разбира се, от 
само себе си, щом господството на класите престане изобщо да бъде 
форма на обществения строй, щом следователно изчезне необходи­
мостта един особен интерес да се представя като всеобщ, или „все­
общото“ като господстващ о.

След като господстващ ите мисли са отделени от господст
ващите индивиди и преди всичко от отношенията, породени от да
дено стъпало на начина на производство, и по такъв начин е на­
правен изводът, че в историята винаги го сп од стват  мислите -  
много лесно е след това да се абстрахира от тези различни мисли 
„мисълта изобщо“, идеята и т. н. като това, което госп од ства  в 
историята, и така всички тези отделни мисли и понятия да се пред­
ставят като „самоопределения“ на „понятието“, което се развива 
в историята. В такъв случай напълно естествено е, че всички отно­
шения на хората могат да се извеждат от понятието на човека, от 
въображаемия човек, от същността на човека, от „Човека“. Това 
именно правеше спекулативната философия. Хегел сам признава в 
края на „Философия на историята“14, че „разглеждал движението 
само на понятието“ и изобразил в историята „истинската теодицея“ 
(стр. 446). Сега можем отново да се върнем към производителите 
на „понятието“, към теоретиците, идеолозите и философите и да на­
правим извода, че философите, мислителите като такива открай вре­
ме са господствали в историята -  извод, който, както видяхме, 
беше изказан вече от Хегел. И така, целият фокус, с който се доказва 
суверенността на духа (йерархията у Щирнер) в историята, се свеж­
да до следните три похвата.

№ 1. Мислите на господстващ ите индивиди -  го сп о д ства­
щи по силата на емпирични основания, при емпирични условия и в 
качеството на материални индивиди -  трябва да се отделят от тези 
господстващ и индивиди и по този начин да се признае господството 
на мислите или илюзиите в историята.

№ 2. В това господство на мислите трябва да се внесе известен 
ред, трябва да се докаже съществуването на някаква мистична връз­
ка между следващите една след друга господстващ и мисли, което 
се постига с това, че те се разглеждат като „самоопределения на по­
нятието“ (това е възможно, защото тези мисли действително са свър­
зани една с друга посредством емпиричната си основа и защото взе­
ти само като мисли те стават саморазличения, различия, които са 
породени от мисленето).



№ 3. За да се отстрани мистичният вид на това „понятие, опре­
делящо самото себе си", то бива превърнато в лице -  „Самосъзна­
ние“ -  или -  за да се даде вид на истински материализъм -  в 
редица лица, които се явяват в историята като представители на 
„понятието“, в „мислещи“, „философи“, идеолози, които на свой ред 
биват определяни като творци на историята, като „съвет на стра­
жите“, като господстващ и*23. По такъв начин от историята се от­
страняват всички материалистически елементи и сега могат спо­
койно да се отпуснат юздите на спекулативния кон.

Докато в обикновения живот всеки shopkeeper*24 отлично умее 
да различава това, за което се представя един или друг човек, от 
това, което той действително представлява, нашата историография 
още не е стигнала до това банално познание. Тя вярва безрезервно 
на всяка епоха, каквото и да говори и да си въобразява тя за себе си.

Този исторически метод, който господстваш е в Германия, а 
също и причината, поради която той господстваш е предимно там, 
трябва да бъде обяснен, като се изхожда от неговата връзка с илю­
зиите на идеолозите въобще, например с илюзиите на юристите, по­
литиците (включително и практическите държавни дейци), както и 
от догматичните фантазии и извращения на тези приятели. Тяхното 
практическо положение в живота, тяхната професия и съществу­
ващото разделение на труда обясняват много просто този метод.

[В. ДЕЙСТВИТЕЛНАТА БАЗА НА ИДЕОЛОГИЯТА]

[1.] Общуване и производителна сила

Най-голямото разделение на материалния и духовния труд е  
отделянето на града от селото. Противоположността между града 
и селото започва с преминаването от варварството към цивилиза
цията, от племенния строй към държавата, от местната ограниче­
ност към нацията и преминава през цялата история на цивилиза­
цията до наше време (Лигата срещу житните закони15).

Заедно с града се появява и необходимостта от администрация, 
полиция, данъци и т. н. -  с една дума от общинно политическо 
устройство, а значи и от политика изобщо. Тук за пръв път се проя­
ви разделянето на населението на две големи класи, непосредствено 
основано върху разделението на труда и върху оръдията за

*23 Бележка на Маркс на полето: „Човекът като такъв =  „мислещия чо­
вешки дух“.“ Ред.

*24 -  бакалин. Ред.



производство. Градът вече представлява фактът на концентрацията на 
населението, на оръдията за производство, капитала, насладите, по­
требностите, докато в селото се наблюдава диаметрално противопо­
ложният факт -  изолираност и разпокъсаност. Противоположност­
та между града и селото може да съществува само в рамките на ча­
стната собственост. Тя изразява в най-рязка форма подчинението 
на индивида на разделението на труда и на определена, натрапена 
му дейност -  подчинение, което превръща едного в ограничено 
градско животно, а другиго -  в ограничено селско животно и все­
кидневно отново поражда противоположността между техните ин­
тереси. Трудът отново е тук най-главното, той е силата, която стои 
над индивидите; и докато съществува тази сила, дотогава трябва да 
съществува и частната собственост. Унищожаването на противопо­
ложността между града и селото е едно от първите условия за обще­
ствено единство -  условие, което на свой ред зависи от множество 
материални предпоставки и което, както се вижда още от пръв по­
глед, не може да бъде осъществено само от волята. (Тези условия 
трябва тепърва подробно да се разгледат.) Отделянето на града от 
селото може да се разглежда също и като отделяне на капитала от 
поземлената собственост, като начало на едно независимо от позем­
лената собственост съществуване и развитие на капитала, т. е. на 
собственост, основана само върху труда и размяната.

В градовете, които средновековието не получи в готов вид от 
миналата история, а които бяха образувани наново от освободили 
се крепостни, единствената собственост на всеки индивид -  ако не 
се смята малкият капитал, който той е донасял със себе си и който 
почти целият се е състоял от най-необходимите занаятчийски ин­
струменти -  е бил неговият особен труд. Конкуренцията на постоян­
но пристигащите в града избягали крепостни; непрекъснатата война 
на селото срещу града, а следователно и необходимостта от органи­
зирана градска военна сила; оковите на общата собственост върху 
определена специалност; необходимостта от общи здания за продаж­
ба на своите стоки -  тогава занаятчиите са били същевременно и 
търговци -  и свързаното с това недопускане на външни лица в тези 
здания; противоположността на интересите на отделните занаяти; не­
обходимостта от охрана на усвоения с такъв труд занаят; феодал­
ната организация на цялата страна -  такива са били причините за 
обединяването на тружениците от всеки отделен занаят в цехове. 
Ние тук няма да се спираме подробно на многобройните видоизме­
нения на цеховия строй, породени от по-късното историческо разви­
тие. В продължение на цялото средновековие непрекъснато продъл­
жава бягството на крепостните в града. Тези крепостни, преследва­
ни в селата от своите господари, пристигали поотделно в града,



където заварвали организирана община, по отношение на която те 
били безсилни и в рамките на която те били принудени да заемат 
положение, което се определяло от нуждата от техния труд и от ин­
тересите на техните организирани градски конкуренти. Тези работ­
ници, които идвали поотделно в града, никога не можели да станат 
сила, тъй като в случаите, когато техният труд имал цехов характер 
и изисквал обучение, цеховите майстори ги подчинявали на себе си 
и ги организирали според своите интереси; ако пък този труд не из­
исквал обучение и поради това имал не цехов, а надничарски харак­
тер, работниците не можели да се организират и завинаги оставали 
неорганизирани плебеи. Нуждата на градовете от надничарска ра­
бота създала плебса.

Тези градове били истински „съюзи“, породени от непосредстве­
ните потребности, от грижата за охрана на собствеността и за уве­
личаване на средствата за производство и средствата за защита на 
отделните членове. Плебсът в тези градове бил съвсем безсилен 
вследствие на това, че се състоял от чужди един на друг, дошли тук 
поотделно индивиди, които неорганизирано противостояли на една 
организирана, военно снаряжена и ревниво следяща ги сила. Кал­
фите и чираците били организирани във всеки занаят така, както 
това най-добре съответствало на интересите на майсторите; па­
триархалните отношения между тях и майсторите придавали на по­
следните двойна сила: първо, майсторите упражнявали непосред­
ствено влияние върху целия живот на калфите и, второ, работата на 
калфите при един и същ майстор била действителната връзка, която 
ги обединявала срещу калфите на другите майстори и ги обособя­
вала от последните; най-после, калфите били свързани със съществу­
ващия строй вече по силата на своята заинтересованост сами да ста­
нат майстори. Ето защо, докато плебеите дигали понякога бунтове 
срещу целия този градски строй -  бунтове, които впрочем не до­
веждали до никакъв резултат поради безсилието на тези плебеи, -  
калфите не отивали по-далеч от дребни стълкновения в рамките на 
отделните цехове, стълкновения, неразривно свързани със самото 
съществуване на цеховия строй. Всички големи въстания на средно­
вековието изхождали от селото, но и те поради разпокъсаността и 
свързаната с нея крайна изостаналост на селяните също оставали 
напълно безрезултатни.

Разделението на труда в градовете между отделните цехове би­
ло още [съвсем примитивно], а в самите цехове между отделните 
работници съвсем не било провеждано. Всеки работник трябвало да 
знае цяла редица работи, трябвало да умее да прави всичко, което 
можело да се прави с неговите инструменти; ограничеността на тър­
говията и слабата връзка между отделните градове, рядкото



население и ограничеността на потребностите пречели на по-нататъшно­
то разделение на труда и затова всеки, който искал да стане май­
стор, трябвало да овладее занаята си в цялата му пълнота. Ето защо 
у средновековните занаятчии още се наблюдава известен интерес 
към тяхната специална работа и към сръчното ѝ изпълнение, инте­
рес, който можел да се издига до степента на примитивния художе­
ствен вкус. Но по същата причина всеки средновековен занаятчия 
бил изцяло погълнат от своята работа и се отнасял към нея с роб­
ска преданост и ѝ бил много по-подчинен, отколкото съвременният 
работник, който се отнася равнодушно към своята работа.

Капиталът в тези градове бил естествено възникнал капитал; 
той се заключавал в жилището, в занаятчийските инструменти и в 
естествено възникналата, наследствена клиентела; вследствие на не­
развитото общуване и на недостатъчното обръщение капиталът не 
можел да се реализира и поради това преминавал по наследство от 
бащата у сина. Този капитал за разлика от съвременния не се оце­
нявал в пари -  в последния случай е безразлично в каква именно 
вещ се заклю чва той, -  а бил непосредствено свързан с определе­
ния труд на собственика, съвсем неделим от него и затова -
съсловен капитал.

Следващото разширяване на разделението на труда било обо­
собяването на търговията от производството, образуването на осо­
бена класа търговци -  обособяване, което било наследено в запазе­
ните от историческото минало градове (между другото с еврейско 
население) и много скоро се появило в нововъзникналите градове. С 
това се създавала възможност за търговска връзка, излизаща извън 
пределите на най-близката околност -  възможност, осъществява­
нето на която зависело от съществуващите средства за съобщение, 
от обусловеното от политическите отношения състояние на обществе­
ната безопасност по пътищата (както е известно, през цялото сред­
новековие търговците се движели във въоръжени кервани) и от обу­
словеното от съответното стъпало на културата по-голямо или по- 
малко развитие на потребностите в достъпните за сношения области.

С концентрацията на търговските връзки в ръцете на особена 
класа и с разширяването, което -  благодарение на търговците -  
получила търговията, която излязла извън пределите на най-близ­
ките околности на града, веднага възниква и едно взаимодействие 
между производството и търговията. Градовете влизат във връзка 
един с друг, от един град в друг се докарват нови оръдия на труда и 
разделението между производство и търговия скоро предизвиква 
ново разделяне на производството между отделните градове, във 
всеки от които преобладава особен отрасъл на промишлеността. По­
степенно започва да изчезва първоначалната местна ограниченост.



В средните векове гражданите във всеки град били принудени 
за защита на своя живот да се обединяват срещу селската аристо­
крация; разширяването на търговията и установяването на средства 
за съобщение дали възможност на отделни градове да узнаят за 
други градове, които защит авали същите интереси в борба срещу 
същия противник. От многото местни обединения на жителите на от­
делните градове само много постепенно възниква класата на граж­
даните. Жизнените условия на отделните граждани по силата на 
тяхната противоположност на съществуващите отношения и на обу­
словения от тях начин на труд станали условия, общи за всички тях 
и независими от всеки един поотделно. Гражданите създали тези 
условия, доколкото те се откъснали от феодалните връзки, и на свой 
ред били създадени от тези условия, доколкото били обусловени от 
своята противоположност на съществуващия феодализъм. С възник­
ването на връзката между отделните градове тези общи за всички 
тях условия се развили в класови условия. Едни и същи условия, 
една и съща противоположност, едни и същи интереси трябвало да 
създадат общо взето навсякъде и едни и същи нрави. Самата бур­
жоазия се развива само постепенно, заедно с условията на своето 
съществуване, разпада се отново в зависимост от разделението на 
труда на различни групи и в края на краищата поглъща всички за­
варени имотни класи*25 в степента, в която цялата заварена собстве­
ност се превръща в промишлен или търговски капитал (същевре­
менно буржоазията превръща по-голямата част от заварените без­
имотни класи и част от класите, които преди са били имотни, в нова 
класа -  пролетариата). Отделните индивиди образуват класа само 
дотолкова, доколкото им се налага да водят обща борба срещу ня­
коя друга класа; във всяко друго отношение те самите противостоят 
враждебно един на друг като конкуренти. От друга страна, и кла­
сата на свой ред става самостоятелна по отношение на индивидите, 
така че последните намират вече предварително установени усло­
вията на своя живот: класата определя тяхното жизнено положе­
ние, а с това и личната им съдба, подчинява ги на себе си. Това е 
явление от същата категория, както подчинението на отделните 
индивиди на разделението на труда, и може да бъде премахнато са­
мо по пътя на унищожаването на частната собственост и на самия 
труд*26. Как това подчиняване на индивидите на класата се развива

*25 Бележка на Маркс на полето: „Тя най-напред поглъща принадлежащите 
непосредствено на държавата отрасли на труда, а след това -  всички [по­
вече или по-малко] идеологически съсловия.“ Ред.

*26 За това какво означава тук изразът "унищожаване на труда“ (Aufhe­
bung der Arbeit) -  виж настоящия том, стр. 65- 70, 78, 189. Ред.



същевременно в подчиняване на всевъзможни представи и т. н. ние 
вече сме посочвали неведнъж.

Само от обсега на сношенията зависи дали се губят -  или не -  
за по-нататъшното развитие създадените в една или друга местност 
производителни сили, особено изобретенията. Докато сношенията се 
ограничават с непосредственото съседство, всяко изобретение тря­
бва да се прави отделно във всяка отделна местност; достатъчни са 
прости случайности като нашествията на варварските народи или 
дори обикновени войни, за да се доведе която и да било страна с 
развити производителни сили и потребности до необходимостта да 
започва всичко отначало. На първите стъпала на историческото раз­
витие трябвало всекидневно да се изобретява отново и във всяка 
местност -  независимо от другите. Колко малко са били гаранти­
рани от пълна гибел развитите производителни сили дори при сра­
внително широка търговия показва примерът на финикийците*27, по­
вечето от изобретенията на които били изгубени задълго в резултат 
на изтикването на тази нация от търговията, на покоряването им от 
Александър и последвалия поради това упадък. Друг пример е съд­
бата на средновековната живопис върху стъкло. Само тогава, ко­
гато връзките придобиват световен характер и се базират върху 
едрата промишленост, когато всички нации са въвлечени в кон­
курентната борба, само тогава се осигурява запазването на създа
дените производителни сили.

Най-близко следствие от разделението на труда между различ­
ните градове било възникването на манифактурите, производствени 
отрасли, които надраснали рамките на цеховия строй. Историческа 
предпоставка на първия разцвет на манифактурите в Италия, а по- 
късно във Фландрия били връзките с чужди нации. В други стра­
ни -  например в Англия и Франция -  манифактурите първона­
чално се ограничавали с вътрешния пазар. Освен от посочените пред­
поставки възникването на манифактурите било обусловено също от 
нарасналата концентрация на населението, особено на селското, и на 
капитала, който започнал да се натрупва в отделни ръце -  отчасти 
в цеховете въпреки цеховите закони, отчасти у търговците.

Онзи вид труд, който от самото начало предполагал макар и 
още най-примитивната машина, скоро проявил най-голяма способ­
ност за развитие. Тъкачеството, с което дотогава селяните се зани­
мавали между другото, за да си изготвят необходимото облекло, 
било първият вид труд, който получил тласък към по-нататъшно 
развитие благодарение на разширяването на сношенията.

*27 Бележка на Маркс на полето: „и производството на стъкло в средните 
векове“. Ред.



Тъкачеството било първата и си оставало главната манифактура. Нарасна­
лото с увеличаването на населението търсене на платове за облекло; 
натрупването и мобилизирането на естествено възникналия капитал 
започнали в резултат на ускореното обръщение; потребността от 
луксозни предмети, породена от това и стимулирана от постепенното 
разширяване на търговията -  всичко това дало тласък на количе­
ственото и качественото развитие на тъкачеството, измъкнало го от 
рамките на предишната форма на производство. Наред със селяните, 
които тъчели за собствено потребление и продължавали -  продъл­
жават и сега -  да правят това, в градовете възникнала нова класа 
тъкачи, тъканите на които били предназначени за целия вътрешен 
пазар -  а в по-голямата си част и за външните пазари.

Тъкачеството -  тази разновидност на труда, която в повечето 
случаи не изисква голяма сръчност и скоро се разпада на безбройно 
множество отрасли -  по силата на цялата си вътрешна природа се 
противяло на цеховите окови. Ето защо с тъкачество се занимавали 
в повечето случаи вън от рамките на цеховата организация в селата 
и паланките, които постепенно се превърнали в градове и при това 
скоро в най-цветущите градове на всяка страна.

С появяването на свободната от цехови окови манифактура изведнъж
 се изменили и отношенията на собственост. Първата крачка 

напред от естествено възникналия съсловен капитал била появява­
нето на търговците, чийто капитал от самото начало бил движим, 
бил капитал в съвременния смисъл на думата, доколкото може да 
става дума за това при тогавашните отношения. Втората крачка на­
пред било появяването на манифактурата, която на свой ред моби­
лизирала една маса на естествено възникналия капитал и изобщо 
увеличила количеството на движимия капитал в сравнение с коли­
чеството на естествено възникналия.

В същото време манифактурата станала убежище за селяните 
о т цеховете, които не ги приемали или пък лошо ги заплащали, така 
както преди цеховите градове са служили на селяните за убежище 
о т [потискащата ги селска аристокрация].

Едновременно с възникването на манифактурите започнал пе­
риод на скитничество, причинен от премахването на феодалните 
дружини, от разпускането на войските, които били образувани от вся­
каква сбирщина и служили на кралете срещу техните васали, от по­
добряването на земеделието и от превръщането на огромни простран­
ства орна земя в пасища. Оттук вече е ясно, че това скитничество би­
ло тясно свързано с разпадането на феодализма. Още през XIII век 
имало отделни периоди на подобно скитничество, но то става все­
общо и продължително явление едва в края на XV и в началото на



XVI век. Тези скитници, които били толкова много, че само Хенрих 
VIII английски заповядал да бъдат обесени 72 000, можело да бъ­
дат заставени да работят само с огромен труд, след като били до­
ведени до най-крайна нужда, и при това трябвало да се преодолява 
тяхната най-упорита съпротива. Бързо разцъфтяващите манифак
тури, особено в Англия, постепенно ги погълнали.

С появяването на манифактурата различните нации започват да 
се конкурират, влизат в търговска борба, която водят във вид на 
войни, покровителствени мита и запретителни системи, докато по- 
рано народите, доколкото се намирали във връзка един с друг, во­
дили помежду си мирна размяна. Търговията от този момент при­
добива политическо значение.

С появяването на манифактурата се изменя и отношението на 
работника към работодателя. В цеховете между калфите и майстора 
съществували патриархални отношения; а в манифактурата тези от­
ношения били сменени от паричните отношения между работниците 
и капиталиста; докато в селата и в малките градове тези отношения 
продължавали да имат патриархална окраска, в големите, истински 
манифактурни градове от тази окраска още в ранния период не 
останала почти никаква следа.

Манифактурата и изобщо цялото развитие на производството 
достигнали огромен подем благодарение на разширяването на сно­
шенията, предизвикано от откриването на Америка и на морския 
път за Източна Индия. Новите, внесени оттам продукти, особено 
влезлите в обръщение маси злато и сребро, които радикално изме­
нили взаимоотношенията на класите и нанесли жесток удар на фе­
одалната поземлена собственост и на трудещите се, авантюристич­
ните походи, колонизацията и преди всичко станалото сега въз­
можно и от ден на ден все по-растящо разширяване на пазарите до 
размерите на световен пазар -  всичко това породило нова фаза на 
историческото развитие, върху общата характеристика на която тук 
няма да се спираме по-надълго. В резултат на колонизацията на но­
вооткритите земи търговската борба между нациите получила нова 
храна, а с това и по-голям обсег и по-ожесточен характер.

Разширяването на търговията и манифактурата ускорило на­
трупването на движимия капитал, докато в цеховете, които не полу­
чавали никакъв стимул за разширяване на производството, естестве­
но възникналият капитал си оставал неизменен или дори намалявал. 
Търговията и манифактурата създали едрата буржоазия; а в це­
ховете се концентрирала дребната буржоазия, която сега за разлика 

от преди вече не господствала в градовете и трябвало да се пре
клони пред господството на едрите търговци и собствениците на



манифактури*28. Оттук упадъкът на цеховете, щом те влезли в съприко­
сновение с манифактурата.

В епохата, за която говорим, отношенията между нациите взе­
мат две различни форми. В началото нищожното количество злато и 
сребро, което се намирало в обръщение, довело до забрана на из­
носа на тези метали; от друга страна, промишлеността -  станала не­
обходима поради нуждата да се даде работа на растящото градско 
население и най-вече импортирана -  не можела без привилегии, 
които, разбира се, можели да бъдат предоставени за борба не само 
срещу вътрешната, но главно срещу външната конкуренция. Посред­
ством тези първоначални забрани местните цехови привилегии били 
разпрострени върху цялата нация. Митата възникнали от данъ­
ците, които феодалите събирали от минаващите през техните владе­
ния търговци, които по този начин се откупували срещу ограбване -  
данъци, които по-късно се събирали също от градовете и които при 
възникването на съвременните държави станали най-удобното сред­
ство за хазната да се снабдява с пари.

Появяването на американското злато и сребро на европейските 
пазари, постепенното развитие на промишлеността, бързият подем 
на търговията и предизвиканият от това разцвет на свободната от 
цехови окови буржоазия и разпространяването на парите -  всичко 
това придало друго значение на посочените мероприятия. Държа­
вата, която с всеки ден все повече се нуждаела от пари, запазвала 
и сега по фискални съображения забраната на износа на злато и 
сребро; буржоата, за които тези току-що хвърлени на пазара па­
рични маси станали главен предмет на спекула, били напълно до­
волни; предишните привилегии станали източник на доход за пра­
вителството и се продавали срещу пари; в митническото законода­
телство се появили износните мита, които само спъвали развитието 
на промишлеността и преследвали чисто фискални цели.

Вторият период настъпил от средата на XVII и продължил 
почти до края на XVIII век. Търговията и корабоплаването се раз­
ширявали по-бързо от манифактурата, която играела второстепен­
на роля; колониите започнали да придобиват значение на големи 
потребители; отделните нации разделяли помежду си в продължи­
телни битки откриващия се световен пазар. Този период започва 
със законите за мореплаването и колониалните монополи. Конку­
ренцията между нациите се отстранявала по възможност посред­
ством тарифи, забрани, договори; а в последна сметка борбата 
между конкурентите се водела и решавала с войни (особено

*28 Бележка на Маркс на полето: „Дребна буржоазия, средно съсловие, 
едра буржоазия.“ Ред.



морски). Най-могъщата морска държава, Англия, получила надмощие 
в търговията и манифактурата. Тук вече става тяхната концен­
трация в една страна.

Манифактурата постоянно се охранявала с всички средства -  с 
покровителствени мита на вътрешния пазар, с монополи на колониал­
ния пазар и с диференциални мита на външния пазар. Оказвало се по­
кровителство на обработването на произвежданите в дадена страна 
суровини (вълна и платно в Англия, коприна във Франция), забраня­
ван бил износът на произвежданите в страната суровини (вълната в 
Англия) и се пренебрегвал или се забранявал износът на вносни суро­
вини (памук в Англия). Господстващ ата в морската търговия и най- 
мощната колониална нация си осигурявала, разбира се, и най-ши­
роко -  както в количествено, така и в качествено отношение -  
развитие на манифактурата. Манифактурата изобщо не можела без 
охрана, тъй като била достатъчна и най-малката промяна в другите 
страни, за да се лиши тя от своя пазар и да бъде разорена; при 
що-годе благоприятни условия тя лесно можела да бъде въведена 
в една или друга страна, но именно поради това било лесно и да 
бъде разрушена. Същевременно благодарение на методите, по кои­
то тя се водела, особено през XVIII век в селата, тя така се сраства 
с жизнените отношения на огромна маса хора, че нито една страна 
не се осмелява да постави на карта съществуването на манифакту­
рата, като разреши свободната конкуренция. Ето защо манифакту­
рата, доколкото тя успява да изнася своите продукти, всецяло за­
виси от разширяването или ограничаването на търговията, оказ­
вайки от своя страна сравнително нищожно обратно въздействие 
върху нея. С това се обяснява нейното второстепенно значение, а 
също влиянието на търговците през XVIII век. Именно търговците 
и особено притежателите на кораби най-много държали на дър­
жавното покровителство и на монополите; наистина и притежате­
лите на манифактури искали и получавали покровителство, но по 
политическо значение те винаги отстъпвали на търговците. Търгов­
ските градове, особено крайморските, достигнали известна цивили­
зованост и придобили едробуржоазен характер, докато във фабрич­
ните градове продължавала да цари дребнобуржоазната стихия. 
Ср. Ейкин и т. н.16. XVIII век бил векът на търговията. Пинто из­
рично казва това17: „Търговията -  това е страстта на нашия век“; 
и още: „от известно време се говори само за търговия, мореплаване, 
флота“*29.

*29 Макар че движението на капитала значително се ускорило, то все още 
си оставало сравнително бавно. Раздробяването на световния пазар на отделни 
части, всяка от които се експлоатирала от отделна нация, премахването на 
конкуренцията между нациите, непохватността на самото производство и не­развитостта на паричната система, която още преминавала първите стъпала на развитие - всичко това силно спъвало обръщението. Следствие на това бил дребнавият, мръсен търгашески дух, свойствен на всички тогавашни търговци и на всички методи на търговия. В сравнение с притежателите на манифактури, а още повече със занаятчиите, те били, разбира се, крупни бюргери - буржоа, но в сравнение с търговците и промишлениците от следващия период те си оставали дребни бюргери. Ср. А. Смит.18



Този период се характеризира също с отм ен ян ето  на забра­
ната на износа на злато и сребро, с възникването на търговията с 
пари, на банките, държавните дългове, книжните пари, на спекула­
циите с акции и ценни книжа, с ажиотаж с всички стоки; той се ха­
рактеризира с развитие на паричната система изобщо. Капиталът 
отново изгубил в значителна степен първоначалния си натурален 
характер, с който бил още свързан.

Неудържимо развиващата се през XVII век концентрация на 
търговията и манифактурата в една страна -  в Англия -  посте­
пенно създала за тази страна относителен световен пазар, а с това 
и търсене на нейните манифактурни продукти, което вече не мо­
жело да бъде задоволено от предишните промишлени производи­
телни сили. Това именно надраснало производителните сили тър­
сене е движещата сила, която породила третия от времето на сред­
новековието период в развитието на частната собственост, като съз­
дала едрата промишленост -  използуването на природните сили 
за промишлени цели, машинното производство и най-широкото раз­
деление на труда. Другите условия на тази нова фаза -  свобода 
на конкуренцията в пределите на страната, създаването на теоре­
тическата механика (механиката, която била завършена от Ню
тон, била изобщо най-популярната наука във Франция и Англия 
през XVIII век) и т. н. -  вече съществували в Англия. (Свободна­
та конкуренция вътре в страната навсякъде се завоювала с рево­
люция -  1640 и 1688 г. в Англия, 1789 г. във Франция.) Конкурен­
цията скоро заставила всяка страна, която не желаела да изгуби 
историческата си роля, да прибегне за охрана на своите манифак
тури към нови митнически мероприятия (предишните мита вече не 
били годни за борба с едрата промишленост) и да въведе след това 
едрата промишленост, охранявана от покровителствени мита. Въ­
преки тези охранителни мерки едрата промишленост направила 
конкуренцията универсална (последната представлява практическа 
свобода на търговията; покровителствените мита в нея са само пал

иатив, отбранително оръжие в границите на свободата на търго­
вията), създала съобщителните средства и съвременния световен 
пазар, подчинила търговията, превърнала целия капитал в промиш­
лен капитал и породила по такъв начин бързото обръщение (раз­
витата парична система) и централизация на капиталите. С



помощта на универсалната конкуренция тя поставила всички инди­
види пред необходимостта от крайно напрягане на цялата им енер­
гия. Там, където могла, тя унищожила идеологията, религията, 
морала и т. н., а там, където не успяла да постигне това, тя ги пре­
върнала в явна лъжа. За пръв път тя създала световната история, 
доколкото поставила задоволяването на потребностите на всяка циви­
лизована страна и на всеки индивид в нея в зависимост от целия 
свят и доколкото унищожила предишната естествено създадена 
обособеност на отделните страни. Тя подчинила природознанието 
на капитала и лишила разделението на труда от последните следи 
от неговия естествен характер. Тя унищожила изобщо естествено 
образувалите се отношения, доколкото това е възможно в рамките 
на труда, и ги превърнала в парични отношения. Вместо предишни­
те естествено възникнали градове тя създала съвременните големи 
промишлени градове, които израствали с мълниеносна бързина. 
Навсякъде, където прониквала, тя разрушавала занаята и изобщо 
всички предишни стъпала на промишлеността. Тя завършила побе­
дата на търговския град над селото. [Нейната първа предпоставка] 
е автоматичната система. [Нейното развитие] породило маса про­
изводителни сили, за които частната [собственост] станала също 
такива окови, каквито цеховият строй -  за манифактурата, а дреб­
ното селско производство -  за развиващия се занаят. При господ­
ството на частната собственост тези производителни сили се разви­
ват само едностранчиво, като стават за мнозинството разрушител­
ни сили, а множество подобни производителни сили съвсем не мо­
гат да си намерят приложение при частната собственост. Едрата 
промишленост създала навсякъде общо взето еднакви отношения 
между класите на обществото и с това унищожила особеностите на 
отделните националности. И най-после, докато буржоазията на вся­
ка нация още запазва отделни национални интереси, едрата про­
мишленост създала класа, на която във всички нации са присъщи 
едни и същи интереси и у която вече е унищожена националната 
обособеност -  класа, която действително е откъсната от целия 
стар свят и същевременно му противостои. Едрата промишленост 
прави непоносими за работника не само неговото отношение към 
капиталиста, но и самия труд.

Разбира се, едрата промишленост не достига във всички места 
на дадена страна еднакво равнище на развитие. Това обаче не за­
бавя класовото движение на пролетариата: слоят пролетарии, поро­
ден от едрата промишленост, застава начело на това движение и 
увлича след себе си цялата останала маса, а невъвлечените в едра­
та промишленост работници се оказват по вина на тази едра про­
мишленост в още по-лошо жизнено положение от работниците,



заети в самата едра промишленост. Също така страните, в които 
е развита едра промишленост, въ зд ей стват  върху plus ou moins*30 
непромишлените страни, доколкото последните благодарение на 
световната търговия биват въвличани във всеобщата конкурентна 
борба*31.

Тези различни форми са също форми на организация на труда, 
а значи и на собствеността. Във всеки период е ставало обединя­
ване на съществуващите производителни сили, доколкото потреб­
ностите са правели необходимо това обединяване.

[2.] О тношение на държавата и правото 
към собствеността

Първата форма на собственост както в античния свят, така и 
в средните векове е племенната собственост, обусловена у римля­
ните главно от войната, а у германците -  от скотовъдството. У ан­
тичните народи -  поради това, че в един град са живеели съв­
местно няколко племена -  племенната собственост се явявала като 
държавна собственост, а правото на отделния индивид върху нея 
се ограничавало с простото владение [possessio], което обаче, как­
то и племенната собственост изобщо, се разпростирало само върху 
поземлената собственост. Истинската частна собственост се появя­
ва у древните, както и у съвременните народи едва с движимата 
собственост. -  (Робство и общност [Gemeinwesen]) (dominium ех 
iure Quiritum*32). У народите, които водят своя произход от средно­
вековието, племенната собственост преминава редица различни стъ­
пала -  феодална поземлена собственост, корпоративна движима 
собственост, манифактурен капитал, -  преди да се превърне в съвре­
менния, породен от едрата промишленост и от всеобщата конкурен­ция

*30 -  повече или по-малко. Ред.
*31 Конкуренцията изолира индивидите -  не само буржоата, но още по­

вече и пролетариите, въпреки че ги събира на едно място. Ето защо минава 
много време, докато тези индивиди успеят да се обединят, да не говорим за 
това, че за това обединение -  ако то не остане само местно -  едрата инду­
стрия трябва тепърва да създаде необходимите средства, а именно големите 
промишлени градове и евтините, бързи съобщителни средства. Ето защо едва 
след дълга борба може да бъде победена всяка организирана власт, противо­
стояща на тези изолирани индивиди, живеещи в условия, които всекидневно 
възпроизвеждат тази изолираност. Да се иска противното е равносилно да се 
иска в тази определена историческа епоха да не съществува конкуренция или 
индивидите да избият от главата си отношенията, над които те нямат никакъв 
контрол поради своята изолираност.

*32 -  владение на основание на правото на римските граждани. Ред.



капитал, в чиста частна собственост, отхвърлила всяка привид­
ност на общност [Gemeinwesen] и изключила каквото и да било въз­
действие на държавата върху развитието на собствеността. На тази 
съвременна частна собственост съ о тветства  съвременната държа­
ва, която посредством данъците постепенно била откупувана от част­
ните собственици и благодарение на държавните дългове се оказала 
напълно в тяхната власт; самото съществуване на тази държава, ре­
гулирано от повишаването и спадането на курса на държавните цен­
ни книжа на борсата, изцяло зависи от търговския кредит, който ча­
стните собственици, буржоата, ѝ оказват. Тъй като буржоазията не е 
вече съсловие, а класа, тя е принудена вече да се организира не в 
местен, а в национален мащаб и да придаде на обикновените си ин­
тереси всеобща форма. Благодарение на освобождаването на част­
ната собственост от общността [Gemeinwesen] държавата получила 
самостоятелно съществуване наред с гражданското общество и из­
вън него; но всъщност държавата не е нищо друго освен форма на 
организация, която буржоата неизбежно трябва да приемат, за 
да могат -  както вън, така и вътре в държавата -  да гарантират 
взаимно своята собственост и своите интереси. Самостоятелността 
на държавата съществува в наше време само в такива страни, в кои­
то съсловията още не са се развили докрай в класи, в които съсловия­
та, ликвидирани вече в по-напредналите страни, още продължават 
да играят известна роля, образувайки неопределена смесица, в кои­
то поради това нито една част от населението не може да постигне 
господство над другите му части. Такова именно е положението в 
Германия. Най-съвършеният пример на съвременна държава е Се­
верна Америка. Най-новите френски, английски и американски пи­
сатели единодушно твърдят, че държавата съществува само заради 
частната собственост, така че това разбиране вече е  проникнало и 
в обикновеното съзнание.

Тъй като държавата е формата, в която индивидите, принад­
лежащи към господстващ ата класа, осъществяват своите общи 
интереси и в която се съсредоточава цялото гражданско общество на 
дадена епоха, от това следва, че всички общи институции се опо
с р е д с т в а т  от държавата, получават политическа форма. Оттук 
именно произлиза илюзията, че законът се основава на волята, и то 
на откъснатата от реалната си основа свободна воля. Също така и 
правото на свой ред се свежда след това до закона.

Частното право се развива едновременно с частната собственост 
от процеса на разлагането на естествено възникналите форми на 
общност [Gemeinwesen]. У римляните развитието на частната соб­
ственост и на частното право нямало по-нататъшни промишлени и 
търговски последици, защото техният начин на производство оставал



неизменен.*33 За съвременните народи, у които промишлеността и тър­
говията разла г а т  феодалната форма на общност [Gemeinwesen], 
с възникването на частната собственост и частното право започва 
нова фаза, която се оказва способна за по-нататъшно развитие. Пър­
вият град, който разгърнал широка морска търговия през средните 
векове, Амалфи, създал и морското право. Щом промишлеността и 
търговията -  най-напред в Италия, а по-късно и в другите стра­
ни -  развили по-нататък частната собственост, веднага било въз­
становено и отново получило силата на авторитет грижливо разрабо­
теното римско частно право. Когато по-късно буржоазията се заси
лила до такава степен, че князете започнали да защит ават нейните 
интереси, за да съкрушат с нейна помощ феодалната аристокрация, 
във всички страни -  във Франция през XVI век -  започнало истин­
ското развитие на правото, което навсякъде, с изключение на Ан­
глия, се извършвало на основата на римския кодекс. Но и в Англия 
за по-нататъшното развитие на частното право (особено в оная не­
гова част, която се отнася до движимото имущество) се наложило 
да се обърнат към принципите на римското право. (Не трябва да се 
забравя, че правото също няма своя собствена история, както и ре­
лигията.)

В частното право съществуващите отношения на собственост се 
изразяват като резултат на всеобщата воля. Самото jus utendi et 
abutendi*34 свидетелства, от една страна, за това, че частната соб­
ственост е станала съвсем независима от общността [Gemeinwesen], 
и от друга -  за илюзията, че самата частна собственост била ос­
нована изключително върху частната воля, върху произволното раз­
пореждане с вещта. На практика понятието abuti*35 има много опре­
делени икономически граници за частния собственик, ако той не 
иска неговата собственост, а значи и неговото jus abutendi*3 6  да 
преминат в други ръце; защото вещта, разглеждана само по отно­
шение на неговата воля, съвсем не е вещ; тя става вещ, действител­
на собственост, едва в процеса на общуването и независимо от пра­
вото (едно отношение, това, което философите наричат идея*3 7 ). Та­
зи юридическа илюзия, която свежда правото до чистата воля, неиз­
бежно довежда -  при по-нататъшно развитие на отношенията на

*33 Бележка на Енгелс на полето: „(Лихварството!)“. Ред.
*34  - право на употреба и злоупотреба, т. е. право на разпореждане с 

вещта по своя воля. Ред.
*35 -  злоупотребявам. Ред.

*3 6  -  право на злоупотреба. Ред.
*3 7  Бележка на Маркс на полето: „Отношението за философите е равно­

значно на идеята. Те познават само отношението на „Човека“ към самия себе 
си и поради това всички реални отношения стават за тях идеи.“ Ред.



собственост -  до това, че едно или друго лице може юридически да 
има право върху някаква вещ, без фактически да я притежава. Ако 
например вследствие на конкуренцията някой поземлен участък пре­
става да дава рента, собственикът му все пак продължава юриди­
чески да има право върху него заедно с jus utendi et abutendi. Ho 
той няма какво да прави с това право: като поземлен собственик той 
няма нищо, ако не притежава свръх това достатъчно капитал, за 
да обработва своята земя. Със същата илюзия на юристите се обяс­
нява обстоятелството, че за тях и за всеки кодекс е изобщо проста 
случайност, че индивидите влизат помежду си в отношения, напри­
мер сключват договори; тези отношения се разглеждат от тях като 
такива, в които по желание може да се влиза и да не се влиза и 
съдържанието на които всецяло зависи от индивидуалния произвол 
на договарящите страни.

Всеки път, когато развитието на промишлеността и търговията 
е създавало нови форми на общуване, например застрахователни и 
т. н. дружества, правото е бивало принудено да ги санкционира като 
нови видове придобиване на собственост.

[3. Естествено възникнали и създадени 
от цивилизацията оръдия за производство 

и форми на собственост]

. . . * 38 От първото произтича предпоставката за развито разделе­
ние на труда и за широка търговия, от второто -  местната ограниче­
ност. В първия случай индивидите трябва да бъдат събрани заедно, 
във втория те вече се намират до самото налично оръдие за произ­
водство в качеството на оръдия за производство. Следователно тук 
изпъква разликата между естествено възникналите оръдия за про­
изводство и оръдията за производство, създадени от цивилизацията. 
Нивата (водата и т. н.) може да се разглежда като естествено въз­
никнало оръдие за производство. В първия случай, при естествено 
възникналите оръдия за производство индивидите се подчиняват на 
природата, а във втория случай те се подчиняват на един продукт 
на труда. Ето защо и собствеността в първия случай (поземлената 
собственост) се явява като непосредствено, естествено възникнала 
господство, а във втория -  като господство на труда, по-специално 
на натрупания труд, на капитала. Първият случай предполага, че ин­
дивидите са обединени от някаква връзка -  семейна, племенна или 
дори териториална и т. н., а вторият случай предполага, че те са

*38 Тук липсват четири страници от ръкописа. Ред.



независими един от друг и са свързани само посредством размяната. 
В първия случай размяната представлява главно размяна между 
човека и природата, при която трудът на човека се разменя срещу 
продукти на природата, а във втория случай -  това е предимно раз­
мяна, извършвана между хората. В първия случай е  достатъчен 
обикновеният здрав смисъл, физическата и умствената дейност още 
съвсем не са отделени една от друга; във втория случай вече трябва 
практически да се извърши разделението между умствен и физи­
чески труд. В първия случай господството на собственика над не
собствениците може да се опира на личните отношения, на един или 
друг вид общност [Gemeinwesen], във втория случай то трябва да 
вземе веществена форма, като се изрази в нещо трето, в парите. В 
първия случай съществува дребна промишленост, но тя е подчинена 
на използването на естествено възникнало оръдие за производство 
и поради това тук няма разпределение на труда между различните 
индивиди; във втория случай промишлеността се базира върху разде­
лението на труда и съществува само благодарение на това разделение.

Досега ние изхождахме от оръдията за производство и още тук 
се прояви необходимостта от частна собственост на известни стъпа­
ла на промишленото развитие. В industrie extractive*39 частната соб­
ственост още изцяло съвпада с труда; в дребната промишленост и 
досега навсякъде в земеделието собствеността е необходимо след­
ствие от съществуващите оръдия за производство; в едрата промиш
леност противоречието между оръдието за производство и частната 
собственост се проявява най-напред като продукт на едрата промиш­
леност, за създаването на който последната трябва да е достигнала 
вече високо развитие. Следователно едва при нея става възможно 
унищожаването на частната собственост.

В едрата промишленост и в конкуренцията всички условия за 
съществуване, всички обусловености, всички едностранчивости на 
индивидите са се слели в двете най-прости форми -  в частната соб­
ственост и труда. Парите правят всяка форма на общуване и самото 
общуване нещо случайно за индивидите. Следователно вече в пари­
те се корени явлението, че всяко общуване досега е било само общу
ване на индивидите при определени условия, а не на индивидите ка­
то индивиди. Тези условия се свеждат до две: до натрупан труд, или 
частна собственост, и до действителен труд. Ако едното от двете се 
прекратява, то и общуването спира. Съвременните икономисти -  
например Сисмонди, Шербюлие и т. н. -  сами противопоставят 
association des individus*40 на association des capitaux*41. Но, о т

*39 -  добивна промишленост. Ред.
*40 -  асоциацията на индивидите. Ред.
*41 -  асоциацията на капиталите. Ред.



друга страна, самите индивиди са напълно подчинени на разделението 
на труда и поради това са поставени в най-пълна зависимост един 
от друг. Частната собственост, доколкото противостои на труда в рам­
ките на труда, се развива от необходимостта на натрупването. В на­
чалото тя все още запазва формата на общност [Gemeinwesen], но 
в хода на развитието все повече се приближава до съвременната 
форма на частната собственост. С разделението на труда още от са­
мото начало е дадено и разделение на условията на труда, на оръ­
дията на труда и материалите, а с това и раздробяването на натрупа­
ния капитал между различни собственици, а с това и разцеплението 
между капитал и труд, а също и различните форми на самата собст­
веност. Колкото повече се развива разделението на труда и колкото 
повече расте натрупването, толкова по-силно се развива и това раз­
цепление. Самият труд може да съществува само при условие на 
това разцепление.

По този начин тук се разкриват два факта.*42 Първо, произво­
дителните сили се явяват като нещо съвършено независимо и откъс­
нато от индивидите, като особен свят наред с индивидите; причи­
ната за това е, че индивидите, чиито сили са те, са раздробени и 
противостоят един на друг, докато тези сили, от своя страна, ста­
ват действителни сили само в общуването и във взаимната връзка 
на тези индивиди. Следователно на едната страна -  съвкупност от 
производителни сили, които са взели тъй да се каже веществен вид 
и за самите индивиди са вече не сили на индивидите, а сили на част­
ната собственост, и следователно са сили на индивидите само дотол­
кова, доколкото последните са частни собственици. В нито един от 
предишните периоди производителните сили не са вземали тази фор­
ма, безразлична към общуването на индивидите в качеството на та­
кива, защото самото им общуване е било още ограничено. На друга­
та страна се намира противостоящото на тези производителни сили 
болшинство на индивидите, от които тези сили са откъснати и кои­
то -  лишени от всякакво реално жизнено съдържание -  са станали 
абстрактни индивиди, но само поради това именно получават въз­
можност да влязат във връзка един с друг в качеството на инди­
види.

Единствената връзка, в която те още се намират с производи­
телните сили и със своето собствено съществувание -  трудът, е из­
губила у тях всяка привидност на самодейност и запазва живота им 
само с това, че го осакатява. Докато в предишните периоди самодей­
ността и производството на материалния живот са били разделени 
вследствие на това, че са били осъществявани от различни лица и

*42 Бележка на Енгелс на полето: „Сисмонди“. Ред.



производството на материалния живот още се е смятало поради огра­
ничеността на самите индивиди за второстепенен вид самодейност -  
сега те толкова са се отдалечили, че изобщо материалният 
живот се явява като цел, а производството на този материален 
живот -  трудът (който сега е единствено възможната, но както ще 
видим, отрицателна форма на самодейност), се явява като средство.

И така сега работата стигна дотам, че индивидите трябва да при­
своят съществуващата съвкупност от производителни сили не само 
за да постигнат самодейност, но и изобщо да осигурят своето съще­
ствуване. Това присвояване е обусловено преди всичко от обекта, 
който трябва да бъде присвоен, от производителните сили, които са 
се развили в определена съвкупност и съществуват само в рамките 
на универсалното общуване. Вече по силата на това присвояването 
трябва да има универсален характер, съответстващ  на производи­
телните сили и на общуването. Самото присвояване на тези сили не 
е нищо друго освен развитие на индивидуалните способности, съот
ветств ащ и  на материалните оръдия за производство. Вече поради 
това присвояването на определена съвкупност оръдия за производ­
ство е равносилно на развитието на определена съвкупност способ­
ности у самите индивиди. По-нататък това присвояване е обуслове­
но от присвояващите индивиди. Само съвременните пролетарии, от­
къснати напълно от самодейността, са в състояние да извоюват своя­
та пълна, не вече ограничена самодейност, която се състои в при­
свояването на една съвкупност от производителни сили и в произти­
чащото оттук развитие на една съвкупност от способности. Всички 
предишни революционни присвоявания са били ограничени; индиви­
дите, чиято самодейност е била скована от ограниченото оръдие за 
производство и от ограниченото общуване, присвоявали това огра­
ничено оръдие за производство и стигали по силата на това само до 
нова ограниченост. Тяхното оръдие за производство ставало тяхна 
собственост, но самите те си оставали подчинени на разделението на 
труда и на своето собствено оръдие за производство. При всички ми­
нали присвоявания масата индивиди оставала подчинена на едно 
единствено оръдие за производство; при пролетарското присвояване 
масата оръдия за производство трябва да бъде подчинена на всеки 
индивид, а собствеността -  на всички индивиди. Съвременното уни­
версално общуване не може да бъде подчинено на индивидите по 
никакъв друг начин, освен като бъде подчинено на всички.

Присвояването е обусловено по-нататък от начина, по който то 
трябва да бъде осъществено. То може да бъде осъществено само по­
средством обединяване, което по силата на свойствата, присъщи на 
самия пролетариат, може да бъде само универсално, и посредством 
революция, в която, от една страна, се събаря властта на предишния



начин на производство и общуване, а също и на предишната струк­
тура на обществото, от друга -  се развива универсалният характер 
на пролетариата и енергията, която му е необходима, за да осъще­
стви това присвояване, при което пролетариатът отхвърля от себе си 
всичко, което още е останало у него от предишното му обществено 
положение.

Едва на това стъпало самодейността съвпада с материалния 
живот, което съотв е т с т в а  на развитието на индивидите в цялост­
ни индивиди и на премахването на всякаква стихийност. Също така 
си съ ответстват  превръщането на труда в самодейност и превръ­
щането на предишното принудително общуване в общуване на ин­
дивидите като такива. Присвояването на цялата съвкупност на про­
изводителните сили от обединилите се индивиди унищожава частна­
та собственост. Докато в историята досега едно или друго особено 
условие винаги се е явявало като случайно, сега случайно става са­
мото обособяване на индивидите, особената частна професия на едни 
или друг индивид.

В индивидите, които вече не са подчинени на разделението на 
труда, философите виждаха идеал под името „Човек“, а целия из­
образен от нас процес на развитие те разглеждаха като процес на 
развитието на „Човека“, при което на мястото на съществувалите 
досега във всяка историческа епоха индивиди поставяха този „Чо­
век“ и го изобразяваха като движеща сила на историята. Така це­
лият исторически процес се разглеждаше като процес на самоотчуж
даването на „Човека“; това се обяснява по същина с обстоятелство­
то, че на мястото на човека от едно минало стъпало те винаги по­
ставяха средния човек от по-късно стъпало и приписваха на предиш­
ните индивиди по-късно съзнание. В резултат на това преобръщане, 
което по начало се абстрахира от действителните условия, стана въз­
можно да се превърне цялата история в процес на развитие на съз­
нанието. * * *

Най-после ние получаваме още следните резултати от разбира­
нето на историята, което развихме: 1) В своето развитие произво­
дителните сили достигат такова стъпало, на което възникват произ­
водителни сили и средства на общуване, които при съществуващите 
условия носят със себе си само бедствия и които вече не са произво­
дителни, а разрушителни сили (машини и пари). Заедно с това въз­
никва класа, която е принудена да носи върху себе си всички теже­
сти на обществото, без да се ползва от неговите блага, и която, из­
тикана от обществото, бива тласната в най-решително противоречие 
с всички останали класи; тази класа съставлява болшинството от



всички членове на обществото и от нея изхожда съзнанието за необ­
ходимостта от коренна революция, комунистическото съзнание, кое­
то може, разбира се - благодарение на разбирането на положение­
то на тази класа, -  да се образува и сред други класи; 2) условия­
та, при които могат да бъдат приложени определени производителни 
сили, са условия на господството на определена обществена класа, 
социалната власт на която, произтичаща от нейното имуществено по­
ложение, намира всеки път своя практическо-идеалистически израз: 
в съответната държавна форма и поради това всяка революционна 
борба се насочва срещу класата, която е господствала преди това*43; 
3) при всички минали революции характерът на дейността винаги е  
оставал незасегнат -  винаги въпросът е бил само за друго разпре­
деляне на тази дейност, за ново разпределяне на труда между други 
лица, докато комунистическата революция се насочва срещу пре­
дишния характер на дейност, премахва труда*44 и унищожава гос­
подството на каквито и да било класи заедно със самите класи, тъй 
като тази революция се извършва от класата, която в обществото 
вече не се смята за класа, не се признава като класа и вече е из­
раз на разлагането на всички класи, националности и т. н. в сегаш­
ното общество; и 4) както за масовото създаване на това комуни­
стическо съзнание, така и за постигането на самата цел е необхо­
димо масово изменение на хората, което е възможно само в практи­
ческо движение, в революция; следователно революцията е необ­
ходима не само поради това, че по никакъв друг начин не е възмож­
но да се събори господстващата класа, но и затова, защото съба­
рящата класа може да отхвърли от себе си цялата стара мръсотия 
и да стане способна да създаде нова основа на обществото само в 
революцията*45.

*43 Бележка на Маркс на полето: „Тези хора са заинтересовани да за­
пазят сегашното състояние на производството“. Ред.

*44 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „съвременна форма на дейност, 
при която господството. . . “ Ред.

*45 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Докато по отношение на тази 
необходимост на революцията всички комунисти както във Франция, така и 
в Англия и Германия са отдавна вече съгласни помежду си, свети Бруно про­
дължава спокойно да бленува и мисли, че „реалният хуманизъм“, т. е. кому­
низмът, се поставя „на мястото на спиритуализма“ (който не заема никакво 
място) само за да се ползв а с почит. И тогава -  продължава да мечтае 
той -  „ще дойде най-после спасението, земята ще стане небе, а небето -  зе­
мя“. (Богословът съвсем не може да забрави небето.) „Тогава радостта и бла­
женството ще звучат като небесни хармонии от век на век“ (стр. 140). Светият 
отец на църквата ще бъде доста учуден, когато неочаквано за него настъпи 
денят на страшния съд, в който ще стане всичко това -  ден, утринната заря 
на който ще бъде заревото на горящи градове, -  когато сред тези „небесни хар­
монии“ ще се раздаде мелодията на „Марсилезата“ и „Карманьолата“ с не­
избежната при това оръдейна стрелба, а тактът ще бъде даван от гилотината; когато подлата „маса" зареве ca ira, ca ira и унищожи „самосъзнанието“, като го обеси на фенера19. Свети Бруно има най-малко основания да си рисува уте­шителна картина на „радостта и блаженството от век на век“. Ние се въздър­жаме от удоволствието да конструираме априорно поведението на свети Бруно в деня на страшния съд. Трудно е също да се реши дали пролетариите, които извършват революция, трябва да се схващат „като субстанция“, като „маса“, която иска да събори критиката, или като „еманация“ на духа, на която още липсва нужната за смилане на Бауеровите мисли консистенция.“ Ред.



[С.] КОМУНИЗЪМ. -  ПРОИЗВОДСТВО НА САМАТА ФОРМА 
НА ОБЩУВАНЕ

Комунизмът се отличава от всички предишни движения по то­
ва, че извършва преврат в самата основа на всички предишни отно­
шения на производство и общуване и за пръв път съзнателно раз­
глежда всички стихийно възникнали предпоставки като творения 
на предш естващ ите поколения, лишава тези предпоставки от сти
хийност и ги подчинява на властта на обединените индивиди. Ето 
защо установяването на комунизма има по своята същност иконо­
мически характер: то е създаване на материалните условия на това 
обединяване; то превръща наличните условия в условия на обеди­
няването. Строят, създаван от комунизма, е тъкмо такава действи­
телна база, която изключва всичко, което съществува независимо 
от индивидите, тъй като съществуващият строй не е нищо друго 
освен продукт на съществувалото досега общуване между самите 
индивиди. Следователно към условията, създадени от предишното 
производство и общуване, комунистите практически се отнасят като 
към неорганични, но при това те съвсем не си въобразяват, че на­
мерението или предназначението на миналите поколения е било да 
им доставят материал, и не смятат, че тези условия са били неорга­
нични за индивидите, които са ги създали. Разликата между инди­
вида като личност и случайния индивид не е просто логическа раз­
лика, а исторически факт. В различно време тя има различен сми­
съл, например съсловието, а също така plus ou moins*46 и семей­
ството е през XVIII век нещо случайно за индивида. Това е разли­
ка, която не ние трябва да правим за всяка епоха, а която всяка 
епоха сама прави между различните елементи, които тя намира в 
готов вид, д ей ствай ки  при това не съгласно понятието, а под на­
тиска на материалните жизнени колизии. Между всичко, което из­
глежда случайно на по-късната епоха, противоположно на предше
с т в а щ а т а  -  следователно и между наследените от миналата епо­
ха елементи, -  е и формата на общуване, която е съответствала 
на определено стъпало на развитие на производителните сили. От­
ношението на производителните сили към формата на общуване е

*46 -  повече или по-малко. Ред.



отношението на формата на общуване към действията или дейност­
та на индивидите. (Основната форма на тази дейност е, разбира се, 
материалната дейност, от която зависи всяка друга дейност: умстве­
на, политическа, религиозна и т. н. Една или друга организация на 
материалния живот зависи, разбира се, всеки път от развилите се 
вече потребности, а самото пораждане на тези потребности, както 
и тяхното задоволяване, е исторически процес, който не се наблю­
дава при овцете или кучетата (главен аргумент на Щирнер, упори­
то изтъкван от него adversus hominem*47) , макар че овцете и куче­
тата в своя сегашен вид несъмнено са -  наистина malgré eux*48 -  
продукт на исторически процес.) Условията, при които се извърш­
ва общуването на индивидите -  докато още не е възникнало по­
соченото по-горе противоречие, -  са условия, които се отнасят към 
тяхната индивидуалност и не са нещо външно за тях; това са усло­
вия, при които тези определени, съществуващи в определени отно­
шения индивиди, могат единствено да произвеждат своя материа­
лен живот и това, което е свързано с него; следователно те са усло­
вия за самодейността на тези индивиди и се създават от тази тяхна 
самодейност*49. И така определени условия, при които хората про­
извеждат, съответстват -  докато още не е възникнало посочено­
то противоречие -  на тяхната действителна обусловеност, на тях­
ното едностранчиво битие, едностранчивостта на което проличава 
едва при възникването на противоречието и съществува следова­
телно само за по-късните поколения. Тези условия изглеждат то­
гава случайни окови и съзнанието, че те са окови, се приписва и на 
миналото време.

Тези различни условия, които в началото с а  условия на са­
модейността, а по-късно се оказват нейни окови, образуват в ця­
лото историческо развитие свързана редица от форми на общуване, 
връзката между които се състои в това, че на мястото на предиш­
ната, станала окови форма на общуване идва нова -  съответст
ваща на пo-развитите производителни сили, а значи и на по-прогре
сивния вид самодейност на индивидите -  форма па общуване, коя­
то â son tour*5 0  се превръща в окови и се замества от друга форма. 
Тъй като тези условия на всяко стъпало на историческото развитие 
съответстват на едновременно извършващото се развитие на про­
изводителните сили, тяхната история е същевременно история на 
развиващите се и поемани от всяко ново поколение производи­телни

*47 -  против човека. Ред.
*48 - против волята си. Ред.

*49 Бележка на Маркс на полето: „Производство на самата форма па 
общуване". Ред.

*5 0  -  на свой ред. Ред.



сили, а с това история на развитието на силите на самите 
индивиди.

Тъй като това развитие се извършва стихийно, т. е. тъй като 
то не е подчинено на един общ план на свободно обединили се ин­
дивиди, то изхожда от различни местности, племена, нации, отрас­
ли на труда и т. н., всеки от които първоначално се развива неза­
висимо от другите и едва постепенно влиза във връзка с тях. По- 
нататък това развитие става само много бавно; различните стъпа­
ла и интереси никога не се преодоляват напълно, а само се подчи­
няват на побеждаващите интереси, продължавайки в течение на ве­
кове да влачат своето съществуване наред с тях. Оттук следва, че 
дори в рамките на една и съща нация индивидите, дори ако се 
абстрахираме от техните имуществени отношения, преминават съв­
сем различно развитие и че един по-ранен интерес, когато съответ
с т в а щ а т а  му форма на общуване вече е изтласкана от формата 
на общуване, която съ ответства  на по-късен интерес, още дълго 
продължава по традиция да има власт в лицето на обособилата се 
от индивидите илюзорна общност (държава, право) -  власт, която 
в последна сметка може да бъде сломена само чрез революция. С 
това се обяснява също така защо по някои въпроси, които допуск

ат по-обобщен израз, съзнанието може понякога да изглежда ка­
то изпреварило съвременните му емпирични отношения, така че в 
битките на някоя по-късна епоха хората могат да се опират на авто­
ритета на теоретиците на миналото.

Обратно, в страни, които подобно на Северна Америка са за­
почнали развитието си във вече развита историческа епоха, то се 
извършва много бързо. Подобни страни нямат други стихийно въз­
никнали предпоставки освен индивидите, които се заселват там и 
които са били принудени да сторят това от несъответстващите 
на техните потребности форми на общуване в старите страни. Ето 
защо те започват своето развитие, разполагайки с най-прогресивни
те индивиди на старите страни, а следователно и със съответст
ващата на тези индивиди най-развита форма на общуване, преди 
още тази форма на общуване да може да се утвърди в старите стра­
ни*51. Това се отнася до всички колонии, доколкото те не са само 
военни или търговски лагери. Като примери могат да служат Кар­
таген, гръцките колонии и Исландия през XI и XII век. Подобен 
процес се наблюдава и при завоюване, ако в завоюваната страна се

*51 Лична енергия на индивидите от отделни нации -  германци и амери­
канци, -  енергия вече благодарение на кръстосване на расите -  затова гер­
манците са кретенообразни; във Франция и Англия и т. н. чуждоземните са се 
заселили на вече развита почва, в Америка на съвсем нова почва, а в Герма
ния първоначалното население не е мръднало от мястото си.



пренася в готов вид развилата се на друга почва форма на общува­
не. Докато в своята родина такава форма на общуване е още обре­
менена с интереси и отношения, наследени от миналите епохи -  
на новото място тя може и трябва да бъде утвърдена напълно и без 
препятствия, макар и само за това -  да осигури продължително 
господство на завоевателите. (Англия и Неапол след завоюването 
им от норманите, когато те получили най-завършената форма на 
феодална организация.)

Няма нищо по-обикновено от представата, че в историята до­
сега всичко се е свеждало до завоюване. Варварите завоюваха 
Римската империя и с факта на това завоюване е прието да се обяс­
нява преходът от античния свят към феодализма. Но при завоюва­
нето от варварите всичко зависи от това, развил ли е вече завоюва­
ният народ по това време промишлени производителни сили, както 
това се наблюдава у съвременните народи, или неговите произво­
дителни сили се базират главно само на обединението му и на съ­
ществуващата форма на общност [Gemeinwesen]. По-нататък ха­
рактерът на завоюването е обусловен от обекта на завоюва­
нето. Състоянието на банкера, което се състои от ценни кни­
жа, не може ни най-малко да бъде завоювано, ако завоевате­
лят не се подчини на условията на производство и общуване, 
които съществуват в завладяната страна. Същото се отнася и 
до целия промишлен капитал на една или друга съвременна про­
мишлена страна. И, най-после, навсякъде много скоро идва краят 
на завоюването. Когато вече не остава нищо за завоюване, трябва 
да се премине към производство. От тази настъпваща много скоро 
необходимост от производство с ледва, че формата на обществения 
строй, приета от установилите се завоеватели, трябва да съответ
с т в а  на стъпалото на развитие на производителните сили, което 
те заварват, а ако първоначално няма такова съответствие, формата 
на обществения строй трябва да се измени съобразно с производи­
телните сили. С това се обяснява също и един факт, отбелязан на­
всякъде в епохата след преселението на народите, а именно: ро­
бът стана господар и завоевателите много скоро приеха езика, 
образованието и нравите на завоюваните народи. Феодализмът съв­
сем не е бил пренесен в готов вид от Германия; неговият произход 
се корени в организацията на военното дело у варварите през вре­
ме на самото завоюване и тази организация едва след завоюване­
то -  благодарение на въздействието на производителните сили, 
намерени в завоюваните страни -  се разви в истински феодали­
зъм. Доколко тази форма е била обусловена от производителните 
сили, показват неуспешните опити да се установят други форми, 
основани на староримските отживелици (Карл Велики и т. н.).



Следователно всички исторически колизии според нашето раз­
биране се коренят в противоречието между производителните сили 
и формата на общуване. Впрочем за възникване на колизии в ня­
коя страна съвсем не е необходимо това противоречие да бъде до­
ведено до крайност именно в тази страна. Конкуренцията, породе­
на от разширеното международно общуване с по-развити в про­
мишлено отношение страни, е достатъчна причина да предизвика и 
в страните, които имат по-малко развита промишленост, подобно 
противоречие (така например конкуренцията на английската про­
мишленост разкри в Германия скрития пролетариат).

Това противоречие между производителните сили и формата 
на общуване, което, както видяхме, вече неведнъж е съществувало 
в предш естващ ата история, без обаче да застраши нейните осно­
ви, е трябвало всеки път да избива в революция, вземайки съще­
временно разни странични форми -  като съвкупност от колизии, 
като колизии между различни класи, като противоречия на съзна­
нието, идейна борба и т. н., политическа борба и т. н. Ако се изхож­
да от ограничена гледна точка, може да се вземе една от тези стра­
нични форми и да се разглежда като база на тези революции; това 
е толкова по-лесно, защото самите индивиди, от които са изхожда­
ли тези революции, са си създавали в зависимост от културното си 
равнище и от стъпалото на историческото развитие всевъзможни 
илюзии относно своята собствена дейност.

Превръщането на личните сили (отношения) във веществени 
благодарение на разделението на труда не може да бъде унищоже­
но, като индивидите изхвърлят от главите си общата представа за 
него, а само като отново подчинят на себе си тези веществени сили 
и унищожат разделението на труда*52. Това не може да бъде осъще­
ствено без общност. Едва в общността с другите всеки индивид по­
лучава средствата, които му дават възможност да развива все­
странно своите заложби, и следователно едва в общността е въз­
можна личната свобода. В сурогатите на общност -  в държава­
та и т. н., -  които са съществували досега, личната свобода е съ­
ществувала само за развитите в рамките на господстващ ата кла­
са индивиди и само дотолкова, доколкото те са били индивиди на 
тази класа. Мнимата общност, в която са се обединявали досега 
индивидите, винаги им се е противопоставяла като нещо самостоя­
телно; а тъй като тя е била обединение на една класа срещу друга, 
за подчинената класа тя е била не само съвсем илюзорна общност, 
но и нови окови. В условията на действителна общност индивиди­те

*52 Бележка на Енгелс на полето: „(Фойербах: Битие и същност.)“. Ред.



получават в своята асоциация и посредством нея същевременно 
своята свобода.

От всичко изложено по-горе следва, че обществените отноше­
ния, в които са влезли индивидите от една класа и които са били 
обусловени от техните общи интереси срещу друга класа, винаги са 
били общност, към която индивидите са принадлежали само като 
средни индивиди, само дотолкова, доколкото са живели в условия­
та на съществуване на своята класа; те са се намирали в тези об­
ществени отношения не като индивиди, а като членове на класата. 
Съвсем обратното се наблюдава при общността на революционни­
те пролетарии, които поставят под свой контрол както условията на 
своето съществуване, така и условията на съществуване на всички 
членове на обществото: в тази общност индивидите участвуват като 
индивиди. Тя е такова обединение на индивиди (разбира се, на ос­
новата на вече развитите по това време производителни сили), кое­
то поставя под техен контрол условията за свободното развитие и 
движение на индивидите, условия, които досега са били предоста­
вяни на случая и са противостояли като нещо самостоятелно на от­
делните индивиди именно вследствие на тяхното разединение като 
индивиди, вследствие на неизбежното за тях обединение, което е 
било създадено от разделението на труда и което вследствие на тях­
ното разединение е станало чужда за тях връзка. Предишното обе­
динение е било само (съвсем не произволно, както това е изобра­
зено например в „Обществения договор“20, а необходимо) съгла­
шение (сравни например образуването на североамериканската 
държава и на южноамериканските републики) относно условията, 
в рамките на които индивидите са получили след това възможност 
да използват случайността в свой интерес. Това право на безпре­
пятствено използване -  в рамките на известни условия -  на слу­
чайността бе наричано досега лична свобода. Такива условия на 
съществуване са, разбира се, само наличните производителни сили 
и форми на общуване.

Ако това развитие на индивидите, което се извършва в рамки­
те на общите условия на съществуване на исторически следващите 
едни след други съсловия и класи, а също и в рамките на натрапе­
ните им вследствие на това общи представи -  ако това развитие 
бъде разгледано философски, лесно, разбира се, възниква фанта­
зията, че в тези индивиди се е развил Родът, или Човекът, или че 
те са развили Човека, една фантазия, която е гавра с историческа­
та наука*53. След това различните съсловия и класи може да се

*53 Често срещащото се у свети Макс положение, че всеки става всичко, 
каквото е, благодарение на държавата, по същина е равносилно на положе­
нието, че буржоата е само екземпляр от рода на буржоата; тук се предполага, че класата на буржоазията е съществувала още преди индивидите, от които тя се състои. (Написано от Маркс на полето: „Предсъществуване на класата у философите“. Ред.)



разглеждат като спецификации на всеобщия израз, като подвидове на 
Рода, като фази в развитието на Човека.

Това подвеждане на индивидите под категорията на определе­
ни класи не може да бъде унищожено дотогава, докато не се обра­
зува такава класа, която не трябва да защит ава какъвто и да било 
специален класов интерес срещу господстващ ата класа.

Изходната точка за индивидите винаги са били самите те, взе­
ти, разбира се, в рамките на дадени исторически условия и отно­
шения, а не „чистият индивид“ в разбирането на идеолозите. Но в 
хода на историческото развитие -  и тъкмо вследствие на това, че 
при разделението на труда обществените отношения неизбежно се 
превръщат в нещо самостоятелно -  се появява разлика между жи­
вота на всеки индивид, доколкото този живот е личен и доколкото 
е подчинен на един или друг отрасъл на труда и на свързаните с 
него условия. (Това не следва да се разбира в смисъл че на­
пример рентиерът, капиталистът и т. н. престават да бъдат лич­
ности, а в смисъл че тяхната личност е обусловена и определена от 
напълно конкретни класови отношения и че разликата се проявява 
едва в тяхната противоположност към друга класа, а за самите тях -  
едва тогава, когато те банкрутират.) В съсловието (а още повече в 
племето) това още е прикрито: така напр. един аристократ винаги си 
остава аристократ, един roturier*54 -  винаги roturier, независимо от 
другите условия на техния живот; това е неделимо от индивидуал­
ността им качество. Отликата на индивида като личност от класовия 
индивид, случайният характер, който имат за индивида жизнените 
му условия, се появява едва с появяването на класата, която сама е 
продукт на буржоазията. Едва конкуренцията и борбата между ин­
дивидите поражда и развива този случаен характер като такъв. Ето 
защо при господството на буржоазията индивидите си представят, 
че са по-свободни, отколкото са били преди, защото техните жизне­
ни условия са случайни за тях; в действителност те, разбира се, са 
по-малко свободни, защото са повече подчинени на веществена си­
ла. Отликата от съсловието особено ярко проличава в противопо­
ложността на буржоазията към пролетариата. Когато съсловието на 
гражданите, корпорациите и т. н. се вдигнали срещу земевладел­
ската аристокрация, условията на тяхното съществуване -  движи­
мото имущество и занаятчийският труд, които съществували ла­
тентно още преди откъсването им от феодалната система -  се

*54 -  в средните векове хората, които не принадлежали към аристокра­
цията или духовенството. Бълг. ред.



явили като нещо положително, което се противопоставяло на феодал­
ната поземлена собственост и поради това скоро взело отново свое­
то рода феодална форма. Във всеки случай избягалите крепостни 
гледали на предишното си крепостно състояние като на нещо слу­
чайно за тяхната личност. Но в това отношение те постъпвали като 
всяка класа, която се освобождава от своите окови, и освен това те 
се освобождавали не като класа, а поотделно. По-нататък, те не из­
лезли извън рамките на съсловния строй, а само образували ново 
съсловие и в новото положение запазили дотогавашния си начин на 
труд и го развили по-нататък, като го освободили от предишните 
окови, които вече не съответствали на достигнатото от тях стъ­
пало на развитие*55.

Напротив, у пролетариите собственото им условие за живот, 
трудът, а с това и условията за съществуване на цялото сегашно 
общество са станали нещо случайно за тях, над което отделните 
пролетарии нямат никакъв контрол, а и никаква обществена орга­
низация не може да им даде този контрол. Противоречието между 
личността на отделния пролетарий и труда, това натрапено му жиз­
нено условие, става сега явно за самия него, особено защото той 
още от ранни години е жертва и защото в пределите на своята кла­
са той няма шансове да получи условията, които правят възможно 
преминаването му в друга класа.

И така, докато избягалите крепостни се стремели само към то­
ва, свободно да развият и укрепят своите вече налични условия за 
съществуване и поради това в последна сметка стигнали само до 
свободния труд, то пролетариите, за да се проявят като личности, 
трябва да унищожат съществуващото досега условие на своето соб­
ствено съществуване, което е същевременно и условие за съществу­
ването на цялото предш естващ о общество, т. е. трябва да унищо­
жат труда. Ето защо те се намират в пряка противоположност към 
формата, в която индивидите, съставляващи обществото, са давали 
досега израз на себе си като цяло, а именно към държавата, и тряб­
ва да съборят държавата, за да се утвърдят като личности.

*55 NB. Не трябва да се забравя, че вече необходимостта да се запази 
съществуването на крепостните и невъзможността за едро стопанство, която 
влечала след себе си разпределянето на allotmenies [дребните поземлени уча­
стъци] между крепостните, много скоро свели повинностите на крепостните 
към феодалите до такова средно равнище на данъците в натура и ангарията, 
което направило възможно за крепостния натрупването на движимо имуще­
ство, а това улеснявало бягството му от неговия господар и му давало въз­
можност да се установи като гражданин, а също пораждало диференциация 
сред крепостните; по такъв начин избягалите крепостни били вече наполовина 
буржоа. При това е ясно също, че крепостните селяни, които знаели някакъв 
занаят, имали най-много шансове да придобият движимо имущество.



Л А Й П Ц И Г С К И Я Т  Ц Ъ Р К О В Е Н  С Ъ Б О Р

В третия том на тримесечника на Виганд от 1845 г. всъщност 
се води битката на хуните, пророчески нарисувана от Каулбах21. Ду­
ховете на убитите, чиято ярост не стихва и след смъртта, вдигат шум 
и вой във въздуха, чува се грохотът на сраженията, войнствени ви­
кове, звън на мечове, щитове и железни колесници. Но борбата се 
води тук не за земни неща. Свещената война се води не заради по­
кровителствени мита, конституции, картофена болест, не заради бан­
ково дело и железопътни линии , а в името на най-свещените инте­
реси на духа, в името на „Субстанцията“, „Самосъзнанието“, „Кри­
тиката“, „Единствения“ и „Истинския човек“. Ние при съ ствам е 
на събор на църковните отци. Тъй като тези отци са последните ек­
земпляри от своя род и тъй като тук, да се надяваме, за последен 
път се защищава делото на всевишния, сиреч на абсолютния, заслу­
жава да се състави procès-verbal*56 на пренията.

Ето преди всичко свети Бруно, който лесно може да бъде по­
знат по неговата тояга („стани сетивност, стани тояга", Виганд, 
стр. 130). Неговата глава е увенчана с ореола на „чистата критика“ 
и преизпълнен от презрение към света, той се облича в своето „са­
мосъзнание“. Той „съкруши религията в нейната цялост и държа­
вата в нейните прояви“ (стр. 138), като извърши насилие над поня­
тието „субстанция“ в името на всевишното самосъзнание. Развали­
ните на църквата и „отломките“ на държавата лежат в краката му, 
докато погледът му „поваля“ „масата“ в праха. Той е подобен на 
бога, няма нито баща нито майка, той е „свое собствено творение, 
свое собствено изделие“ (стр. 136). С една дума, той е „Наполеон“

*56 -  протокол. Ред.



на духа, той по дух е  „Наполеон“. Неговите духовни упражнения се 
състоят в това, постоянно да „се вслушва в самия себе си, и това 
самопостигане му дава тласък към самоопределение“ (стр. 136); в 
резултат на такова уморително самопротоколиране той явно сла­
бее. Той „се вслушва“ не само в самия себе си -  от време на вре­
ме той „се вслушва“, както ще видим, още и в списание „Westphá
lisches Dampfboot“22.

Срещу него стои свети Макс, чиито заслуги към царството бо­
жие се състоят в това, че той по собствените му думи е констатирал 
и доказал -  на около 600 печатни страници -  своето тъждество 
със себе си, доказал е, че той не е кой да е, не е  някой си „Иван 
или Петър“, а е именно свети Макс и никой друг. За неговия ореол 
и за другите му отличителни знаци може да се каже само, че т е  са 
„неговият предмет и затова негова собственост“, че те са „единстве­
ни“ и „несравними“ и че са „неизразими“ (стр. 148). Той едновре­
менно е „фраза“ и „собственик на фразата“, едновременно е Санчо 
Панса и Дон Кихот. Неговите аскетични упражнения се състоят в 
скръбни мисли за липсата на мисли, в изложени на много страници 
съмнения относно несъмненото, в канонизиране на безбожието. Впро­
чем няма защо да се разпростираме върху неговите достойнства, 
защото за всички свойства, които му се приписват -  дори те да са 
повече от имената на бога у мохамеданите, -  той е свикнал да каз­
ва: Аз съм Всичко и още нещо свръх това. Аз съм Всичко на това 
Нищо и Нищо на това Всичко. Той има това предимство пред своя 
мрачен съперник, че притежава известна възвишена „безгрижност" 
и от време на време прекъсва сериозните си размишления с „лику­
ващ критически вик".

Тези двама първомайстори на светата инквизиция извикват на 
съд еретика Фойербах, като му предявяват тежко обвинение в гно
стицизъм. Еретикът Фойербах -  разразява се в гръмовита реч све­
ти Бруно -  държи в ръцете си hyle*57, субстанцията, и отказва да 
я предаде, за да не се отрази в нея моето безкрайно самосъзнание. 
Самосъзнанието трябва да броди като призрак, докато не поеме об­
ратно в себе си всички неща, които произтичат от него и се вливат 
в него. И ето, то вече е  погълнало целия овят освен тази hyle, суб­
станцията, която гностикът Фойербах здраво държи под ключ и не 
иска да предаде.

Свети Макс обвинява гностика, че се съмнява в догмата, въз­
вестена от неговата, на свети Макс, уста -  догмата, според която 
„всяка гъска, всяко куче, всеки кон“ е „съвършеният и дори -  ако 
някой предпочита превъзходната степен -  най-съвършеният човек“

*57 - първична, още безформена материя. Ред.



(Виганд, стр. 18723: „На гореспоменатия не липсва дори най-малката 
частица от онова, което прави човека човек. Разбира се, същото се 
отнася и до всяка гъска, до всяко куче, до всеки кон“).

Освен излагането на тези важни обвинения се изрича още и при­
съда по делото, възбудено от двамата светии срещу Мозес Хес, и по 
делото, възбудено от свети Бруно срещу авторите на „Светото се­
мейство“. Но тъй като тези обвиняеми бяха заети по това време „с 
дела от мира cero“ и поради това не се явиха пред santa casa24, те 
са осъдени задочно на вечно изгнание от царството на духа, докато 
трае техният земен живот.

В заключение и двамата първомайстори отново кроят някакви 
странни интриги помежду си и един срещу друг*58.

*58 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „В дълбочината на сцената се поя­
вява Dottore Graziano25, иначе Арнолд Руге, във вид на необикновено хитро
умна и политическа глава" (Виганд. стр. 192)". Ред.



СВЕТИ БРУНО 

I. „ПОХОД“ СРЕЩУ ФОЙЕРБАХ

Преди да се обърнем към тържественото обяснение, в което 
Бауеровото самосъзнание влиза със самото себе си и със света, ние 
трябва да издадем една тайна. Свети Бруно нададе вик и разпали 
война само затова, защото трябваше да „осигури“ самия себе си и 
своята застояла, прокиснала Критика срещу неблагодарната забра­
ва на публиката -  само затова, защото трябваше да покаже, че 
и при изменилите се условия на 1845 г. Критиката непреклонно е 
останала равна на самата себе си и неизменна. Той написа втория 
том на „Правото дело и своето собствено дело“26; той защищава 
своята собствена територия, той се сражава pro aris et focis*1. Но 
като истински теолог той прикрива тази самоцел с привидността, че 
иска да „характеризира“ Фойербах. Бедният Бруно съвсем беше за­
бравен, както най-добре доказа това полемиката между Фойербах и 
Щирнер, в която той съвсем не беше взет под внимание. Именно 
поради това той се залови за тази полемика, за да може да провъз­
гласи своя антагонизъм по отношение на двамата антагонисти, да 
се обяви за тяхно висше единство -  за светия дух.

Свети Бруно открива своя „поход“ с артилерийски огън по 
Фойербах, c’est-à-dire*2, с подобреното и разширено издание на 
една статия, която вече фигурираше в „Norddeutsche Blätter“. Фойер­
бах се посвещава в рицар на „субстанцията", за да може да очер­
тае по-релефно Бауеровото „самосъзнание“. Пред това превъплъ­
щение на Фойербах, което се било доказвало от всички съчинения 
на последния, нашият свят мъж скача от книгите на Фойербах за

*1 -  буквално: за олтарите и огнищата; в преносен смисъл: за своя дом 
и покрив, за своето собствено дело. Ред.

*2 -  тоест. Ред.



Лайбниц и Бейл изведнъж към „Същност на християнството“, като 
прескача статията срещу „позитивните философи“ в „Hallische 
Jahrbücher“27. Това „недоглеждане“ е „напълно уместно“. Работата 
е там, че във въпросната статия Фойербах разкрива в противовес 
на позитивните представители на „субстанцията“ цялата мъдрост 
на „самосъзнанието“ във време, когато свети Бруно още се отдава­
ше на спекулативни размишления за непорочното зачатие.

Едва ли е нужно да се споменава, че свети Бруно все още пре­
пуска на своя старохегелиански боен кон. Чуйте първите фрази на 
най-новите му откровения от царството божие:

„Хегел съедини в едно субстанцията на Спиноза и Фихтевото Аз; в един­
ството на двете, в съединението на тези противоположни сфери и т. н. се съ­
стои своеобразният интерес на Хегеловата философия, но заедно с това и ней­
ната слабост. Това противоречие, в което блуждаеше Хегеловата система, тряб­
ваше да бъде разрешено и унищожено. Но той можеше да осъществи това само 
защото постановката на въпроса: как се отнася самосъзнанието към абсолют­
ния дух. . .  беше направена завинаги невъзможна. Това можеше да бъде на­
правено в две направления. Или самосъзнанието трябва отново да изгори в 
пламъка на субстанцията, т. е. трябва да се установи и запази чистата субстан
циалност, или трябва да бъде показано, че личността е творецът на своите ат­
рибути и на своята същност, че на понятието личност изобщо е присъщо да 
полага себе си“ („понятието“ или „личността“?) „ограничено и отново да сне­
ма това ограничение, което личността полага по силата на своята всеобща същ­
ност, защото тъкмо тази същност е само резултат на вътрешното саморазлича
ване иа личността, на нейната дейност“ (Виганд, стр. 87, 88).

Хегеловата философия беше характеризирана в „Светото семей­
ство" (стр. 220)28 като единство на Спиноза и Фихте и същевремен­
но беше подчертано противоречието, което се съдържа в това. Спе­
цифичната особеност на свети Бруно се състои в това, че той, за 
разлика от авторите на „Светото семейство“, смята въпроса за от­
ношението на самосъзнанието към субстанцията не за „спорен въ­
прос в пределите на Хегеловата спекулация“, а за световноистори­
чески и дори за абсолютен въпрос. Това е единствената форма, в 
която той може да изразява колизиите на съвременността. Той дей­
ствително вярва, че победата на самосъзнанието над субстанцията 
има най-съществено влияние не само върху европейското равнове­
сие, но и върху цялото бъдещо развитие на въпроса за Орегон29. 
Доколко от това зависи отм ен ян ето  на житните закони в Англия, 
засега още е малко известно.

Абстрактният и задоблачен израз, в който у Хегел се отразя­
ва -  в изопачен вид -  действителната колизия, придобива за тази 
„критическа“ глава значение на самата действителна колизия. Бру­
но приема спекулативното противоречие и противопоставя едната 
му част на другата. Философската фраза за действителния въпрос 
е за него самият действителен въпрос. У него следователно на



едната страна вместо действителните хора и тяхното действително съз­
нание за обществените им отношения, които им противостоят ка­
то нещо привидно самостоятелно, намираме голата абстрактна фра­
за: самосъзнанието, така както вместо действителното производст­
во у него фигурира станалата самостоятелна дейност на това съз­
нание; а на другата страна вместо действителната природа и дей­
ствително съществуващите социални отношения -  философско свеж­
дане в едно на всички философски категории или назоваване на тези 
отношения с фразата: субстанцията; защото Бруно заедно с всички 
философи и идеолози погрешно приема мислите, идеите, станалия 
самостоятелен мисловен израз на съществуващия свят за основа на 
този съществуващ свят. От само себе си се разбира, че с тези две 
абстракции, станали безсмислени и безсъдържателни, той може да 
прави всевъзможни фокуси, без да знае решително нищо за дей­
ствителните хора и за техните отношения. (Виж освен това какво е 
казано за субстанцията в раздела за Фойербах и по повод на „ху­
манния либерализъм“ и на „Светията“ в раздела за свети Макс.) 
За да разреши противоречието на спекулацията, той следователно 
не напуска спекулативната почва; той маневрира, оставайки си на 
тази почва, и сам стои на специфично Хегелова почва още толкова 
здраво, че отношението на „самосъзнанието“ към „абсолютния дух“ 
все още не му дава покой. С една дума, тук пред нас е онази фи­
лософия на самосъзнанието, която беше възвестена в „Критика на 
синоптиците“, осъществена в „Разкритото християнство“, и колко
то и жалко да е  това, отдавна предусетена в Хегеловата „Феноме­
нология“30. Изчерпателен разбор на тази нова философия на Бауер 
беше даден в „Светото семейство“ на стр. 220 и сл. и 304- 30731. 
Свети Бруно обаче се измайсторява още да окарикатури самия себе 
си, като промъква контрабандно „личността“, за да получи възмож­
ност да изобрази заедно с Щирнер отделния индивид като негово 
„собствено изделие“, а Щирнер -  като изделие на Бруно. Тази 
крачка напред заслужава да бъде отбелязана накратко.

Преди всичко нека читателят сравни тази карикатура с нейния 
оригинал, с обяснението на самосъзнанието в „Разкритото христи­
янство“, стр. 113, а след това нека сравни това обяснение с  неговия 
първообраз, с Хегеловата „Феноменология“, стр. 575, 583 и др.“ (И 
двете места са препечатани в „Светото семейство“, стр. 221, 223, 
22432.) Но да се обърнем към карикатурата: „Личност изобщо“! 
„Понятие“! „Всеобща същност“! „Да полагаш себе си ограничено 
и отново да снемаш това ограничение“! „Вътрешно саморазлича
ване“! Какви грамадни „резултати“! „Личност изобщо“ е или „изоб­
що“ безсмислица, или абстрактното понятие за личност. Следова­
телно на „понятието“ за понятието за личност е свойствено „да се



полага ограничено“. Веднага след това личността полага това огра­
ничение, съдържащо се в „понятието“ за нейното понятие, „по си­
лата на своята всеобща същност“. И след като тя отново е снела 
това ограничение, оказва се, че „тъкмо тази същност“ е само „ре­
зултат на вътрешното саморазличаване на личността“. Целият гран­
диозен резултат на тази дълбоко обмислена тавтология се свежда сле­
дователно до отдавна известния Хегелов фокус на саморазличава
нето на човека в мисленето, саморазличаване, което нещастният 
Бруно упорито възвестява като единствената дейност на „личност­
та изобщо“. Вече измина доста много време, откакто на свети Бру­
но бе разяснено, че няма никакъв смисъл една „личност“, чиято дей­
ност се ограничава с тези станали вече тривиални логически скоко­
ве. Същевременно приведеното място съдържа наивното признание, 
че същността на Бауеровата „личност“ е понятието за едно поня­
тие, абстракцията от една абстракция.

Критиката, на която Бруно подлага Фойербах -  доколкото тя 
е нова, -  се ограничава с това, да представя лицемерно упреците 
на Щирнер по адрес на Фойербах и Бауер като упреци на Бауер 
по адрес на Фойербах. Така например той твърди, че „същността 
на човека е същност изобщо и нещо свето“, че „човекът е бог на 
човека“, че човешкият род е „абсолютното“, че Фойербах разделя 
човека, „на Аз, свързано със същността, и Аз, несвързано със същ­
ността“ (макар че Бруно постоянно обявява абстрактното за съв­
падащо със същността и като противопоставя Критиката и масата, 
си представя това разделяне много по-чудовищно, отколкото Фойер­
бах), че борбата следва да се води срещу „предикатите на бога“
 т. н. По въпроса за користната и безкористна любов Бруно, поле

мизирайки с Фойербах, преписва от Щирнер почти дословно цели 
три страници (стр. 133- 135), както и твърде нескопосно копира 
фразите на Щирнер: „всеки човек е свое собствено творение“, „исти­
ната е призрак“ и т. н. При това „творението“ се превръща у Бруно 
в „изделие“. Ние ще се върнем пак на това, как свети Бруно екс­
плоатира Щирнер.

И така, първото, което открихме у свети Бруно, това е посто­
янната му зависимост от Хегел. На неговите бележки, преписани от 
Хегел, ние, разбира се, няма да се спираме повече. Ще приведем 
още само няколко места, от които ще стане ясно как непоколебимо 
е повярвал той в могъществото на философите и как споделя тях­
ната илюзия, че едно изменено съзнание, една нова отсенка в тъл­
куванието на съществуващите отношения може да преобърне целия 
съществуващ досега свят. Преизпълнен с тази вяра, свети Бруно 
си издава чрез един от своите ученици в IV том на Вигандовия три
месечник, стр. 27, атестацията, че неговите приведени по-горе



фрази за личността, които той провъзгласява в III том, представля­
ват „светоразтърсващи мисли“.

Свети Бруно казва (Виганд, стр. 95):
„Философията никога не е била нещо друго освен теология, доведена до 

своята най-обща форма, до своя най-разумен израз“.

Това място, насочено срещу Фойербах, е почти дословно пре­
писано от Фойербаховата „Философия на бъдещето“ (стр. 2):

„Спекулативната философия е истинска, последователна, разумна тео
логия“.

Бруно продължава:
„Самата философия в съюз с религията винаги се е стремила към абсо­

лютната несамостоятелност на индивида и действително я е осъществила, като 
е изисквала и се е стремила да разтвори единичния живот във всеобщия, да 
разтвори акциденцията -  в субстанцията, човека -  в абсолютния дух“.

А нима „философията“ на Бруно не „изисква“ -  „в съюз с“ 
Хегеловата и в неговото все още продължаващо незаконно общуване 
с теологията -  „разтваряне на човека“ в представата на една от 
неговите „акциденции“, в представата на самосъзнанието като „суб­
станция“ -  нима тя не „изисква“ това, макар и да не се „стреми 
към него“? От цялото това място се вижда с каква радост „елей
но-красноречивият“ църковен отец все още изповядва своята „све
торазтърсваща“ вяра в тайнствената мощ на светите теолози и фи­
лософи. Разбира се, в интерес на „правото дело на свободата и на 
своето собствено дело“.

На стр. 105 нашият богобоязлив мъж има безсрамието да уп­
реква Фойербах в това, че

„Фойербах е направил от индивида, от обезчовечения човек на христия н
ството, не човек, не истинския“(!), „действителния“(!!) „личния“(!!!) „човек“ 
(тези предикати дължат своя произход на „Светото семейство“ и на Щирнер), 
„а скопения човек, роба“,

и със самото това да твърди между другото безсмислицата, че той, 
свети Бруно, можел да прави хора с главата си.

По-нататък ние четем пак там:
„У Фойербах индивидът трябва да се подчинява на рода, да му служи. 

Родът, за който говори Фойербах, това е абсолютът на Хегел, и той също така 
никъде не съществува.“

Тук, както и на всички други места, свети Бруно се е покрил 
със славата, че е поставил действителните отношения на индивиди­
те в зависимост от философското им тълкуване. Той няма и най- 
малко понятие за това, в каква връзка със съществуващия свят се



намират представите на Хегеловия „абсолютен дух“ и Фойербахо
вия „род“.

На стр. 104 светият отец намира за страшно скандална ереста, 
посредством която Фойербах превръща божественото триединство 
на разума, любовта и волята в нещо „съществуващо в индивидите 
и господстващ о над тях“, като че ли в наше време всички за­
ложби, всяко влечение, всяка потребност не се утвърждават като 
сила, „съществуваща в индивида и господстващ а над него“, щом 
обстоятелствата п реп ятстват  за нейното задоволяване. Ако све­
тият отец Бруно п о ч у вства  например глад, без да има средства 
да го утоли, то дори неговият стомах ще стане сила, „съществува­
ща в него и господстващ а над него“. Грешката на Фойербах се 
състои не в това, че той установи този факт, а в това, че той идеа
листично му придаде самостоятелност, вместо да го разглежда като 
продукт на определено, преходно стъпало на историческото раз­
витие.

Стр. 111: „Фойербах е роб и неговата робска натура не му позволява да 
осъществи делото на човек, да познае същността на религията“ (хубаво „дело 
на човек“!). . .  „Той не познава същността на религията, защото не знае моста, 
по който може да стигне до и з т о ч н и к а  на религията.“

Свети Бруно все още сериозно вярва, че религията има собстве­
на „същност“. А що се отнася до „моста“, „по който“ се стига до 
„източника на религията“, този магарешки мост*3 непременно трябва 
да бъде аквадукт. Свети Бруно същевременно се установява като 
забавно модернизиран и благодарение на моста пенсиониран Харон, 
искайки като tollkeeper*4 полагащото му се halfpenny*5  от всеки, 
който минава по моста, водещ в призрачното царство на религията.

На стр. 120 светецът бележи:
„Как би могъл Фойербах да съществува, ако не съществуваше истината 

и ако истината беше само призрак“ (Щирнер, помогни!), „от който човекът се 
боеше досега?“

„Човекът“, който се бои от „призрака“ на „истината“, не е ни­
кой друг освен самия достопочтен Бруно. Още десетина стр аници 
преди това, на стр. 110, пред лицето на „призрака“ на истината той 
нададе следния светоразтърсващ вик на ужас:

„Истината, която сама по себе си не се среща никъде като готов обект и 
която само в развитието на личността се разгръща и възхожда към единството“.

*3 В оригинала игра на думи: Eselsbrücke (магарешки мост) означава 
помагало за слаби или лениви ученици. Ред.

*4 -  събирач на данъци. Ред.
*5  -  половин пени. Ред.



И така, тук не само истината -  този призрак -  е превърната 
в лице, което се разгръща и възхожда към единството, но и освен 
това този фокус подобно на тениите е направен вън от нея, в ня­
каква трета личност. За предишната любовна връзка на светия мъж 
с истината, когато той беше още млад и в него бушуваха все още 
въжделенията на плътта, виж „Светото семейство“, стр. 115 и сл.33

Колко очистен от всякаква плътска похот и светски въжделения 
се явява сега оветият мъж показва неговата разпалена полемика 
срещу Фойербаховата сетивност. Бруно съвсем не се обявява срещу 
крайно ограничения начин, по който Фойербах признава сетивността. 
Несполучливият опит на Фойербах -  вече като опит да изскочи из 
идеологията -  е грях в неговите очи. Разбира се! Сетивността е по­
хот на очите, похот на плътта и високомерие, ужас и мерзост пред 
лицето на господа! Нима не знаете, че плътските помисли са смърт, 
а духовните помисли са живот и мир; защото плътските помисли са 
вражда към Критиката и всичко плътско е от мира cero; и нима не 
знаете, че е писано: Делата на плътта са известни, те са прелюбоде­
яние, блудство, нечистота, разврат, идолопоклонство, магьосничест­
во, вражда, кавги, завист, гняв, разпри, разногласия, нечестиви шай
ки, ненавист, убийства, пиянство, лакомия и тем подобни. Предсказ­
вам ви, както и преди ви предсказвах, че онези, които вършат подоб­
ни дела, няма да наследят царството на Критиката; но горко им, з а ­
щото те вървят по пътя на Каин, в своята жажда за наслаждения те 
се предават на заблудата на Валаам и вдигайки бунтове, загиват ка­
то Корей. Тези нечестивци се угояват, като без страх изяждат вашите 
дарове. Това са безводни облаци, носени от вятъра, голи, безплодни 
дървета, дважди умрели и изтръгнати с корена, това са свирепи мор­
ски вълни, които бълват собствените си срамоти, блуждаещи звезди, 
осъдени на веки веков на мрак и тъма. Защото ние сме чели, че в по­
следните дни ще настъпят страшни времена, ще се появят хора, кои­
то имат високо мнение за себе си, хулители, развратници, обичащи 
сластолюбието повече от Критиката, главатари на шайки -  с една 
дума, роби на плътта. От такива се гнуси свети Бруно, който има ду­
ховни помисли и ненавижда греховната обвивка на плътта; и затова 
той проклина Фойербах, когото смята за главатар на шайката, като 
го оставя зад вратата, където има кучета и магьосници, прелюбодейци 
и убийци. „Сетивност“ -  пфу, мръсотия! Тя не само поваля светия 
църковен отец в най-жестоки гърчове, но и го довежда дори дотам, 
че той започва да пее и на стр. 121 пее „песента на края и края на 
песента“. Сетивност -  знаеш ли ти, нещастнико, какво е това сетив­
ност? Сетивността, това е „тояга“ (стр. 130). Обхванатият от гърчо­
ве свети Бруно се бори на едно място дори с една от своите собстве­
ни тези, както някога Яков се е борил с бога, само с тази разлика, че



бог навяхнал бедрото на Яков, а светият епилептик изкъртва всички 
членове и сухожилия на своята теза и така разяснява тъждеството 
на субекта и обекта с няколко поразителни примери:

„Нека Фойербах казва каквото желае. . .  той все пак „унищожава“( !) „Чо­
века, защото превръща думата човек в гола фраза. . .  защото той не прави“(!) 
„и не твори(!) „Човека изцяло, а въздига цялото човечество в абсолют, защото 
той плюс всичко това обявява за орган на абсолютното не човечеството, а се­
тивото и признава за абсолютно, несъмнено, непосредствено достоверно обекта 
на сетивата, на съзерцанието, на усещането, с една дума -  сетивното“, с което 
Фойербах -  такова е мнението на свети Бруно -  „макар и да може да раз­
друса въздушните слоеве, не може да унищожи явленията на човешката същ­
ност, защото неговата най-съкровена“(!) „същност и неговата животворяща ду­
ша вече разрушава външния“(!) „звук и го прави празен и дрезгав“ (стр. 121).

Свети Бруно сам ни дава макар и тайнствено, но решително обя­
снение за причините на своята вражда към сетивността:

„Като че ли моето Аз не притежава също този определен пол, единствен 
в сравнение с всички други, и тези определени единствени полови органи“. (Ос­
вен своите „единствени полови органи“ този юнак притежава още особен „един­
ствен пол“!)

Този единствен пол е пояснен на стр. 121 в смисъл че
„сетивността, изсмукваща като вампир целия мозък и цялата кръв от жи­

вота на човека, е непреодолимата преграда, натъкнал се на която, човек неиз­
бежно си нанася смъртен удар“.

Но и най-светият не е чист! Всички те са грешници и са лише­
ни от славата, която би трябвало да имат пред „самосъзнанието“. 
Лекомислените писания на еретика Фойербах навеждат свети Бру­
но -  когато в полунощ си блъска главата в самотната килия над 
„субстанцията“ -  на мисълта за жената и женската красота. Вне­
запно погледът му се помрачава; чистото самосъзнание се осквер
нява и греховната сетивна фантазия обсажда изплашения критик със 
сладострастни образи. Духът е бодър, но плътта -  немощна. Бру­
но се препъва, той пада, той забравя, че е властта, която „със своята 
сила свързва, освобождава и госп одства над света“, че тези изча­
дия на неговата фантазия са „дух от неговия дух“; той губи всякак­
во „самосъзнание“ и опиянен бъбри дитирамб за женската красота, 
за нейната „изнеженост, мекота, женственост“, дитирамб за „разкош­
ните закръглени членове“ и за „трептящото, люлеещо се, кипящо, бу­
шуващо и шипящо вълнообразно телосложение“ на жената. Невин­
ността обаче винаги се издава, дори там, където тя греши. Кой не 
знае, че „трептящото, люлеещо се, вълнообразно телосл о ж е н и е "  
е нещо, което никое око никога не е видяло, никое ухо никога не е 
чуло? Затова -  по-тихо, мила душо, духът скоро ще вземе връх над 
метежната плът и ще постави пред кипящите страсти непреодолима



„преграда“, „натъкнали се на която“, те скоро ще си нанесат“ 
„смъртен удар“.

„Фойербах“ -  светията най-после е стигнал до това с помощта на крити­
ческо разбиране на „Светото семейство“ -  „е пропит от хуманизъм и разложен 
под негово влияние материалист, т. е. материалист, който не е в състояние да 
издържи пребиваването на земята и на нейното битие“ (свети Бруно познава 
битие на земята, което се отличава от земята, и знае как трябва да се постъпи, 
за да „се издържи пребиваването на битието на земята“!), „но иска да се оду­
хотвори и да възлезе на небето; Фойербах с хуманист, който не може да мисли 
и да изгради духовен свят, а е обременен от материализма и т. н.“ (стр. 123).

Както хуманизмът у свети Бруно, ако съдим по тези думи, се съ­
стои в „мисленето“ и в „изграждането на духовен свят“, така и ма­
териализмът се състои в следното:

„Материалистът признава само наличната, действителната същност, ма­
терията“ (като че ли човекът с всичките му свойства, включително и мисле­
нето, не е „налична, действителна същност“) и я признава като дейно разгръща­
ща и осъществяваща себе си в множеството -  като „природа“ (стр. 123).

Най-напред материята е налична действителна същност, но само 
в себе си, в скрит вид; едва когато „дейно разгръща и осъществява 
себе си в множеството“ (една „налична действителна същност“ „се 
осъществява"!!), едва тогава тя става природа. Най-напред същест­
вува понятието за материята, абстракцията, представата и тази по­
следната се осъществява в действителната природа. Дословно Хеге­
ловата теория за предсъществуванието на категориите, на които е 
придадена творческа сила. От тази гледна точка става напълно по­
нятно, че свети Бруно неправилно взема философските фрази на ма­
териалистите относно материята за действително ядро и съдържание 
на техния мироглед.

2. РАЗМИШЛЕНИЯ НА СВЕТИ БРУНО 
ЗА БОРБАТА МЕЖДУ ФОЙЕРБАХ И ЩИРНЕР

И така, след като казва няколко тежки думи по адрес на Фойер­
бах, свети Бруно започва да се вглежда в борбата между него и 
Единствения. Първото, с което той изразява своя интерес към тази 
борба, е една издигната в метод трикратна усмивка.

„Критикът неудържимо върви по своя път, уверен в победата и победо­
носен. Него го клеветят -  той се усмихва. Обявяват го за еретик -  той се ус­
михва. Старият свят се готви за кръстоносен поход срещу него -  той се ус­
михва."



И така свети Бруно -  ние току-що чухме това -  върви по своя 
път, но върви не така, както другите хора, а с критическа крач­
ка, той извършва това важно дело с усмивка.

„Усмихне ли се, на лицето му се появяват повече линии, отколкото на кар­
тата с двете Индии. Може да се случи някоя госпожица да му удари плесница 
и ако тя направи това, той ще се усмихва и ще смята това за голямо изкуст­
во“34 -  като Малволио у Шекспир.

Самият свети Бруно дори пръст не помръдва, за да опровергае 
двамата си противници, той знае по-удобен начин да се отърве от 
тях, той ги предоставя -  divide et impera*6 -  на техния собствен 
спор. На Щирнер той противопоставя Фойербаховия Човек (стр. 
124), а на Фойербах -  Щирнеровия Единствен (стр. 126 и с л .); той 
знае, че те са ожесточени един срещу друг като двете котки от Кил
кени в Ирландия, които целите се изяли една друга, така че на­
края от тях останали само опашките. Над тези именно опашки све­
ти Бруно изрича своята присъда, като заявява, че те са „субстан­
ция" и следователно са навеки проклети.

Като противопоставя Фойербах и Щирнер, той повтаря също­
то, което Хегел е казал за Спиноза и Фихте, представяйки, както 
е известно, пунктираното Аз като една и при това най-здрава стра­
на на субстанцията. Колкото и да беснееше Бруно преди срещу его­
изма, като го заклейми дори като odor specificus*7 на масата, това 
не му пречи на стр. 129 да з а и м с т в а  от Щирнер егоизма, само че 
това трябва да бъде „не Максщирнеров“, а, разбира се, Брунобау
еров егоизъм. Той заклеймява Щирнеровия егоизъм с моралното 
петно, „че неговото Аз се нуждае за поддържане на своя егоизъм 
от лицемерие, от лъжа, от външно насилие“. В останалото той вяр­
ва (виж стр. 124) в критическите чудеса на свети Макс и вижда в 
неговата борба (стр. 126) „действителен стремеж да се унищожи 
субстанцията из основи“. Вместо да вникне в Щирнеровата крити­
ка на Бауеровата „чиста критика“, той твърди на стр. 124, че кри­
тиката на Щирнер е също така неопасна за него, както и всяка 
друга критика, „защото той именно бил въплътеният критик“.

В края на краищата свети Бруно опровергава и двамата, све­
ти Макс и Фойербах, като прилага почти дословно към Фойербах и 
Щирнер една антитеза, която Щирнер прокарва между критика и 
догматика Бруно Бауер.

Виганд, стр. 138: „Фойербах противопоставя себе си на Единствения и 
с това"(!) „му противостои. Той е комунист и иска да бъде такъв. Единственият 
е егоист и трябва да бъде такъв; първият е светия, вторият -  мирянин, първият

*6 -  разделяй и владей. Ред.
*7 -  специфична миризма. Ред.



е добър, вторият -  лош, първият е бог, вторият -  човек. Но и двамата са 
догматици."

Следователно цялата работа е в това, че той упреква и двама­
та в догматизъм.

„Единственият и неговата собственост“, стр. 194: „Критикът се бои да не 
изпадне в догматизъм или да не издига догми. Разбира се, той би се превърнал 
тогава от критик в неговата противоположност, в догматик, той, който като кри­
тик беше добър, би станал лош, или би се превърнал от безкористен“ (кому­
нист) в егоист и т. н. Долу догмите! -  това е неговата догма.“

3. СВЕТИ БРУНО ПРОТИВ АВТОРИТЕ НА „СВЕТОТО СЕМЕЙСТВО“

След като се справя по посочения начин с Фойербах и Щирнер 
и „след като отрязва на Единствения всяка възможност за по-ната­
тъшно развитие“, свети Бруно се обръща сега срещу немските ко­
мунисти, които се били опирали на Фойербах, и особено срещу ав­
торите на „Светото семейство“. Изразът „реален хуманизъм“, кой­
то той срещнал в предговора към това полемично съчинение, е глав­
ната основа на неговата хипотеза. Той, разбира се, ще си спомни 
следното място от библията:

„И аз не можех да говоря с вас, братя, като с духовни, а като с плътски“ 
(в разглеждания от нас случай работата стоеше тъкмо наопаки), „като с мла­
денци во Христа. Аз ви храних с мляко, а не с твърда храна, защото вие още 
не можехте да я приемете“ (Първо послание към коринтяните, 3, 1- 2).

Първото впечатление, което „Светото семейство“ е направило 
на достопочтения църковен отец, е впечатлението на дълбока скръб 
и сериозна, добросърдечна печал. Единствената добра страна на 
книгата -  че тя

„показа какво неизбежно трябваше да стане Фойербах и каква позиция 
може да заеме неговата философия, ако желае да се бори срещу критиката“ 
(стр. 138),

че тя следователно така непринудено съедини „желая“ с „мога“ 
и „трябва“, тази добра страна не може все пак да изкупи множест­
вото ѝ печални страни. Фойербаховата философия, която тук ко­
мично е взета за предпоставка,

не смее и не може да разбере критика, не смее и не може да знае и да 
познае критиката в нейното развитие, не смее и не може да знае, че по отно­
шение на всичко трансцендентно критиката е непрестанна борба и победа, не­
прекъснато унищожаване и създаване, единствено“(!) „творческо и произ­
веждащо начало. Тя не смее и не може да знае как е работил и още продъл­
жава да работи критикът, за да признае и направи“ (!) „трансценденталните



сили, които досега смазваха човечеството и не му даваха да диша и живее, то­
ва, което те са в действителност, т. е. дух от духа, съкровено от съкровеното, 
родно“ (!), израснало от родната почва и на нея -  да ги признае и ги на­
прави продукти и творения на самосъзнанието. Тя не смее и не може да знае, 
че единствено критикът и само критикът е съкрушил религията в нейната ця­
лост, държавата в различните и прояви и т. н.“ (стр. 138, 139).

Не е ли това точно копие на стария Йехова, който бяга след 
своя лукав народ, който предпочита да има работа с веселите ези­
чески богове, и вика след него:

„Слушай ме, Израиле, и не затваряй ухото си, Юда! Нима аз не съм гос­
под бог твой, който те изведе от земята Египетска в земята, където тече мляко 
и мед, а ето вие от самата си младост сте правили само зло пред моите очи и 
сте ме огорчавали с делата на моите ръце и сте се обърнали към мене с гръб, 
а не с лице, макар че аз винаги съм ви учил; и сте внесли мръсотия в моя дом, 
за да го оскверните, и сте издигнали капища на Ваал в долината на сина Ено
мов, което а з не съм ви заповядал -  и на ум не ми е идвало, че вие можете 
да направите подобна мръсотия; и аз ви изпратих моя раб Иеремия, към ко­
гото съм обръщал своето слово от тринадесетата година на царствуването на 
Носия, син Амонов, до днес -  и той усърдно ви проповядва двадесет и три го­
дини, но вие не искахте да слушате. Затова господ бог казва: чувал ли е ня­
кой нещо подобно: много мръсотии направи дъщерята Израилева. Защото още 
неуспяла да изтече дъждовната вода, и моят народ ме забравя. О, земя, земя, 
земя, слушай словото господне!“

И така свети Бруно твърди в дълга реч по повод на понятията 
„смея“ и „мога“, че неговите комунистически противници не го би­
ли разбрали. Начинът, по който той изобразява тоя път критиката 
в тази реч, по който превръща предишните сили, потискащи „живо­
та на човечеството“, в „трансцендентни“, а тези трансцендентни си­
ли -  в „дух от духа“, начинът, по който той представя „Критика­
та“ за единствения отрасъл на производството, доказва, че мнимо­
то неразбиране е всъщност разбиране, което не е приятно на Бауер. 
Ние доказахме, че Бауеровата критика е под всяка критика, благо­
дарение на което естествено попаднахме в числото на догматиците. 
Той дори съвсем сериозно ни упреква в дръзко неверие в неговите 
изтъркани фрази. Цялата митология на самостоятелните понятия 
начело с гръмовержеца Зевс -  самосъзнанието, отново минава тук 
в церемониален марш със „звъна от фрази на цял еничарски орке­
стър от тривиални категории“ („Literatur-Zeitung“, ср. „Светото 
семейство“, стр. 23435). Начело ш е с т в а ,  разбира се, митът за съ­
творението на света, т. е. за тежката „ра б о т а “ на критика, която 
е „единственото творческо и произвеждащо начало, непрестанна бор­
ба и победа, непрекъснато унищожаване и създаване“, „работа се­
га“ и „работа в миналото“. Нещо повече, достопочтеният отец уп­
реква „Светото семейство“ даже в това, че разбрало „Критиката“ 
така, както той сам я разбира в настоящата реплика. След като



въдворява „субстанцията“ „обратно и я захвърля в родната ѝ обител, 
в самосъзнанието, в сферата на критикуващия“ (а след „Светото 
семейство“ също) „и на критикувания човек“ (тук самосъзнанието 
играе, както изглежда, ролята на идеологически килер за вехтории), 
той продължава:

„Тя“ (мнимата Фойербахова философия) „не смее да знае, че критиката 
и критиците през цялото време на тяхното съществуване“ (!) „са насочвали и 
творили историята, че дори техните противници и всички движения и пориви 
на съвременността са тяхно творение, че те единствени държат властта в свои­
те ръце, защото тяхната сила е в тяхното съзнание и защото черпят мощта от 
самите себе си, от своите дела, от критиката, от своите противници, от своите 
творения; че едва с акта на критиката се освобождава човекът, а с това и хо­
рата, създава се“ (!) „човекът, а с това и хората“.

И така, критиката и критиците са преди всичко два съвсем раз­
лични, намиращи се вън един от друг и д ей ств ащ и  субекти. Кри­
тикът е субект, различен от критиката, както и критиката е субект, 
различен от критика. Та нали олицетворената критика, критиката 
като субект, е именно „критическата критика“, срещу която се обя­
ви „Светото семейство“. „Критиката и критиците през цялото вре­
ме на тяхното съществуване са насочвали и творили историята.“ 
Ясно е, че те не са могли да правят това „през цялото време, ко­
гато“ не са „съществували“, и също тъй ясно е, че „през цялото вре­
ме на тяхното съществуване“ те по своему са „творили историята“. 
Накрая свети Бруно стига дотам, че „смее и може“ да ни съобщи 
едно от най-дълбоките откровения относно мощта на критиката, коя­
то съкрушава държавата, а именно откровението, че „критиката и 
критиците държат властта в свои ръце, защото“ (много хубаво „за­
щото“!) „тяхната сила е в тяхното съзнание“, и, второ, че тези ве­
лики фабриканти на историята „държат властта в свои ръце“, за­
щото „черпят мощта от самите себе си и от критиката“ (т. е. пак от 
самите себе си), при което за съжаление все още не е доказано, 
че там вътре, в „самите себе си“, в „критиката“, може изобщо да се 
„почерпи“ нещо. Поне въз основа на собствените думи на критика­
та трябва да се мисли, че едва ли оттам може „да се почерпи“ не­
що освен „захвърлената“ там категория „субстанция“. Най-после 
критиката „черпи“ „от критиката“ още „сила“ за едно съвсем чудо­
вищно оракулско пророчество. А именно тя ни разкрива тайната, 
която беше скрита за нашите бащи и неизвестна на дедите ни, тай­
ната, че „едва с акта на критиката се създава човекът, а с това и 
хората“, докато досега критиката погрешно бе смятана за акт на 
хората, съществували преди нея благодарение на съвсем други ак­
тове. По такъв начин свети Бруно сам е дошъл „в света, от света и 
към света“ благодарение на „критиката“, т. е. чрез g e n e r a t i o



aequivoca*8. Възможно е впрочем всичко това да е само друго тълкува­
ние на следното място от Книгата на битието: И Адам позна, т. е. 
подложи на критика, Ева, своята жена, и тя зачена и т. н.

И така ние виждаме как цялата тази отдавна позната крити­
ческа критика, достатъчно характеризирана още в „Светото семей­
ство“, отново -  и като че ли нищо не се е случило -  се явява пред 
nas с всичките си мошеничества. Няма защо да се чудим на това, за­
щото нали нашият свят мъж сам се оплаква на стр. 140, че „Свето­
то семейство“ „отрязва на критиката всяка възможност за по-на­
татъшно развитие“. С най-голямо негодувание упреква свети Бруно 
авторите на „Светото семейство“, че те с помощта на един химиче­
ски процес са превърнали Бауеровата критика от нейното „течно" 
агрегатно състояние в „кристалично“ състояние.

Следователно „институциите на просията“, „официалното сви­
детелство за пълнолетие“, „сферата на патоса и на гръмоподобните 
аспекти“, „мюсюлманската афектация на понятията“ („Светото се­
мейство“, стр. 2, 3, 436 според критическия „Literatur-Zeitung“) са без­
смислица само докато се схващат „кристалично“; а двадесет и осем­
те исторически грешки, открити в екскурса, който критиката прави 
в областта на „злободневните въпроси на английския живот“, нима 
те, ако погледнем на тях от „течна“ гледна точка, не са грешки? 
Държи ли критиката на това, че от течна гледна точка тя a priori*9 
пророчески е предсказала Науверковия инцидент, след като той от­
давна беше станал пред собствените ѝ очи, а не го е конструирала post 
festum*10? Държи ли тя още на това, че думата maréchal от „кристал
ична“ гледна точка може да означава „ковач“, но от „течна“ във 

всеки случай трябва да означава „маршал“ или че ако при „криста
личното“ разбиране думите „un fait physique“ могат да значат „факт, 
който се отнася до материалната природа“, техният истински, „течен“ 
превод трябва да гласи „факт на физиката“, или че „lа malveillance 
de nos bourgeois juste-milieux“*11. B „течно“ състояние все пак значи 
„безгрижието на нашите добри бюргери“? Държи ли тя на това, че 
от „течна“ гледна точка „дете, което не става на свой ред баща или 
майка, е по своята същност дъщеря“? Че някой може да има за зада­
ча „да изобрази като че ли последната скръбна сълза на минало­
то“? Че различните портиери, „лъвове“, гризетки, маркизи, мошеници 
и дървени врати в Париж в своята „течна“ форма не са нищо друго

*8 -  зараждане от само себе си. Ред.
*9 -  независимо от опита; тук в смисъл: предварително. Ред.

*10 -  след празника, т. е. след като събитието е станало, със задна 
дата. Ред

*1 1  -  злата воля на нашите буржоа, които се придържат о златната 
среда. Ред.



освен фази на тайнството, „на понятието на което изобщо е присъщо 
да се полага ограничено и отново да снема това ограничение, в което 
това тайнство се изразява благодарение на всеобщата си същност, 
защото тъкмо тази същност е само резултат на своето вътрешно само
различаване, на своята дейност“? Че критическата критика в „теч­
ния“ смисъл на тази дума „върви неудържимо по своя път, победо­
носна и уверена в победата“, когато по който и да било въпрос тя 
най-напред твърди, че е разкрила неговото „истинско и всеобщо зна­
чение“, след това признава, че не е искала и не е имала право да 
излезе вън от пределите на критиката“, а в края на краищата за ­
явява, „че би трябвало да направи още една крачка, но тази крач­
ка била невъзможна, защ ото... била невъзможна“ („Светото се­
мейство“, стр 18437)? Че от „течна“ гледна точка „бъдещето все още 
е дело“ на критиката, макар „съдбата и да може да решава, както 
желае", че от течна гледна точка критиката не е извършила нища 
свръхчовешко, когато „влезе в противоречие със своите истински 
елементи, противоречие, което вече е намерило своето разрешение в 
същите елементи"?

Наистина авторите на „Светото семейство“ бяха така лекоми­
слени, че разбраха тези и стотици други фрази като фрази, изразя­
ващи твърда, „кристалична“ безсмислица, но човек трябва да чете 
синоптиците в „течен“ вид, т. е. съгласно смисъла на техните 
автори, а -  пази боже -  не в „кристаличен“ вид, т. е. съгласно  
тяхната действителна безсмислица, за да стигне до истинската 
вяра и да се възхити от хармонията, която цари в домакинството 
на критиката.

„Ето защо Енгелс и Маркс знаят само критиката на „Literatur- 
Zeitung“. Това е съзнателна лъжа, която доказва колко „течно“ е  
чел нашият светия книгата, в която последните му работи са изоб­
разени само като венец на цялата му „работа в миналото“. Но на­
шият църковен отец не е имал спокойствието да чете кристалически, 
защото се бои от своите противници като от конкуренти, които му 
оспорват честта да бъде канонизиран и „искат да го лишат от орео­
ла на святост, за да провъзгласят самите себе си за светии“.

Ще отбележим още мимоходом факта, че според сегашното за­
явление на свети Бруно неговият „Literatur-Zeitung“ съвсем не е 
имал за цел да основе „обществено общество“ или „да изобрази ка­
то че ли последната скръбна сълза“ на немската идеология; той 
също не е преследвал и целта да противопостави най-рязко духа 
на масата и да развие критическата критика в цялата и чистота, а  
само „да изобрази либерализма и радикализма на 1842 г. и техните 
отзвуци в половинчатостта и фризьорството им“, т. е., с други думи, 
да се бори с „отзвуците“ на това, което вече отдавна е заглъхнало.



Tant de bruit pour une omlette!*12 Впрочем именно тук разбирането 
на историята, свойствено на немската теория, се проявява отново в 
своя „най-чист“ вид. 1842 г. се обявява за период на най-големия 
блясък на германския либерализъм, защото тогава философията взе 
участие в политиката. Либерализмът изчезва за критика с прекра­
тяване излизането на „Deutsche Jahrbücher“ и „Rheinische-Zeitung“38, 
органите на либералната и радикалната теория. След това остават 
като че ли само „отзвуците“ -  докато всъщност едва сега, когато 
немската буржоазия изпитва действителна, породена от икономи­
ческите отношения потребност от политическа власт и се стреми да 
задоволи тази потребност, либерализмът придоби в Германия прак­
тическо съществуване и с това -  шансове за успех.

Дълбокото огорчение на свети Бруно от „Светото семейство“ не 
му е позволило да анализира критически това съчинение „от самото 
себе си, чрез самото себе си и със самото себе си“. За да овладее 
своята скръб, той трябваше най-напред да си достави тази книга в 
„течна“ форма. Той намери тази течна форма в обърканата и гъм­
жаща от недоразумения рецензия във „Westphälisches Dampfboot“, 
майската книжка, стр. 206- 214. Всичките му цитати са взети от па­
сажите, цитирани във „Westphälisches Dampfboot“, и не се цитира 
нищо, което не е цитирано в този последния.

Езикът на светия критик също се определя от езика на вестфал
ския критик. Най-напред всички положения, които вестфалецът при­
вежда („Dampfboot“, стр. 206) от предговора, се пренасят в триме
сечника на Виганд (стр. 140- 141). Това пренасяне съставлява глав­
ната част на Бауеровата критика по стария, препоръчан още от Хегел 
принцип:

„Да се разчита на здравия човешки смисъл, а при това -  за да се върви в 
крак с времето и с философията -  да се четат рецензии на философски съчинения, 
а може би и предговорите и встъпителните параграфи към тях, защото послед­
ните дават общите основни положения, към които се свежда всичко, а първи­
те наред с историческите бележки дават и оценка, която именно защото е оцен­
ка, стои над това, което се преценява, по този утъпкан път може да се върви 
по домашен халат; но високото чувство за вечното, святото, безкрайното крачи 
важно в първосвещеническо одеяние по един път“, по който, както видяхме, 
умее „да върви“ и свети Бруно, „събаряйки в праха всичко наоколо“ (Хегел, 
.„Феноменология“, стр. 34).

След няколко цитата от предговора вестфалският критик про­
дължава:

„Така самият предговор води на полесражението, което се открива в книг
ата“, и т. н. (стр. 206).

*12 -  Толкова шум за един омлет! Ред.



Светият критик, пренасяйки същите цитати в тримесечника на 
Виганд, прави по-тънки различия и казва:

„Такава е почвата и такъв е врагът, които са си създали за сражение 
Маркс и Енгелс“.

Вестфалският критик привежда от разбора на критическия те
зис: „работникът нищо не създава“, само резюмиращото заклю­
чение.

Светият критик сериозно мисли, че за тоя тезис не е било каза­
но нищо повече, преписва на стр. 141 вестфалския цитат и се радва 
на откритието, че на критиката били противопоставени само „твър­
дения“.

От това, което беше казано по повод на критическите излияния 
за любовта, вестфалският критик най-напред преписва частично на 
стр. 209 corpus delicti*13, а след това привежда няколко фрази o r  
опровержението без каквато и да било връзка, като се опитва да се 
опре на тях като на авторитетна основа, за да оправдае своята раз­
воднена сладникава сантименталност.

Светият критик на стр. 141- 142 преписва всичко това дослов­
но, фраза по фраза, в същия ред, в който са приведени цитатите у  
неговия предшественик.

Вестфалският критик възклицава над трупа на г. Юлиус Фау
хер: „Такава е съдбата на прекрасното в света!“39

Светият критик смята за невъзможно да завърши своята „теж
ка работа“, без да повтори на стр. 142 съвсем не на място това въз­
клицание.

Вестфалският критик дава на стр. 212 мнимо резюме на разсъж­
денията, насочени в „Светото семейство“ срещу самия свети Бруно.

Светият критик спокойно и дословно преписва тази смет с всич­
ките вестфалски възклицания. На него и през ум не му минава, че 
в цялото това полемично произведение никой никъде не го упреква, 
че „превръща въпроса за политическата еманципация във въпрос за 
човешката еманципация“, че „иска да убие евреите“, че „превръща 
евреите в теолози“, че „превръща Хегел в господин Хинрикс“ и т. н. 
Светият критик доверчиво повтаря брътвежа на вестфалския кри­
тик, че Маркс в „Светото семейство“ изявявал готовност да напише 
схоластично трактатче „в отговор на глупавия самоапотеоз на 
Бауер“. Обаче привежданите от свети Бруно като цитат думи „глу­
пав самоапотеоз“ нито веднъж не се срещат в цялото „Свето семейст­
во“, но затова пък ние ги намираме у вестфалския критик. А спо­
менатото трактатче съвсем не се проектира като отговор на 

*13 - състав на престъплението. Ред.



„самоапологията“ на критиката на стр. 150- 163 на „Светото семейство“, 
а едва в следващия раздел, на стр. 16540, във връзка със световно­
историческия въпрос: „Защо г. Бауер беше принуден да се занима­
ва с политика?“

Накрая, на стр. 143, свети Бурно представя Маркс като „заба­
вен комедиант", следвайки и тук своя вестфалски образец, у когото 
„световноисторическата драма на критическата критика“ се пре­
връща на стр. 213 в „най-забавна комедия“.

Ето така именно противниците на критическата критика „смеят 
и могат“ да „знаят как е работил и още продължава да работи 
критикът"!

4. ПОСЛЕДНО ПРОСТИ НА „М. ХЕС“

"Това, което още не можаха да направят Енгелс и Маркс, завършва го 
М. Хес.“

Такъв е великият, божествен преход, който -  благодарение на 
изследванията на светия мъж върху това, което за евангелистите е 
относително „възможно“ и „невъзможно“ -  толкова здраво е за­
седнал в неговия мозък, че непременно трябва да фигурира, намясто 
или не намясто, във всяка статия на нашия църковен отец.

„Това, което още не можаха да направят Енгелс и Маркс, за ­
вършва го М. Хес.“ -  Но „какво“ именно „Енгелс и Маркс още не 
можаха да направят“? Излиза, ни повече ни по-малко, освен. . .  
да критикуват Щирнер. А защо Енгелс и Маркс „още не можаха“ да 
критикуват Щирнер? На достатъчното основание, че . . .  книгата на 
Щирнер още не беше излязла, когато те пишеха „Светото се­
мейство“.

Тази спекулативна уловка -  да конструира каквото желае и 
да привежда най-разнородни неща в мнима причинна връзка -  е 
влязла действително в плътта и кръвта на нашия светец. Тя дости­
га у него най-пълна безсъдържателност и се изражда във фарсовия 
маниер да произнася тавтологии с важен вид. Така например още в 
„Allgemeine Literatur-Zeitung“ (I, 5) четем:

„Разликата между моята работа и листовете, които изписва например един 
Филипсон“ (значи празните листове, на които пише „например един Филипсон“),

трябва поради това да бъде такава, каквато тя е в действителност“!!!

„М. Хес“, за писанията на когото Енгелс и Маркс не поемат аб­
солютно никаква отговорност, се представя на светия критик като 
толкова забележително явление, че той може само да преписва дъл­
ги пасажи от „Последните философи“ и да отсъди, че „в отделни



точки тази критика не е разбрала Фойербах, или пък“ (о, теология!) 
„че грънците искат да се разбунтуват срещу грънчаря“. Ср. Посла­
ние до римляните, 9, 20- 21. Извършил още веднъж „тежката ра­
бота“ на цитирането, нашият свети критик стига най-после до из­
вода, че Хес преписва Хегел, тъй като употребява думите „съединен“ 
и „развитие“. Разбира се, свети Бруно се е опитал по околен път да 
насочи срещу Фойербах доказателството за пълната си зависимост 
от Хегел, приведено в „Светото семейство“.

„Ето как трябваше да свърши Бауер! Той се бореше, колкото 
можеше, срещу всички Хегелови категории“ с изключение на само­
съзнанието, особено през периода на прословутата борба на „Lite­
ratur-Zeitung“ срещу г-н Хинрикс. Ние вече видяхме как той се бо­
реше срещу тях и как ги победи. Ще цитираме пак Виганд, стр. 110, 
където той твърди, че

„истинското“ (1) „разрешение“ (2) на „противоречията" (3) „в природата 
и историята“ (4), „истинското единство“ (5) на „отделените едно от друго отно­
шения“ (6), „истинската“ (7) „основа“ (8) „и бездната“ (9) на „религията, 
истински безкрайната“ (10), „неотразима, самотворческа“ (11) „личност“ (12) -  
„още не е намерена“.

В три реда -  не две съмнителни Хегелови категории както у 
Хес, а цяла дузина „истински, безкрайни, неотразими“ Хегелови ка­
тегории, които се разкриват като такива благодарение на „истин­
ското единство на отделените едно от друго отношения“ -  „ето 
как трябваше да свърши Бауер!“ И ако светият мъж си въобразява, 
че открива в Хес един вярващ християнин не затова, защото Хес е 
„изпълнен с надежда“ -  както казва Бруно, -  а затова, защото 
е лишен от надежда и затова, защото говори за „възкресението“, то 
нашият велик църковен отец ни дава възможност да го изобличим, 
въз основа на все същата страница 110, в най-явно юдейство. Той 
заявява там,

„че действителният, жив, реален човек още не се е родил"!!! (ново открове­
ние относно предназначението на „единствения пол“) „и че роденото недоносче“ 
(Бруно Бауер?!?) „още не е в състояние да се справи с всички догматични фор­
мули“ и т. н.

Това значи, че Месия още не се е родил, че синът человечески 
тепърва трябва да се яви на света и че този свят като свят на ста­
рия завет още се намира под гнета на закона, на „догматичните 
формули“.

Както свети Бруно използува по-горе „Енгелс и Маркс“, за да 
премине към Хес, така сега Хес му служи, за да приведе накрая 
и Фойербах в причинна връзка със своите екскурси върху Щирнер, 
„Светото семейство“ и „Последните философи“.



„Ето как трябваше да свърши Фойербах!“ „Философията трябваше да 
свърши с благочестие" и т. н. (Виганд, стр. 145).

Но истинската причинна връзка се състои в това, че това въз­
клицание е подражание на един насочен между другото срещу Ба
уер пасаж от „Последните философи“ на Хес (Предговор, стр. 4):

„Така -  а не иначе -  трябваше да се простят със света последните по­
томци на християнските аскети.“

Свети Бруно завършва своята обвинителна реч срещу Фой­
ербах и мнимите му съучастници с обръщение към Фойербах, в кое­
то го упреква, че можел само „да тръби“, „да оглася въздуха с тръб­
ни звуци“, докато Monsieur*14 Б. Бауер или Madame la critique*15, то­
ва „родено недоносче“, да не говорим за непрестанното „унищожава­
не“, „ш ест ва на своята триумфална колесница и жъне нови триум­
фи“ (стр. 125), „събаря от трона“ ( стр. 119), „съкрушава“ (стр. 111), 
„поразява като гръм“ (стр. 115) „разрушава до основи“ (стр. 120), 
„разбива на парчета“ (стр. 121), позволява на природата само да 
„вегетира“ (стр. 120), строи „по-сурови“ (!) „тъмници“ (стр. 104) 
и най-после със „съкрушително“ попско красноречие развива на стр. 
105 бодро-благочестиво-весело-свободни мисли за „трайно-здраво- 
твърдо-съществуващото“, на стр. 110 сгромолясва върху главата на 
Фойербах „каменни грамади и скали“ и накрай преодолява с дивер­
сия дори свети Макс, като на стр. 124 допълня „критическата кри­
тика“, „общественото общество“ и „каменните грамади и скали“ 
още с „най-абстрактна абстрактност“ и „най-твърда твърдост“.

Свети Бруно е извършил всичко това „чрез самия себе си, в са­
мия себе си и със самия себе си“, защото той е „самият Той“, нещо 
повече, той „самият е именно винаги най-великият и може да бъде 
най-великият (е и може да бъде!) „чрез самия себе си, в самия себе 
си и със самия себе си“ (стр. 136). Това е.

Свети Бруно би бил несъмнено опасен за женския пол, защото 
той е „неотразима личност“, ако само, „от друга страна“, не се 
боеше „в същата степен“ „от сетивността като от оная преграда, 
натъкнал се на която човек неизбежно ще си нанесе смъртен удар“. 
Затова „чрез самия себе си, в самия себе си и със самия себе си“ 
той едва ли ще откъсне, макар и едно цвете, но ще остави всички 
цветя да увяхнат в безпределен копнеж и истерична страст по 

*14 -  господин. Ред.
*15 -  госпожа критиката. Ред.



„не­отразимата личност“, която „притежава този единствен пол и тези 
единствени, определени полови органи“*16.

*16 По-нататък в ръкописа е зачеркнато:
„5. Свети Бруно на своята „триумфална колесница“.

Преди да се разделим с нашия „победоносен и уверен в победата“ църко­
вен отец, да се смесим за миг със зяпащата маса, която се стича, когато той 
„ ш е с т в а  на своята триумфална колесница и жъне нови триумфи“ -  със същия 
жар, както и по времето, когато генерал Том Там прави диверсия със своите 
четири пони. Ако при това се разнасят улични песни, то нали обстоятелството, 
че човек бива посрещнат с улични песни, „се съдържа в понятието“ за триумфа 
„изобщо““. Ред.



III
СВЕТИ МАКС

„Was jehen mir die jrinen Beeme am?“41

Свети Макс експлоатира, „употребява“ или „използва“ събо­
ра, за да даде дълъг апологетичен коментар към „Книгата", която 
не е каква да е книга, а „Книгата“, книгата като такава, книгата в 
нейния чист вид, т. е. съвършената книга, Свещената Книга, кни­
гата като нещо свято, книгата като въплъщение на святото, кни­
гата в небесата, а именно -  „Единственият и неговата собственост". 
Тази „Книга“ падна, както е известно, от небето към края на 1844 г. 
и прие робски облик у О. Виганд в Лайпциг42. Така тя се обрече на 
превратностите на земния живот и се подложи на нападките на три­
ма „единствени“ -  тайнствената личност Шелига, гностика Фойер
бах и Хес43. Както и да се възвишава винаги свети Макс в качест­
вото си на творец над себе си като творение, както и над другите 
си творения, той все пак се е преизпълнил със състрадание към сла­
бото си детенце и е издал -  за да го защити и предпази от опасно­
стите -  гръмък, „ликуващ критически вик“. -  За да разберем този 
„ликуващ критически вик“, както и тайнствената личност Шелига 
в цялото им значение, ние трябва тук да се заемем в известна сте­
пен с църковната история и да разгледаме по-внимателно „Книга­
та“. Или, казано на езика на свети Макс: ние „епизодично ще вмък­
нем“ „на това място“ едно църковноисторическо „размишление“ 
върху „Единствения и неговата собственост“, „изключително за­
това“, „защото, струва ни се, такова размишление би могло да спо­
могне за изясняване на останалото“.

„Подигнете, порти, горнището си, подигнете се, вечни порти, и ще влезе 
царят на славата. -  Кой е този цар на славата? Крепкият и силният господ, 
силният на война господ. Подигнете, порти, горнището си, подигнете се, вечни 
порти, и ще влезе царят на славата! -  Кой е този цар на славата? Господ Един­
ствен. Той е цар на славата“ (Книга на псалмите, 23, 7- 10).



1. ЕДИНСТВЕНИЯТ И НЕГОВАТА СОБСТВЕНОСТ

Човекът, който „положи Нищото в основата на своето дело“, за­
почва като всеки добър немец своя протяжен „ликуващ критически 
вик“ веднага с една иеримиада: „Кое ли не трябва да бъде Мое де­
ло?“ (стр. 5 от Книгата). И той продължава да се оплаква със сър­
цераздирателни думи, че „всичко трябва да бъде негово дело“, че 
му възлагат „делото на бога, делото на човечеството, на истината, 
свободата, по-нататък -  делото на Неговия народ, на Неговия вла­
детел“ и хиляди други добри дела. Бедният! Френският и англий­
ският буржоа се оплакват от недостиг на пазари за пласмент, от 
търговски кризи, от борсова паника, от изменяща се всяка минута 
политическа обстановка и т. н.; немският дребен буржоа, активно­
то участие на когото в буржоазното движение беше само идеално, и 
който във всяко друго отношение се оказваше само в ролята на би­
тия, -  този немски дребен буржоа си представя своето собствено 
дело само като „правото дело“, като „делото на свободата, истина­
та, човечеството“ и т. н.

Нашият немски даскал tout bonnement*1 взема сериозно тази 
илюзия на немския дребен буржоа и прави предварителен разбор 
на всички тези добри дела на три страници.

Той изследва „делото на бога“, „делото на човечеството“ (стр. 
6 и 7) и намира, че това са „чисто егоистични неща“, че както „бог“, 
така и „човечеството“ се грижат само за своето дело, че „истината, 
свободата, хуманността, справедливостта“ „се интересуват само за 
себе си, а не за нас, само за Своето благо, а не за Нашето“ -  от­
където заключава, че всички тези лица „получават при това

*1 - простодушно. Ред.



изключителни изгоди“. Той стига дотам, че превръща тези идеалистически 
фрази -  бог, истина и т. н. -  в заможни бюргери, които „полу­
чават изключителни изгоди“ и се наслаждават на „доходен егои­
зъм“. Но мисълта за това като червей гризе светия егоист: „А Аз?“ 
провиква се той. „Аз от своя страна ще извлека поука от това и 
вместо да продължавам да служа на тези големи егоисти, по-добре 
сам ще стана егоист!“ (стр. 7)

Ние виждаме, следователно, какви свещени мотиви ръководят 
свети Макс при неговия преход към егоизма. Не благата на този 
свят, не съкровищата, изяждани от молци и ръжда, не капита­
лите на неговите Съ-Единствени, а небесното съкровище, капи­
талите на бога, на истината, свободата, човечеството и т. н. не му 
дават покой.

Ако не очакваха от него да служи на толкова хубави неща, той 
никога не би направил откритието, че има и свое „собствено“ дело, 
не „би положил“ следователно в основата на това свое дело „Нищо­
то“ (т. е. „Книгата“).

Ако свети Макс би се вгледал малко по-отблизо в различните 
„неща“ и „собственици“ на тези неща, например в бога, човечест­
вото, истината, той би стигнал до обратния извод: той би разбрал, 
че егоизъм, който се базира на егоистичния начин на действие на 
тези лица, неизбежно е толкова въображаем, колкото и самите тези 
лица.

Вместо това нашият светия решава да влезе в конкуренция с 
„бога“ и „истината“ и да се опира на Себе си -  „на Мене, на съ­
щото това Аз, което, както и бог, е Нищото на всичко друго, Аз, 
което е Моето Всичко, Аз, което значи -  Единственият. . .  Аз съм 
Нищото в смисъл на пустота, но творческото Нищо, Нищото, от 
което самият Аз като творец творя Всичко,“

Светият църковен отец би могъл да изрази последното положе­
ние и така: Аз съм Всичко в пустотата на безсмислицата, „но" съм 
нищожният творец, Всичкото, от което самият аз като творец творя 
Нищото.

Кой от тези два варианта е правилен, ще се изясни по-нататък. 
Толкова за предговора.

Самата „Книга“ се дели, както и „блаженопочившата“ библия, 
на Стар и Нов завет -  именно, на единствената история на чо­
века (Законът и Пророците) и на нечовешката история на Единст­
вения (Евангелие на царството божие). Първата книга е историята 
в пределите на логиката, обвързаният от миналото логос; втората е 
логиката в историята, освободилият се логос, който се бори със съ­
временността и победоносно я надделява.



Старият завет: Човекът

1. Книга на битието, т. е. Животът на Човека

Свети Макс се оправдава с това, че тук той пише биографията 
на смъртния си враг, „Човека“, а не на един „Единствен“ или „дей­
ствителен индивид“. Това го заплита в забавни противоречия.

Както подобава на всяка порядъчна Книга на битието, „Живо­
тът на Човека“ започва ab ovo*2, от „детето“. Детето, както ни се 
разяснява на страница 13, „още от самото начало живее в борба с 
целия свят, то се съпротивява на всичко и всичко му оказва съпро­
тива“. „Двете страни си остават врагове“, но запазват „взаимно 
уважение и почит“ и „постоянно са нащрек, като взаимно дебнат 
слабостите си“; това се разяснява по-нататък, на страница 1“, в 
смисъл, „че ние“, бидейки деца, „се опитваме да проникнем в съ­
щината на нещата или да узнаем какво съществува зад нещата; за­
това" (значи, не вече от вражда) „ние дебнем слабостите на всички 
тези неща“. (Тук личи пръстът на Шелига, търговеца на тайни.) И 
така, детето изведнъж става метафизик, който се стреми да проник­
не „в същината на нещата“.

Това отдаващо се на спекулативни размишления дете, на чието 
сърце „природата на нещата“ е по-близка, отколкото неговата играч­
ка, „с течение на времето“ уверено се справя със „света на нещата“, 
побеждава го и след това влиза в нова фаза, в юношеската възраст, 
където му предстои нова „тежка жизнена борба“, борбата срещу 
разума, защото „дух се нарича“ „първото самонамиране" и: „Ние 
стоим над света, ние сме дух“ (стр. 15). Гледището на юношата е 
„небесно“; детето само „учило“, „то не се е спирало на чисто логи­
ческите или теологическите въпроси“, както и (детето) „Пилат“ бър­
зо отминава въпроса: „що е истина?“ (стр. 17). Юношата „се стре­
ми да овладее мислите“, той „разбира идеите, Духа" и „търси идеи­
те“; той „се отдава на своите мисли“ (стр. 16), той има „абсолютни 
мисли, т. е. нищо освен мисли, логически мисли“. Юношата, „който 
се държи“ така, вместо да тича по млади жени и други земни неща, 
не е никой друг, а младият „Щирнер“, берлинският юноша, който 
изучава науките, занимава се с логиката на Хегел и благоговейно 
гледа великия Мишле. За този юноша с право се казва на стра­
ница 17: „да изкарваш на свят чистата мисъл, да ѝ се отдаваш -  то­
ва е радост на младостта, и всички светли образи на мисловния 
свят -  истината, свободата, човечеството, Човекът и т. н. -  озаря­
ват и вдъхновяват младата душа“.

*2 -  буквално: от яйцето, т. е. от самото начало. Ред.



Този юноша след това „отхвърля настрана“ и „предмета“ и „се 
отдава“ изключително на „своите мисли“; „той обединява всичко 
недуховно под презрителното название външни неща и ако все 
пак мисли за някои външни неща, например за студентски лудории 
и т. н., то е само тогава, когато открива в тях дух, и затова, защото 
той открива в тях дух, т. е. когато те са за него символи". (Кой не 
ще „открие" тук "Шелига"?) Добър берлински юноша! Гуляджий
ският устав на студентските корпорации е бил за него само „сим­
вол“, само в угода на „символа“ той неведнъж се е напивал така, 
че е падал под масата, под която вероятно също е искал „да открие 
дух“! -  Колко добър е този мил юноша, от когото би могъл да 
вземе пример старият Евалд, който написа два тома за „добрия 
юноша“ -  се вижда също и от това, което е „казано“ (стр. 115) за 
него: „Следва да напусне баща си и майка си, да смята всяка есте­
ствена власт за разкъсана.“ За него, „разумния, не съществува 
семейството като естествена власт, той се отрича от родителите, от 
братята и сестрите си и т. н.“ -  но всички те се възраждат „като 
духовна, разумна власт“, благодарение на което добрият юноша 
примирява послушанието и страха пред родителите със своята спе­
кулативна съвест и всичко си остава по старому. Също така е „ка­
зано“ (стр. 15): „Трябва да се подчиняваме повече на бога, откол­
кото на хората.“ И най-после добрият юноша достига най-високия 
връх на моралността на страница 16, където е „казано“: „Трябва 
да се подчиняваме повече на своята съвест, отколкото на бога.“ То­
ва възвишено морално чувство го издига дори над отмъстителните 
евмениди“ и дори над „гнева на Посейдон“ -  той вече не се бои от 
нищо освен от „съвестта“.

След като открива, че „духът е същественото“, той вече не се 
бои дори от следващите по-долу главоломни изводи:

„Но ако духът е познат като нещо съществено, то все пак прави разлика, 
дали духът е беден, или богат и затова" (!) „хората се стремят да станат бо­
гати духом; Духът иска да разшири своите предели, да основе свое царство, 
царство не от този свят, който току-що е преодолян. -  По такъв начин той се 
стреми да стане Всичко във Всичко“ (по какъв начин?), „т. е. макар че Аз съм 
дух, все пак Аз съм несъвършен дух и трябва" (?) „тепърва да търся съвърше­
ния дух“ (стр. 17).

„То все пак прави разлика“. -  „То"? -  Кое „То“ прави раз­
лика? Ние много често ще срещаме у светия мъж това тайнствено 
„То“, при което ще се изясни, че това е Единственият на гледището 
на субстанцията, началото на „единствената“ логика и като тако­
ва -  истинско тъждество на Хегеловото „битие“ и „нищо“. За 
всичко каквото това „То“ върши, говори и прави, ние държим отго­
ворен нашия светия, който се отнася към него като творец.



Най-напред това „То“, както видяхме, прави разлика между беден и бо­
гат. И то защо? Защото „духът е познат като нещо съществено“. 
Бедното „То“, което без това познание никога не би стигнало до 
разликата между беден и богат! -  „И затова хората се стремят“ и 
т. н.„Хората"! Това е второто безлично лице, което наред с току- 
що разгледаното „То“ се намира на служба у Щирнер и трябва да 
изпълнява за него най-тежката, черната работа. Как те двете се 
поддържат едно друго се вижда ясно от настоящия пример. Тъй 
като „То“ прави разлика дали духът е беден или богат, то „хората“ 
(на кого другиго освен на верния роб на Щирнер би могло да 
мине през ума нещо подобно!) -  „хората се стремят затова да ста­
нат богати духом“. „То“ дава знак и веднага „хората“ подхващат 
с цяло гърло. Разделението на труда е проведено класически.

Тъй като „хората се стремят да станат богати духом", то „Ду­
хът иска да разшири своите предели, да основе свое царство“ и т. н. 
„Но ако“ тук има никаква връзка, „то все пак прави разлика“ дали 
„хората се стремят да станат богати д ухом“ и л и  "Духът иска да 
основе свое царство“. „Духът" досега още нищо не е искал, „Духът" 
още не е фигурирал като лице -  ставаше дума само за духа на 
„юношата“, а не просто за „Духа“, за духа като субект. Но на све­
тия писател му трябва сега един друг дух, а не духът на юношата, 
за да го противопостави на този последния дух като чужд, в по­
следна сметка като свети дух. Фокус № 1.

„По такъв начин духът се стреми да стане Всичко във Всич­
ко“ -  една малко тъмна фраза, която се разяснява по-късно със 
следните думи: „Макар че Аз съм дух, все пак аз съм несъвършен 
дух и трябва тепърва да търся съвършения дух“. Но ако свети Макс 
е „несъвършен дух“, „то все пак прави разлика“, дали той трябва 
„да усъвърш енст ва“ своя дух или да търси „съвършения дух“. Ня­
колко реда по-горе той изобщо имаше работа само с „бедния“ и „бо­
гатия“ дух -  количествена, светска разлика, -  а сега изведнъж с 
„несъвършения“ и „съвършения“ дух -  качествена, мистична раз­
лика. Стремежът към усъвърш енстване на собствения дух сега мо­
же да се превърне в ламтеж на „несъвършения дух“ за „съвършения 
дух“. Светият дух броди к ато призрак. Фокус № 2.

Светият автор продължава:
„Но с това“ (т. е. с превръщането на стремежа към „усъвършенстване“ 

на моя дух в търсене на „съвършения дух“) „Аз, който току-що намерих Себе 
си като дух, веднага отново изгубвам Себе си, като се прекланям пред съвър­
шения дух, като пред едно не мое собствено, а отвъдно Аз и ч у в ств ам  своята 
пустота“ (стр. 18).

Това не е нищо друго освен по-нататъшно развитие на фокус 
№ 2. След като „съвършеният дух“ е предположен като реално



същество и е противопоставен на „несъвършения дух“, от само себе си 
се разбира, че „несъвършеният дух“, юношата, болезнено, до дъ­
ното на душата си, чувствува „своята пустота“. По-нататък!

„Към духа наистина се свежда Всичко, но нима всеки дух е истинският 
дух? Същинският и истинският дух е идеалът на духа -  „светият дух“. Това 
не е Моят или Твоят дух, а именно" (!) -  един „идеален, отвъден дух -  „бог“. 
„Бог е дух““ (стр. 18).

Тук „съвършеният дух“ е превърнат внезапно в „истинския“ и 
веднага след това -  в „същинския и истинския дух“. Последният 
се определя по-отблизо като  „идеала на духа, светия дух“, което се 
доказва с това, че той „не е Моят или Твоят дух, а именно един от­
въден, идеален дух -  бог“. Истинският дух е идеалът на духа, за­
щото той „именно“ е идеален дух! Той е светият дух, защото „имен­
но“ е бог! Каква „виртуозност на мисленето“! Ще отбележим още 
мимоходом, че за „Твой“ дух досега не е ставало дума. Фокус № 3.

И така, ако аз се стремя да се подготвя, или според свети Макс, 
да се „усъвърш енствам“ като математик, то аз търся „съвършения 
математик“, т. е. „същинския и истинския“ математик, който е идеа­
лът на математика, търся „светия“ математик, който се отличава 
от Мене и Тебе (макар че Ти можеш да бъдеш за мен съвършен 
Математик, както за берлинския юноша неговият професор по фи­
лософия е  съвършен дух) и който е „именно идеален, отвъден“ ма­
тематик, математикът на небето, „бог“. Бог е математик.

Свети Макс стига до всички тия резултати, защото „то прави 
разлика дали духът е богат или беден“, т. е. преведено на човешки 
език: дали някой е богат или беден духом -  и защото неговият 
„юноша“ е открил този забележителен факт.

Свети Макс продължава на страница 18:
„Мъжа го дели от юношата това, че последният взема света такъв, какъвто 

е", и т. н.

Ние следователно не узнаваме как юношата стига дотам да 
взема внезапно света такъв, „какъвто е“, ние не виждаме също на­
шия свети диалектик да прави прехода от юношата към мъжа, ние 
узнаваме само, че „Това" трябва да свърши тази работа и „да от­
дели“ юношата от мъжа. Но дори самото „Това“ не е достатъчно, 
за да помръдне от мястото ѝ тежката кола на единствените мисли. 
Защото макар че „Това" е „отделило мъжа от юношата“, мъжът 
все пак пада отново до равнището на юношата, отново започва да 
се занимава „изключително с духовното“ и не мръдва от мястото 
си, докато не дойдат отново на помощ „хората“. „Едва тогава, ко­
гато хората се обикнат в телесен образ и т. н.“ (стр. 18) -  „едва
тогава“ всичко отново е наред, мъжът открива, че има личен



интерес, и стига до „второ самонамиране", като „намира себе си не само 
като дух“, подобно на юношата -  „за да се изгуби веднага отново 
във всеобщия дух“, -  но като „въплътен дух“ (стр. 19). Този „въ­
плътен дух“ стига, най-после, дотам да е „заинтересован не само от 
своя дух“ (подобно на юношата), „но от пълното задоволяване, от 
задоволяването на цялостния субект“ (заинтересованост от задово­
ляването на цялостния субект!) -  стига дотам да е „доволен от 
себе си такъв, какъвто е“. Като истински германец Щирнеровият 
„мъж“ стига до всичко много късно. На парижките булеварди и на 
лондонския Ридженстрит44 той би могъл да види да скитат стотици 
„юноши“, франтове и контета, които още не са намерили себе си ка­
то „въплътен дух“, но при все това „са доволни от себе си такива, 
каквито са“ и насочват главния си интерес към „задоволяването на 
цялостния субект“.

Това второ „самонамиране“ довежда нашия свети диалектик в 
такова въодушевление, че той изведнъж обърква конците и говори 
вече не за мъжа, а за самия Себе си, издавайки по тоя начин тай­
ната, че той самият, Той Единственият е „мъжът“ и че „мъжът“ е  =  
на „Единствения“. Нов фокус.

„Както Аз намирам Себе си“ (чети: „както юношата намира себе си“) „зад 
нещата, и то като дух, така по-късно Аз трябва да намеря себе си“ (чети: „мъ­
жът трябва да намери себе си“) „зад мислите, а именно като техен творец и 
собственик. В периода на духовете мислите Ме“ (юношата) надраснаха, „макар 
да бяха продукти на Моята глава; като налудничави фантазии те се носеха 
над Мене и Ме довеждаха в трепет; това беше ужасяваща сила. Мислите 
станаха за самите себе си телесни, станаха призраци като бог, император, папа, 
отечество и т. н.; разрушавайки тяхната телесност, Аз ги приемам обратно в 
Моята собствена телесност и казвам: само Аз съм телесен. И сега Аз вземам 
света такъв, какъвто той е за Мене, като Мой свят, като Моя собственост: 
аз отнасям всичко към Себе си.“

И така, след като мъжът, отъждествен тук с „Единствения“, 
придаде най-напред телесност на мислите, т. е. превърна ги в призра­
ци, той отново разрушава сега тази телесност, като я приема обрат­
но в собственото си тяло и по този начин превръща последното в 
призрачно тяло. Обстоятелството, че той стига до своята собстве­
ност на телесност едва чрез отрицание на призраците, показва 
каква е тази конструирана телесност на мъжа, за която той трябва 
най-напред „да каже на себе си“, за да повярва в нея. Но и това, 
което той „казва на себе си“, „казва“ го неправилно. Обстоятелство­
то, че освен неговото „единствено“ тяло в главата му не се намират 
още всевъзможни самостоятелни тела, сперматозоиди, той превръ
ща в „сказание" *3. Само Аз съм телесен. Още един фокус.

*3 В оригинала игра на думи: „sagen“ -  „говоря, казвам“, „Sage“ -  „ска
зание“, „мит“. Ред.



По-нататък. Мъжът, който като юноша си е натъпкал главата 
с всякакви глупости за господстващ и сили и отношения, като 
император, отечество, държава и т. н., при което той ги е познавал 
само като свои собствени „налудничави фантазии“ във формата на 
свои представи -  този мъж според мнението на свети Макс дей­
ствително разрушава всички тези сили, като изхвърля от главата си 
своето погрешно мнение за тях. Работата стои тъкмо обратно: имен­
но сега, когато вече не гледа на света през очилата на своята фан­
тазия, той трябва да помисли за практическите взаимоотношения на 
тоя свят, трябва да ги изучи и да се съобразява с тях. След като 
разруши фантастичната телесност, която придава на света, той ще 
намери действителната телесност на света вън от своята фантазия. 
С изчезването на призрачната телесност на императора за него е 
изчезнала не телесността, а призрачността на императора, чиято дей­
ствителна власт той може да оцени едва сега в целия ѝ обем. Фо­
кус № 3 [а].

Юношата, който фигурира в качеството на мъж, не се отнася 
критично към мислите, които са валидни и за другите и са известни 
като категории, а критикува само такива мисли, които са „прости 
продукти на неговата глава“, т. е. възпроизведените в главата му 
общи представи за съществуващите отношения. Така например той 
унищожава даже не категорията „отечество“, а само своето частно 
мнение за тази категория, след което все още си остава в сила об
щозначимата категория и дори в областта на „философското мисле­
не“ работата тепърва започва. Той иска обаче да ни убеди, че е уни­
щожил самата категория, защото е унищожил благодушното си ча­
стно отношение към нея -  така както току-що искаше да ни убеди, 
че е унищожил властта на императора, като се е отказал от своята 
фантастична представа за императора. Фокус № 4.

„И сега“, продължава овети Макс, „аз вземам света такъв, ка­
къвто той е за Мене, като Мой свят, като Моя собственост“.

Той взема света такъв, какъвто той е за него, т. е. такъв, какъв­
то трябва да го вземе, и с това си е присвоил света, направил го е 
своя собственост -  един начин на придобиване, който наистина не 
се среща у нито един икономист, но методът и успехите на който ще 
бъдат толкова по-блестящо разкрити в „Книгата“. Но всъщност той 
„взема“, не „света“, а само своята „налудничава фантазия“ за све­
та като Своя и Си я присвоява. Той взема света като своя представа 
за света, а светът като негова представа е негова представляема 
собственост, собственост на неговата представа, неговата представа 
като собственост, неговата собственост като представа, неговата соб­
ствена представа или неговата представа за собствеността; и всичко



това той изразява в несравнимата фраза: „Аз отнасям всичко към 
Себе си.“

След като мъжът е разбрал, според признанието на самия све­
тия, че светът бил населен само с призраци, защото юношата виж­
дал призраци; след като привидният свят на юношата е изчезнал за 
мъжа, последният вече се намира в един действителен, независим от 
илюзиите на юношата свят.

А сега би трябвало да се каже така: Аз вземам света такъв, 
какъвто той съществува независимо от мене, в онзи вид, в който той 
принадлежи на самия себе си (самият „мъж взема“ на стр. 18 „све­
та такъв, какъвто е“, а не както му се иска), преди всичко като Моя 
несобственост (той беше Моя собственост досега само като приз­
рак) -  аз отнасям Себе си към всичко и само дотолкова отнасям 
всичко към Мене.

„Ако аз като дух отблъснах света с най-дълбоко презрение към него, като 
собственик Аз отблъсквам духовете или идеите обратно в тяхната суетност. Те 
нямат вече власт над мене, така както над духа няма власт никаква „земна 
сила““ (стр. 20).

Ние виждаме тук, че собственикът, Щирнеровият мъж, влиза 
веднага sine beneficio deliberandi atque inventarií*4 във владение на 
наследството на юношата, което според собствените му думи се съ­
стои само от „налудничави фантазии“ и „призраци“. Той вярва, че 
в процеса на превръщането от дете в юноша действително се е спра­
вил със света на нещата, а в процеса на превръщането от юноша в 
мъж действително се е справил със света на духа, че той като мъж 
сега има в джоба си целия свят и няма за какво вече да се безпо­
кои. Ако -  както той повтаря машинално след юношата -  никаква 
земна сила освен него няма власт над духа и следователно духът 
е висшата сила на земята, а Той, мъжът, е подчинил този всемо­
гъщ дух -  то нима той не е достигнал пълно всемогъщество? Той 
забравя, че е разрушил само фантастичния и призрачен образ, кой­
то мислите „отечество“ и т. н. са взели под черепа на „юношата“, 
но че той още дори не е засегнал тези мисли, доколкото те изразяват 
действителни отношения. Далеч от това, да е станал господар на ми­
слите, той засега е само в състояние да достига до „мисли“.

„Сега, ще кажем ние в заключение, навярно е ясно“ (стр. 199), 
че светият мъж е довел своята конструкция на възрастите до жела­
ната и предустановена цел. Той ни съобщава постигнатия резултат 
в едно положение, представляващо призрачна сянка; която ние ще 
съпоставим сега с нейното изгубено тяло.

*4 -  без да се ползва от правото на размишление и опис. Ред.



Единствено положение, стр. 20.

„Детето беше реалистично в плен 
на нещата на този свят, докато успя 
малко по малко да проникне зад съ­
щите тези неща. Юношата беше 
идеалистичен, въодушевен от мисли, 
докато се издигна с труд до равни­
щето на мъжа, егоистичния мъж, 
който се разпорежда с нещата и ми­
слите, както си иска, и поставя своя 
личен интерес над всичко. Най-по­
сле -  старец? Но за това Аз ще ус­
пея да поговоря още, когато сам ос­
тарея.“

Притежател на тази придобила са­
мостоятелно съществуване сянка.

„Детето беше действително в плен 
на света на своите неща, докато 
успя малко по малко (взет на заем 
фокус на развитието) да остави съ­
щите тези неща зад себе си. Юноша­
та беше фантастичен, лишен от ми­
сли поради излишък на въодушевле­
ние, докато от това равнище го сне­
ма със своята работа мъжът, егоис­
тичният бюргер, с когото нещата и 
мислите се разпореждат както си ис­
кат, защото неговият личен интерес 
поставя всичко над него. Най-по
сле -  старец? -  „Жена, какво общо 
имам аз с теб?“

Цялата история на „Живота на Човека“ се свежда по този на­
чин, „ще кажем ние в заключение“, до следното:

1) Щирнер схваща различните стъпала на жизнения процес са­
мо като „самонамирания“ на индивида, при което тези „самонами
рания“ винаги се свеждат до определено отношение на съзнанието. 
Тук различието на съзнанието е следователно животът на индиви­
да. Щирнер, разбира се, не се интересува от физическото и социал­
ното изменение, което става с индивида и създава изменено съзна­
ние. Ето защо у него детето, юношата и мъжът винаги заварват све­
та вече готов, така както те само*5 „намират“ „самите“ себе си; а за 
да може изобщо нещо да бъде „заварено“ -  за това абсолютно ни­
що не се прави, за това не се полага ни най-малка грижа. Но дори 
отношението на съзнанието се схваща неправилно, а само в неговото 
спекулативно изопачаване. Затова и всички тия образи се отнасят 
към света философски -  „детето -  реалистично", „юношата -  " Ре­
алистично", мъжът -  като отрицателно единство на двамата, като 
абсолютна отрицателност, което стана ясно от приведената по-горе 
заключителна фраза. Тук се разкрива тайната на „Живота на Чо­
века“, тук проличава, че „детето" е само предрешен „реализъм", 
„юношата" -  само предрешен „идеализъм", „мъжът" -  само пред­
решен опит за разрешаване на тази философска противоположност. 
Това разрешение, тази „абсолютна отрицателност", се получава -  
както е ясно още сега -  само благодарение на това, че мъжът взе­
ма сериозно илюзиите както на детето, така и на юношата и с това 
вярва, че е надделял света на нещата и света на духа.

*5 -  На немски непреводима игра на думи: „заварвам“ („vorfinden“) и 
„намирам“ („finden“). Бълг. ред.



2) Тъй като свети Макс не обръща внимание на физическия и 
социалния „живот“ на индивида и изобщо не говори за „живота“, 
той напълно логично се абстрахира от историческите епохи, от на­
ционалността, класата и т. н. или, което е същото, надува господ
с т в а щ о т о  съзнание на най-близо стоящата до него класа от него­
вото непосредствено обкръжение, като го въздига в нормално съзна­
ние на „човешкия живот“. За да се издигне над тази местна огра­
ниченост и даскалски педантизъм, той би трябвало само да съпоста­
ви „своя“ юноша с първия срещнат млад чиновник, с някой млад ан­
глийски фабричен работник, с някой млад янки, да не говорим за 
младия киргиз-казак.

3) Невероятното лековерие на нашия светия -  което е именно 
същинският дух на неговата книга -  не се успокоява с това, да за­
ставя своя юноша да вярва на детето, а своя мъж на юношата. Илю­
зиите, които си правят за себе си -  на дело или на думи -  някои 
„юноши“, „мъже“ и т. н. Щирнер сам незабелязано смесва с „живо­
та", с действителността на тези крайно съмнителни юноши и мъже.

4) Първообразът на цялата тази конструкция на човешките 
възрасти е даден вече в третата част на Хегеловата „Енциклопе­
дия“45 и „с различни изменения“ също и на други места у Хегел. 
Свети Макс, който преследва „собствени“ цели, би трябвало, раз­
бира се, и тук да извърши известни „изменения“; докато Хегел 
например още толкова държи сметка за емпиричния свят, че изо­
бразява немския бюргер като роб на заобикалящия го свят, Щир­
нер го прави господар на този свят, какъвто той не е дори във въоб­
ражението. Свети Макс също така си дава вид, че не говори за ста­
реца поради емпирични основания; той искал да почака, докато сам 
се превърне в старец (тук следователно „Животът на Човека“ =  
„Неговия Единствен живот на Човека“). Хегел без най-малко ко­
лебание конструира четирите човешки възрасти, защото според него 
в реалния свят отрицанието се полага два пъти, именно -  като лу­
на и като комета (ср. „Философия на природата“ от Хегел46), и по­
ради това тук четворността заема мястото на тройността. Щирнер 
полага своята единственост в това, че слива в едно луната и комета­
та, и отстранява по такъв начин злощастния старец от „Живота на 
Човека“. Основанието за този фокус ще проличи веднага, щом се 
заловим с конструкцията на единствената история на човека.

2. Стопанството на Стария завет

Тук ние трябва да се пренесем за миг от книгите на „Закопа“ 
към книгите на „Пророците“, за да разкрием още тук тайната на



единственото домакинство на небето и на земята. И в Стария завет -  
където още госп одства  законът, а човекът го сп о д ства  като въз­
питател, който води към Единствения (Послание до галатяните, 3, 
24) -  историята на царството на Единствения протича по един 
мъдър план, установен от векове. Всичко е предвидено и предопре­
делено, за да може Единственият да дойде на света, когато настане 
времето, за да спаси светите хора от тяхната святост.

Първата книга, „Животът на Човека“, се нарича „Книга на би­
тието“ и затова, защото съдържа в зародиш цялото домакинство 
на Единствения, защото ни дава първообраза на цялото следващо 
развитие до момента, когато измине времето и настъпи краят на 
света. Цялата Единствена история се върти около трите стъпала: 
дете, юноша и мъж, които се връщат „с различни изменения“ и във 
все по-разширяващи се кръгове, докато най-после цялата история 
на света на нещата и на света на духа се сведе до „детето, юно­
шата и мъжа“. Навсякъде ние ще намираме само все същите пред­
решени „дете, юноша и мъж“, както вече открихме в тях три пре­
дрешени категории.

По-горе говорихме за немското философско разбиране на исто­
рията. Тук, у свети Макс, ние намираме блестящ пример на това 
разбиране. Спекулативната идея, абстрактната представа се превръ­
ща в движеща сила на историята и с това историята се превръща 
в проста история на философията. Но дори тази последната се раз­
бира не така, както действително е протичала според съществу­
ващите източници, а камо ли както се е развивала под въздействието 
на реалните исторически отношения, а така, както е била разбрана 
и изложена от най-новите немски философи, особено от Хегел и 
Фойербах. И от самите тези изложения отново се взема само това, 
което може да бъде приспособено към дадената цел и по традиция 
е преминало у нашия светия. Историята става по този начин проста 
история на предвзети идеи, приказка за духове и призраци, а дей­
ствителната, емпиричната история, която съставлява основата на та ­
зи приказка, се използува само за да се даде плът на тези призраци; 
от нея се з а и м с т в а т  необходимите имена, които трябва да обле­
кат тези призраци в привидна реалност. При този експеримент на­
шият светия често обърква конците и пише с нищо неприкрита при­
казка за призраци.

Този начин да се съчинява история ние намираме у него в най- 
наивна, в най-класическа простота. Трите прости категории: реали­
зъм, идеализъм, абсолютна отрицателност като единство на двата 
(наречена тук „егоизъм"), които вече срещахме в образа на детето, 
юношата и мъжа, се поставят в основата на цялата история и се ук­
расяват с различни исторически етикети; заедно със скромната си



свита от спомагателни категории те образуват съдържанието на 
всички изобразявани, мними исторически фази. Свети Макс отново 
проявява тук своята безмерна вяра. Той повече от който и да било 
от своите предшественици, култивира вярата в спекулативното съ­
държание на историята, изготвено от немските философи. В тази 
тържествена и обемиста конструкция на историята цялата работа се 
свежда следователно до това, да се намери ефектна редица звънки 
названия за трите категории, които са толкова изтъркани, че вече 
никак не смеят да се показват публично под своите собствени имена. 
Нашият миропомазан автор би могъл веднага спокойно да премине 
от „мъжа“ (стр. 20) към „Аз“ (стр. 201) или още по-добре към 
„Единствения“ (стр. 485); но това би било твърде просто. Освен то­
ва силната конкуренция между немските спекулативни философи за­
ставя всеки нов конкурент да прави гръмка историческа реклама на 
своята стока.

„Силата на истинското развитие“, казано с думите на Dottore 
Graziano, „се развива най-енергично“ в Следните „превръщания“: 
Основа:

I. Реализъм.
II. Идеализъм.

III. Отрицателно единство на двата. „Хората“ (стр. 485).
Първо именуване:

I. Дете, зависимо от нещата (реализъм).
II. Юноша, зависим от мислите (идеализъм).

III. Мъж -  (като отрицателно единство)
в положителен израз: 
собственик на мисли и неща, 
в отрицателен израз:
свободен от мисли и неща } (егоизъм). 

Второ, историческо именуване:
I. Негър (реализъм, дете).

II. Монголец (идеализъм, юноша).
III. Кавказец (отрицателно единство на реализма и идеализма, 

мъж).
Трето, най-общо именуване:

I. Реалистичен егоист (егоист в обикновения смисъл) -  дете, 
негър.

II. Идеалистически егоист (самоотвержен) -  юноша, монголец.
III. Истински егоист (Единственият) -  мъж, кавказец.

Четвърто историческо именуване. Повторение на предидущите стъ­
пала в категорията на кавказеца.

I. Древните. Негроподобни кавказци -  вдетинени мъже -  
езичници -  зависими от нещата -  реалисти —- свят.



Преход (дете, проникващо зад „нещата на този свят“) -  со
фисти, скептици и т. н.

II. Новите. Монголоподобни кавказци -  юношообразни мъже -  
християни -  зависими от мислите -  идеалисти -  дух.

1. Чиста история на духове, християнството като дух. „Духът“.
2. Нечиста история на духове. Духът по отношение на дру­

гите. „Обладаните от духове.“
A. Чисто-нечиста история на духове.

a) Привидението, призракът, духът в негроподобно съ­
стояние, като вещен дух или духовна вещ -  предмет­
на същност за християнина, духът като дете.

b) Принудата, натрапчивата идея, духът в монголско 
състояние, като духовен в духа, определяне в съзнание­
то, мислима същност в християнина -  духът като 
юноша.

B. Нечисто-нечиста (историческа) история на духове.
a) Католицизъм -  средновековие (негър, дете, реализъм 

и т. н.).
b) Протестантизъм -  Ново време в пределите на ново­

то време -  (монголец, юноша, идеализъм и т. н.).
В протестантизма може да се направят по-нататъшни 
подразделения, например:
а) английска философия -  реализъм, дете, негър.
b) немска философия -  идеализъм, юноша, монголец. 

3. Йерархията -  отрицателно единство на двете в пределите 
на монголоидно-кавказката гледна точка. Това единство 
настъпва именно там, където историческото отношение се 
превръща в съвременно или където противоположностите 
се представят като съществуващи една до друга. Следова­
телно тук имаме две съвместно съществуващи стъпала:

A. „Необразовани"*6 (зли, bourgeois*7, егоисти в обикно­
вения смисъл) =  негри, деца, католици, реалисти и т. н.

B. „Образовани"*8  (добри, citoyens*9 , самоотвержени, 
попове и т. н.) =  монголци, юноши, протестанти, идеалисти.
И двете тези стъпала съществуват едно до друго и оттук 

„лесно“ се получава, че „образованите“ господстват над „не­
образованите“ -  това е йерархия. В по-нататъшния ход на 
историческото развитие след това възниква

*6 В оригинала на берлински диалект (Unjebildeten). Ред.
*7 -  тук: членове на гражданското общество. Ред.

*8  В оригинала на берлински диалект (Jebildeten) . Ред.
* 9  -  граждани на държавата. Ред.



от „необразования“ -  нехегелианецът 
от „образования“ -  хегелианецът*10, 

от което следва, че хегелианците госп одстват над нехегели
анците. Така Щирнер превръща спекулативната представа за 
господството на спекулативната идея в историята в представа 
за господството на самите спекулативни философи. Възгледът 
за историята, о който той досега се е придържал -  господство 
на идеята, -  се превръща в „Йерархията“ в действително 
съществуващо сега отношение, в световно господство на идео­
лозите. Това показва колко дълбоко е затънал Щирнер в спе­
кулацията. Това господство на спекулативните философи и 
идеолозите се развива напоследък, „защото е настанало вре­
мето“, в следното заключително именуване:
a) Политически либерализъм, зависим от нещата, независим 

от лицата -  реализъм, дете, негър, Древен, привидение, 
католицизъм, „необразован“, нямащ господар над себе си.

b) Социален либерализъм, независим от нещата, зависим от 
духа, безпредметен -  идеализъм, юноша, монголец. Нов, 
причуда, протестантизъм, „образован“, безимотен.

c) Хуманен либерализъм, без господар и имущество, а следо­
вателно и безбожен, защото бог е едновременно върхов­
ният господар и върховното достояние, йерархия -  отри­
цателно единство в сферата на либерализма и като такова 
господство над света на нещата и мислите, заедно с това 
съвършеният егоист в унищожаването на егоизма -  съвър­
шената йерархия. Образува същевременно

прехода (юношата, проникващ зад света на мислите) към 
„Аз" -  т. е. към съвършения християнин, съвършения мъж, 
кавказкия кавказец и истински егоист, който -  така както 
християнинът е станал дух чрез унищожаване на стария 
свят -  е придобил плът и кръв чрез унищожаването на цар­
ството на духовете, като е приел sine beneficio deliberandi et 
inventarii наследството на идеализма юношата, монголеца, 
Новия, християнина, обладания от духове, човека с принудите, 
протестанта, „образования“, хегелианеца и хуманния либерал.

NB 1. „Понякога“ могат да бъдат „вмъкнати епизодично“, ако 
се представи подходящ случай, и Фойербаховите и други категории, 
като разсъдък, сърце и т. н., за да се повиши колоритността на кар­
тината и за да се създадат нови ефекти. Ясно е впрочем, че и това 
са само нови предрешавания на все същия идеализъм и реализъм.

*10 „Шаманът и спекулативният философ означават най-ниското и най-висо­
кото стъпало на вътрешния човек, монголеца“ (стр. 453).



2. За действителната светска история правоверният свети Макс, 
Jacques le bonhomme47, не умее да каже нищо действително и свет­
ско освен постоянно да я противопоставя под названието „природа“, 
„свят на нещата“, „свят на детето“ и т. н. на съзнанието като пред­
мет на спекулацията на последното, като свят, който въпреки по­
стоянното му изкореняване продължава да съществува в мистичен 
полумрак, за да излезе отново наяве при всеки удобен случай -  
вероятно затова, защото продължават да съществуват деца и негри, 
а значи „лесно“ може да съществува и техният свят, така нарече­
ният свят на нещата. За подобни исторически и неисторически кон­
струкции още добрият стар Хегел, говорейки за Шелинг, този обра­
зец на всички конструктори, е казал -  и ние можем тук да го по­
вторим:

„Да се овладее оръдието на този монотонен формализъм не е по-трудно, 
отколкото палитрата на живописец, на която има само две бои, да речем -  
черна“ (реалистична, детинска, негроподобна и т. н.) и „жълта“ (идеалистическа, 
юношеска, монголска и т. н.), „за да слагаме едната боя, когато се иска нешо 
историческо“ („свят на нещата“), "а другата -  когато е нужен пейзаж“ („небе", 
дух, Свето и т. н.), („Феноменология“, стр. 39).

Още по-сполучливо е осмяло подобни конструкции „обикнове­
ното съзнание“ в следната песен:

Господарят пратил Ивана
Овес на нива да жъне.
Иван овес не жъне.
И в къщи не се връща.
Господарят праща кучето 

Да ухапе Ивана,
Куче Ивана не хапе,
Иван овес не жъне -
И в къщи не се връщат.

Господарят пратил пръчката 
Да набие кучето.
Пръчка куче не бие.
Куче Ивана не хапе,
Иван овес не жъне -
И в къщи не се връщат.

Господарят пратил огъня 
Да изгори пръчката.
Огън пръчка не гори,
Пръчка куче не бие,
Куче Ивана не хапе,
Иван овес не жъне -
И в къщи не се връщат.

Господарят пратил водата
Да угаси огъня.



Вода огън не гаси,
Огън пръчка не гори,
Пръчка куче не бие,
Куче Ивана не хапе,
Иван овес не жъне -
И в къщи не се връщат.

Тогаз вола той пратил 
Да изпие водата.
Волът вода не пие,
Вода огън не гаси,
Огън пръчка не гори,
Пръчка куче не бие,
Куче Ивана не хапе,
Иван овес не жъне -
И в къщи не се връщат.

Господарят платил месаря 
Вола той да заколи.
Месар вола не коли,
Волът вода не пие,
Вода огън не гаси,
Огън пръчка не гори,
Пръчка куче не бие,
Куче Ивана не хапе,
Иван овес не жъне -
И в къщи не се връщат.

Господарят праща палача 
Да обеси месаря.
Той обесил месаря,
Месар вола убива,
Волът вода изпива,
Вода огън залива,
Огън пръчка изгаря,
Пръчка куче наказва,
Куче Ивана охапва,
Иван овес ожънва -
И всички в къщи се връщат.

С каква „виртуозност на мисленето“ и с помощта на какъв гим­
назисти материал Jacques le bonhomme изпълня тази схема, ще 
видим ей сега.

3. Древните

Собствено казано, ние би трябвало да започнем тук от негрите; 
но свети Макс, който несъмнено заседава в „съвета на стражите“, в 
своята непостижима мъдрост заговаря за негрите едва по-късно, и 
то „без претенции за задълбоченост и достоверност“. Ако поради 
това гръцката философия у нас предш ества негритянската ера,



т. е. походите на Сезострис48 и експедицията на Наполеон в Еги­
пет, това се обяснява с нашата увереност, че нашият свет писател 
мъдро е  наредил всичко.

„Да се вгледаме в занятията, в които се увличат“ Щирнеровите 
Древни.

„За древните светът е бил истина -  казва Фойербах; но той забравя да 
направи едно важно допълнение: истина, зад чиято неистинност те се стремели 
да проникнат и в края на краищата действително са проникнали“ (стр. 22).

„За Древните“ техният „свят“ (а не светът изобщо) „е бил исти­
на“ -  с това, разбира се, не е изказана никаква истина за древния 
свят, а само, че Древните са се отнасяли нехристиянски към своя 
свят. Щом зад техния свят възникнала неистинността (т. е. щом 
този овят се разпаднал в самия себе си вследствие на практически 
колизии; да се проследи емпирично това материалистическо разви­
тие -  само това би представлявало интерес), древните философи се 
стремели да проникнат зад света на истината или зад истината на 
техния с в я т  и, разбира се, намерили тогава, че той е станал неисти­
нен. Вече самият им стремеж бил симптом на вътрешния упадък на 
този свят. Jacques le bonhomme превръща идеалистическия симп­
том в материална причина на упадъка и като немски църковен отец 
заставя самата древност да търси своето собствено отрицание -  
християнството. Такова е по необходимост у него мястото, което 
древността заема в историята, защото Древните са „деца", които се 
стремят да проникнат зад „света на нещата“. „А това е лесно да се 
направи“: като превръща древния свят в по-късно съзнание за древ­
ния свят, Jacques le bonhomme може, разбира се, с един скок да се 
пренесе от материалистическия древен свят в света на религията, в 
християнството. Срещу реалния свят на древността незабавно се 
явява „божествената дума“, срещу схващания като философ дре­
вен човек -  схващаният като съвременен скептик християнин. 
Щирнеровият християнин „никога не може да се убеди в суетността 
на божествената дума“ и вследствие на това неубеждаване „вярва“ 
„в нейната вечна и непоклатима истина“ (стр. 22). Както Щирне­
ровият древен човек е древен затова, защото е нехристиянин, още 
нехристиянин, или скрит християнин, така неговият прахристиянин 
е християнин, защото е неатеист, още неатеист, скрит атеист. У Щир
нер излиза следователно, че Древните отричат християнството, а 
прахристияните отричат съвременния атеизъм, а не обратното. 
Jacques le bonhomme, подобно на всички други спекулативни фило­
софи, хваща всяко нещо за неговата философска опашка. Ето още 
няколко примера за това детско лековерие:

„Християнинът трябва да смята самия себе си за „пришелец на земята“ 
(Послание до евреите, 11, 13)“ (стр. 23).



Работата е тъкмо наопаки, пришелците на земята (появили се 
благодарение на крайно естествени причини, например благодарение 
на колосалната концентрация на богатството в целия римски свят 
и т. н. и т. н.) е трябвало да смятат себе си за християни. Не хри­
стиянството ги правело скитници, а скитничеството ги правело хри­
стияни. -  На същата страница нашият свет отец скача от „Анти­
гена“ на Софокъл и от свързаната с нея святост на погребалния 
обряд направо към евангелието от Матей, 8, 22 (остави мъртвите 
да погребват своите мъртъвци), докато Хегел, поне във „Феноме­
нология“, постепенно преминава от „Антигона“ и т. н. към рим­
ския свят. Със същото право свети Макс е можел веднага да пре­
мине към средновековието и заедно с Хегел да приведе тази библей­
ска мъдрост срещу кръстоносците или дори за по-голяма ориги­
налност да противопостави погребението на Полиник от Антигона 
на пренасянето на праха на Наполеон от остров Св. Елена в Па­
риж. По-нататък ние четем:

„В християнството нерушимата истина на семейните връзки“ (която на 
стр. 22 се констатира като една от „истините“ на Древните) „се изобразява като 
неистина, от която следва да се отървем колкото може по-скоро (Евангелие от 
Марка, 10, 29), и тъй във всичко“ (стр. 23).

Това положение, в което действителността отново се поставя на­
долу с главата, трябва да бъде преобърнато по следния начин: фак­
тическият фалш на семейните връзки (за това между другото след­
ва да се прегледат запазените документи от дохристиянското рим­
ско законодателство) се признава в християнството за нерушима 
истина, „и тъй във всичко“.

Тези примери са повече от достатъчни, за да покажат как 
Jacques le bonhomme, който се стреми „колкото може по-скоро да 
се отърве“ от емпиричната история, поставя фактите надолу с гла­
вата, заставя идеалната история да произвежда материалната, „и 
тъй във всичко“. В началото ние узнаваме само как Древните се 
били отнасяли към своя свят: като догматици те биват противопо­
ставяни на древния свят, на техния собствен свят, вместо да се явя­
ват като негови създатели; касае се само за отношението на съзна­
нието към предмета, към истината; касае се следователно само за 
философското отношение на Древните към техния свят -  вместо 
древната история пред нас е историята на древната философия, и 
то само в оня вид, в който си я представя свети Макс по Хегел и 
Фойербах.

Така историята на Гърция от времето на Перикъл включител­
но се свежда до борба на абстракциите: разсъдък, дух, сърце, свет­
ски живот и т. н. Това са гръцките партии. В този свят на призра­
ци, представян за гръцкия свят, „се подвизават“ също алегорични



лица като например госпожа Чистосърдечност, а митически фигури 
от рода на Пилат (който непременно трябва да бъде там, където 
има деца) са се разположили сериозно редом с Тимон от Флиунт.

След като свети Макс ни поднася няколко поразителни откро­
вения за софистите и Сократ, той веднага скача към скептиците. 
Той вижда в тях завършители на започнатата от Сократ работа. 
Следователно позитивната философия на гърците, идваща тъкмо 
след софистите и Сократ, особено енциклопедичната наука на Ари­
стотел, съвсем не съществува за Jacques le bonhomme. Той „се стре­
ми колкото може по-скоро да се отърве“ от миналото, той бърза да 
премине към „Новите“ и намира такъв преход в лицето на скеп­
тиците, стоиците и епикурейците. Нека видим какви са откровения­
та на нашия свет отец относно тези последните.

„Стоиците желаят да осъществят идеала на мъдреца... човека, който 
умее да ж и вее... те намират този идеал в презрението към света, в живот без 
жизнено развитие, без приятелско общуване със света, т. е. в изолирания жи­
вот, а не в общ с другите живот; само стоикът живее, всичко останало е мърт­
во за него. Обратно, епикурейците искат подвижен живот“ (стр. 30).

Ние отпращаме Jacques le bonhomme -  човека, който желае 
да осъществи себе си и умее да живее -  между другото към Дио
ген Лаерций; там той ще види, че не стоикът е въплътен мъдрец, а 
мъдрецът, sophos, е само идеализиран стоик; той ще види също, че 
sophos се явява не само в образа на стоика, но се среща също у 
епикурейците, новоакадемиците и скептиците. Изобщо sophos е 
първият образ, в който ни се представя гръцкият philosophos*11; той 
се явява митично в седемте мъдреци, практически -  в Сократ и 
като идеал -  у стоиците, епикурейците, новоакадемиците и скепти­
ците. Всяка от тези школи има, разбира се, свой собствен oocpôç*12, 
както свети Бруно има свой собствен, „единствен пол“. Нещо пове­
че. свети Макс може да намери l e sage“*13 в XVIII век, във фило­
софията на просвещението и дори у Жан Пол в лицето на „мъдри­
те мъже“ от рода на Емануил49 и т. н. Стоическият мъдрец си пред­
ставя не „живот без жизнено развитие“, а абсолютно подвижен жи­
вот, което вече следва от възгледа му върху природата -  херакли
товски, динамичен, развиващ се, жив, докато у епикурейци­
те принципът на мирогледа е по израза на Лукреций mors immor
talis*1 4 , атомът, а за жизнен идеал вместо „подвижния живот“ се 
провъзгласява божественият покой в противовес на божествената 
енергия у Аристотел.

*11 -  любител на мъдростта; философ. Ред.
*12  - мъдрец. Ред.

*13 -  мъдреца. Ред.
*1 4  -  безсмъртна смърт. Ред.



„Етиката на стоиците (тяхната единствена наука, защото за духа те са 
успели да кажат само как той трябва да се отнася към света, а за природа­
та -  за физиката -  само това, че мъдрецът трябва да утвърждава себе си 
срещу нея) не е учение за духа, а само учение за отблъскването на света и за 
самоутвърждаването срещу света“ (стр. 31).

Стоиците са успели „да кажат за природата“, че за философа 
физиката е една от най-важните науки и поради това те са си на­
правили дори труда -  да развият по-нататък физиката на Херак
лит; те „са успели по-нататък да кажат“, че шра, мъжествената 
красота . . . ,  е най-висшето, което индивидът трябва да въплъти в се­
бе си, и са прославяли именно живота, съзвучен с природата, макар 
че при това са изпадали в противоречия. Според стоиците филосо­
фията се разпада на три доктрини: „физика, етика, логика“.

„Те сравняват философията с животното и с яйцето, логиката -  с ко­
стите и сухожилията на животните и с черупката на яйцето, етиката -  с ме­
сото на животното и с белтъка на яйцето, а физиката -  с душата на живот­
ното и с жълтъка“ (Диоген Лаерций, „Зенон“).

Оттук ние виждаме колко невярно е, че „етиката била един­
ствената наука на стоиците“. Към това трябва да се прибави още, 
че след Аристотел те са главните основатели на формалната логика 
и на систематиката изобщо.

Колко невярно е, че „стоиците не са успели да кажат нищо за 
духа“, доказва това, че дори духовиждането води началото си от 
тях, поради което Епикур се обявява срещу тях като просветител в 
ги осмива, като ги нарича „баби“, докато тъкмо неоплатониците са 
заи м ств ал и  от тях някои от своите истории за духове. Това ду
ховиждане на стоиците произтича, от една страна, от невъзмож­
ността да проведат динамичен възглед върху природата, при 
липсата на материала, доставян от едно емпирично природознание, 
а, от друга страна -  от техния стремеж да тълкуват спекулатив­
но древногръцкия свят и дори религията и да ги уподобяват на 
мислещия дух.

„Етиката на стоиците“ е в такава степен „учение за отблъсква­
нето на света и за самоутвърждаването срещу света“, че например 
за стоическа добродетел се смята „да имаш силно отечество, до­
бър приятел“, че „само прекрасното“ се признава за „благо“ и че 
на стоическия мъдрец се разрешава по всякакъв начин да се смесва 
със света, например да извършва кръвосмешение, и т. н. и т. н. 
Стоическият мъдрец е толкова затворен „в изолирания живот“, а 
не в общия с другите живот“, че у Зенон за него се казва:

„нека мъдрият не се учудва на нищо, което изглежда учудващо -  но 
достойният няма да живее и в усамотение, защото той е обществен по природа 
и практически деен" (Диоген Лаерций, книга VII, 1).



Впрочем, няма смисъл -  за да се опровергае гимназистката 
мъдрост на Jacques le bonhomme -  да се анализира твърде обър­
каната и противоречива етика на стоиците.

Във връзка със стоиците y Jacques le bonhomme се появяват и 
римляните (стр. 31), за които той, разбира се, нищо не може да ка­
же, защото те нямат философия. Ние чуваме за тях само, че Хора
ций (!) „не стигнал по-далеч от стоическата житейска мъдрост“ 
(стр. 32). Integer vitae scelerisque pums!50

Във връзка със стоиците се споменава и Демокрит, а именно: 
от някакво ръководство се преписва един объркан пасаж у Диоген 
Лаерций („Демокрит“, книга IX, 7, 45) и при това в неверен пре­
вод, и на такава основа се изгражда обширно разсъждение за Де­
мокрит. Това разсъждение е забележително с това, че влиза в пряко 
противоречие със своята основа, т. е. със споменатия по-горе обър­
кан и невярно преведен пасаж, и превръща „спокойствието на 
духа“ („Gemütsruhe“ -  така Щирнер превежда eôtk>{ua, на 
долпонемски Wellmuth) в „отблъскване на света“. Работата е там, 
че Щирнер си въобразява, че Демокрит е бил стоик, и то такъв 
стоик, какъвто си го представят Единственият и обикновеното гим
назистко съзнание; Щирнер мисли, че „цялата дейност на Демокрит 
се свежда до старанието да се отърве от света“, „с други думи -  до 
отблъскване на света“, и че в лицето на Демокрит може следова­
телно да опровергае стоиците. Че подвижният живот на Демокрит, 
който много е стр ан ств ал  по света, разбива на пух и прах тази 
представа на свети Макс; че истинският източник за запознаването с 
Демокритовата философия е Аристотел, а не няколкото анекдота на 
Диоген Лаерций; че Демокрит не само не е отблъсквал света, а, 
обратно, е бил емпиричен природоизследовател и първият енцикло­
педичен ум между гърците; че неговата почти неизвестна етика се 
ограничава с няколко бележки, които той бил направил като стар, 
много пътувал човек; че неговите природонаучни съчинения се при­
числяват към философията само per abusum*15, защото у него за раз­
лика от Епикур атомът е бил само физическа хипотеза, спомага­
телно средство за обяснение на фактите, съвършено така, както в 
съотношенията на съединенията от гледна точка на новата химия 
(Далтон и т. н.) -  всичко това не е по вкуса на Jacques le bonhomme. 
Демокрит трябва да бъде разбран по „единствен“ начин. Демокрит 
говори за евтимията, значи за спокойствието на духа, значи за оттег­
ляне в себе си, значи за отблъскване на света; Демокрит бил стоик 
и се различавал от индийския факир, който шепне „Брам“ (би след­
вало да се каже: „Ом“), само както сравнителната степен от пре­
възходната, т. е. „само по степен" .

*15 - насила. Ред.



За епикурейците нашият приятел знае точно толкова, колкото за 
стоиците, именно задължителния гимназистки минимум. Той про­
тивопоставя епикурейското „хедоне“*16 на стоическата и скептическата 
„атараксия“,*17 без да знае, че тази „атараксия“ се среща и у 
Епикур, и то като нещо по-висше от „хедоне“ -  вследствие на което 
цялото това противопоставяне се разпръсва в пух и прах. Той ни раз­
казва, че епикурейците „поучават само на по-друго отношение към 
света“ от стоиците; но нека той ни покаже такъв (нестоическн) фи­
лософ на „древното и новото време“, който да не прави „само“ съ­
щото. Накрай свети Макс ни обогатява с нова мисъл на епикурей­
ците: „Съветът трябва да бъде измамен, защото е мой враг“; досега 
беше известно само, че епикурейците са се изказвали в смисъл, че 
светът трябва да бъде освободен от измамата, т. е. от страха пред 
боговете, защото светът е мой приятел.

За да посочим на нашия светия реалната база, която лежи в 
основата на философията на Епикур, достатъчно ще бъде да споме­
нем, че у Епикур за пръв път се среща представата, че държавата се 
базира на взаимен договор на хората, на contrat social*18 (aotWpnj).

До каква степен разясненията на свети Макс относно скептиците 
вървят по същите релси се вижда вече от това, че той смята тях­
ната философия за по-радикална от философията на Епикур. Скеп­
тиците свеждали теоретическото отношение на хората към нещата 
до привидността, а на практика оставяли всичко по старому, съобра­
зявайки се с тази привидност така, както другите се съобразяват с 
действителността; те само променили названието. Епикур, обратно, 
бил същинският радикален просветител на древността, той открито 
нападал античната религия и от него води началото си атеизмът на 
римляните, доколкото последният е съществувал у тях. Затова и 
Лукреций прославя Епикур като герой, който пръв съборил боговете 
и потъпкал религията, затова у всички църковни отци, от Плутарх 
до Лутер, Епикур се ползува със славата на безбожен философ par 
excellence*1 9  и бива наричан свиня; поради което и Климент Алек­
сандрийски казва, че когато Павел се опълчва срещу философията, 
той има предвид само епикурейската („Килими, книга I, стр. 295 на 
кьолнското издание от 1688 г.). Оттук ние виждаме колко „хитро, 
коварно“ и „умно“ се е държал този открит атеист по отношение 
на света, нападайки направо неговата религия, докато стоиците 
приспособявали древната религия към своите спекулации, а

*16 -  наслада. Ред.
*17 -  невъзмутимост на духа. Ред.

*18 -  обществен договор. Ред.
*1 9  -  предимно. Ред.



скептиците използували своето понятие „привидност“ като предлог, 
за да могат да придружават всичките си съждения с reservatio men­
talis*20.

По този начин според Щирнер стоиците стигат в края на краи­
щата до „презрение към света“ (стр. 30), епикурейците -  до „съ­
щата житейска мъдрост, както и стоиците“ (стр. 32), а скептици­
те -  до това, че „оставят света в покой и съвсем не мислят за него“. 
Следователно според Щирнер и трите школи свършват с равноду­
шие към света, „с презрение към света“ (стр. 485). Дълго време 
преди него Хегел е изразил това така: стоицизмът, скептицизмът, 
епикурейството „са си поставили за цел да направят духа равноду­
шен към всичко, което дава действителността“ („Философия на 
историята“, стр. 327).

„Древните“, така свети Макс резюмира своята критика на древ­
ния свят на идеите, „са имали, разбира се, мисли, но те не са позна­
вали мисълта като такава“ (стр. 30). При това „следва да се помни 
казаното по-горе за нашите детски мисли“ (пак там). Историята на 
древната философия трябва да се съобразява с конструкцията на 
Ширнер. За да не излязат гърците от своята роля на деца, необхо­
димо е Аристотел никога да не е съществувал, у него да не се сре­
щат съществуващото в себе си и за себе си мислене (ÿ) vérjcnç Vj 
^afr’aÙTTjY), мислещият сам себе си разсъдък (ceùxbv Sk uosx ô voûç) и 
мислещото само себе си мислене (Vj vorjacç if)ç vô aswç); не трябва из­
общо да съществува неговата „Метафизика“ и третата книга от 
неговата „Психология“51

Със същото право, с което свети Макс напомня тук това, „което 
беше казано по-горе за нашите детски години“, той би могъл, го­
ворейки за „нашите детски години“, да каже: „нека читателят види 
какво ще бъде казано по-долу за Древните и негрите и няма да бъде 
казано за Аристотел“.

За да оцени действителното значение на последните антични фи­
лософски учения в епохата на разлагането на древния свят, Jacques 
le bonhomme е трябвало само да обърне внимание върху действител­
ното положение на техните адепти при римското световно господ­
ство. Той е можел между другото да намери у Лукиан подробно опи­
сано как народът ги е смятал за публични фокусници, а римските 
капиталисти, проконсули и т. н. са ги наемали като придворни шу­
тове, за да забавляват господаря и гостите му със забавните думи -  
„атараксия“, „афазия“,*21 „хедоне“ и т. н., след като са се карали с

*20 -  мислена уговорка. Ред.
*21 - въздържане от положителни съждения. Ред.



робите на трапезата за няколко кокала и кори хляб и след като са 
получили специално кисело вино*22.

Впрочем, ако нашият приятел е искал да направи от историята 
на древната философия история на древността, от само себе си се 
разбира, че той е трябвало да разтвори стоиците, епикурейците и 
скептиците в неоплатониците, чиято философия не представлява ни­
що друго освен фантастично съчетание на стоическото, епикурейско
то и скептическото учение със съдържанието на философията на 
Платон и Аристотел. Вместо това той разтваря тези учения непо­
средствено в християнството*23.

Не гръцката философия остана „зад“ „Щирнер“, а „Щирнер*“ 
остана зад гръцката философия (ср. Виганд,стр. 186). Вместо да ни 
каже как „древността“ стига до света на нещата и „се справя“ с не­
го, този невеж даскал я заставя да изчезне благополучно с помощта 
на един цитат от Тимон; древността толкова по-естествено „дости­
га“ у свети Макс своето „крайно предназначение“, защото според, 
него Древните били „поставени от природата" в условията на ан­
тичната „общност“ [Gemeinwesen], което, „ще кажем в заключе­
ние“, „може да се разбере“ особено лесно в случая, когато тази 
общност, семейството и т. н . се именуват „така наречените есте­
ствени връзки“ (стр. 33). Посредством природата древният „свят 
на нещата“ се създава, а посредством Тимон и Пилат (стр. 32) той 
се разрушава. Вместо да изобрази „света на нещата“, който е по­
служил за материална база на християнството, той заставя този 
„свят на нещата“ да загине в света на духа, в християнството.

Немските философи са свикнали да противопоставят древност­
та, като епоха на реализма, на християнското и на новото време -  
като епоха на идеализма, докато френските и английските иконо­
мисти, историци и природоизследователи разглеждат обикновено 
древността като период на идеализма в противовес на материализ­
ма и емпиризма на новото време. Също така древният свят мо­
же да се схваща идеалистически -  доколкото древните

*22 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „така както френските аристо­
крати станаха след революцията учители по танци в цяла Европа, а англий­
ските лордове скоро ще си намерят подобаващо място като коняри и кучкари 
на цивилизования свят“. Ред.

*23 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Щирнер е трябвало, обратно, 
да ни покаже как гръцкият свят дори след своето разлагане е продължавал 
още дълго време да съществува -  как наред с него римляните са достигнали 
световно господство, какви дела изобщо са вършили те на земята, как се е раз­
вил и разпаднал римският свят и как гръцката и римската древност е намерила 
накрая своята гибел: идеалистически -  в християнството, материалистически -  
в преселението на народите“. Ред.



представляват в историята „citoyen-a“, идеалистическия политик, до­
като човекът на новото време се свежда в края на краищата до 
„bourgeois“, до реалистичния ami du commerce*24 -  или пък реали
стически, защото в него общността [Gemeinwesen] е била „истина“, 
докато в ново време тя е идеалистическа „лъжа“. Толкова малко е 
ползата от всички тези абстрактни противопоставяния и исторически 
конструкции.

„Единственото“, което узнаваме от цялата тази характеристика 
на Древните, се заключава в това, че Щирнер наистина „знае“ 
малко „неща“ за древния овят, но затова пък толкова „по-добре ги 
е прозрял“ (ср. Виганд, стр. 191).

Щирнер наистина е същият „младенец“, за който Откровението 
на Йоан, 12, 5, пророкува: „той ще пасе всички езичници с железен 
прът“. Ние видяхме как той стоварва железния прът на своето не­
вежество върху бедните езичници. На „Новите“ няма да им бъде 
по-лесно.

4. Новите

„И тъй, който е во Христа, той е нова твар; древното премина, сега всич­
ко стана ново“ (Второ послание до коринтяните, 5, 17) (стр. 33).

Посредством това място от библията древният свят действи­
телно „е преминал“, или както собствено е искал да се изрази све­
ти Макс, „се е свършил“*25, и с помощта на едно единствено изрече­
ние ние сме прескочили в новия, християнския, юношеския, мон
голообразния „свят на духа“. Ние ще видим, че и този последният 
„ще стане всичко“ в най-къс срок.

„Ако по-горе беше казано: „за Древните светът е бил истина“, то тук 
трябва да кажем: „за Новите духът е бил истина“ -  но и тук, и там не бива 
да забравяме важната прибавка: „истина, зад чиято неистинност те са се 
стремили да проникнат и в края на краищата действително са проникнали“.“ 
(стр. 33).

Ако не искаме да строим щирнеровски конструкции, „то тук 
трябва да кажем“: за Новите истината е била дух -  именно светият 
дух. Jacques le bonhomme пак разглежда Новите не в действител­
ната им историческа връзка със „света на нещата“, който макар да 
„се е  свършил“, все пак продължава да съществува, а в тяхното 
теоретическо, и то религиозно, отношение; историята на средните 
векове и на новото време съществува за него пак само като

*24 -  приятел на търговията. Ред.
*25 В оригинала на берлински диалект (alle jeworden). Ред.



история на религията и философията; той дълбоко вярва във всички 
илюзии на тези епохи и във философските илюзии относно тези 
илюзии. След като придава по този начин на историята на Новите 
същия обрат, както и на историята на Древните, свети Макс може 
вече лесно „да проследи в нея ход на развитието, подобен на раз­
витието на древността“, и да мине от християнската религия към 
най-новата немска философия със същата бързина, с каквато ми­
на от древната философия към християнството. Той сам харак­
теризира своята историческа илюзия на стр. 37, като прави откри­
тието, че „Древните не могат да покажат нищо освен светска мъ­
дрост", а „Новите никога не са отивали и не отиват по-далеч от 
богословската ученост" и като поставя тържествения въпрос: „Зад 
какво се стремяха да проникнат Новите?“ Единственото, което 
Древните и Новите правят в историята, е, че се „стремят да про­
никнат зад нещо“: Древните -  зад света на нещата. Новите — зад 
света на духа. Древните си остават в края на краищата „без свят“, 
а Новите -  „без дух“, Древните са искали да станат идеалисти, 
Новите -  реалисти (стр. 485), но и едните, и другите са били заети 
само с божественото (стр. 488) -  „досегашната история“ е само 
„история на духовния човек“ (каква вяра!) (стр. 442), -  с една 
дума, пред нас отново са детето и юношата, негърът и монголецът 
и цялата останала терминология на „различните превръщания“.

При това ние виждаме благоговейно подражание на спекула­
тивния маниер да се заставят децата да раждат баща си, а това, 
което е станало по-късно, да въздейст в а  върху това, което е било 
преди него. Християните трябва от самото начало „да се стремят 
да проникнат зад неистинността на своята истина“, те трябва вед­
нага да се окажат скрити атеисти и критици, както вече беше отбе­
лязано по повод на Древните. Но недоволен от това, овети Макс 
дава още един блестящ образец на „виртуозността на своето“ (спе­
кулативно) „мислене“ (стр. 230):

„Сега, след като либерализмът провъзгласи човека, може да се каже, че 
с това само е бил направен последният извод от християнството и че християнството

 по начало не си е поставяло друга задача освен. . .  да осъществи чо­
века."

След като уж е направен последният извод от християнството, 
„може" да се каже, ч е . . .  този извод е направен. Щом потомците 
са преобразили всичко, което ги е предш ествало, „може да се 
каже“, че предш естващ ите поколения „по начало“, именно „дей­
ствително“, всъщност, в небето, като скрити евреи, „не са си поста­
вяли друга задача“ освен да бъдат преобразени от потомците. 
Християнството като такова е за Jacques le bonhomme полагащ себе



си субект, абсолютният дух, който „по начало“ полага своя край 
като свое начало. Ср. „Енциклопедия“ от Хегел и т. н.

„Оттук“ (именно от възможността да се припише въображаема задача 
на християнството) „произтича заблуждението“ (разбира се, преди Фойер
бах не можеше да се знае каква задача „по начало си е поставяло“ хри­
стиянството), „че християнството придава на „Аз“ безкрайна ценност, както 
това например проличава в учението за безсмъртието и в грижата за душата. 
Не, то придава тази ценност само на Човека, само Човекът е безсмъртен, и 
само защото Аз съм Човек, Аз също съм безсмъртен.“

Ако вече от цялата щирнеровска конструкция и от начина на 
поставянето на задачите е достатъчно ясно, че християнството може 
да придаде безсмъртие само на Фойербаховия „човек“, ние тук 
узнаваме освен това, че това става още, защото християнството не 
приписва това безсмъртие и на животните.

Да направим и ние конструкция á la свети Макс.
„Сега, след като" съвременното едро земевладение, произлязло 

от процеса на парцелирането, фактически „провъзгласи“ майората, 
„може да се каже, че с това само е бил направен последният из­
вод" от парцелирането на земевладението „и че" парцелирането 
„действително по начало не си е поставяло друга задача освен осъ­
ществяването" на майората, на истинския майорат. „Оттук произ­
тича заблуждението", че „парцелирането „придава безкрайна цен­
ност" на равноправието на отделните членове на семейството, „как­
то това например проличава" в наследственото право на Наполеон
овия кодекс. „Не, тя придава тази ценност само" на най-големия 

син; „само“ най-големият син, бъдещият притежател на майората, 
става едър земевладелец „и само защото Аз“ съм най-големият 
син, „Аз също ставам“ едър земевладелец.

По този начин е безкрайно лесно да се придават на историята 
„единствени“ обрати: за тази цел е достатъчно само най-новият ѝ 
резултат да се изобразява всеки път като „задачата“, която „тя по 
начало действително си е поставила“. Благодарение на това мина­
лите векове добиват странен и небивал облик. Това прави порази­
телно впечатление, без да изисква големи производствени разходи. 
Може например да се твърди, че истинската „задача“, която „по 
начало си е поставяла“ институцията на поземлената собственост, 
е била изтласкването на хората от овцете -  последица, която се 
прояви неотдавна в Шотландия и т. н.; или че провъзгласяването 
на династията на Капетингите „по начало действително си е поста­
вяло задачата" да изпрати Людвиг XVI на гилотината, а г. Гизо -  
в правителството. Главното обаче е това да се прави по тържест­
вен, свещен, жречески начин, със затаен дъх, и след това да се из­
търси: „Сега най-после може да се каже това.“



Това, което овети Макс казва в разглеждания откъс (стр. 33-
37) за Новите, е само прологът към предстоящата ни история на 
духове. Ние виждаме и тук как той „се стреми да се отърве колко
то може по-скоро“ от емпиричните факти и извежда пред нас съ­
щите категории, както и у Древните: разсъдък, сърце, дух и т. н. -  
само че под други имена. Софистите стават софистични схоласти­
ци, „хуманисти, привърженици на макиавелизма (изкуството на 
книгопечатането, Новия Свят“ и т. н .; ср. Хегел, „История на фи­
лософията“52, III, стр. 128), които представляват разсъдъка; Со
крат се превръща в Лутер, който превъзнася сърцето (Хегел, пак 
там, стр. 227), а за периода след реформацията ние узнаваме, че 
всичко се е въртяло тогава около „празната сърдечност“ (която в 
раздела за Древните се наричаше „чистота на сърцето“, ср. Хегел, 
пак там, стр. 241). Всичко това е на стр. 34. По този начин овети 
Макс „разкрива“ „в християнството ход на развитието, подобен на 
развитието на древността“. След Лутер той дори не си дава труд 
да дава имена на своите категории; той бърза с гигантски крачки 
към най-новата немска философия -  и ето че четири приложения 
(„докато не остане нищо освен празната сърдечност, цялата всеоб­
ща любов към хората, любовта на Човека, съзнанието за свобода, 
„самосъзнанието““ -  стр. 34; Хегел, пак там, стр. 228, 229), че­
тири думи запълват пропастта между Лутер и Хегел, и „едва тогава 
християнството се оказва завършено“. Цялото това построение се 
резюмира в едно майсторско изречение с помощта на лостове като 
„най-после“ -  „и откакто“ -  „доколкото“ -  „също“ -  „от ден 
на ден“ -  „докато най-после“ и т. н. -  изречение, което читателят 
може сам да провери на споменатата класическа страница 34.

Накрая свети Макс дава още няколко образци на своята вяра; 
без да изпитва ни най-малко смущение пред евангелието, той зая­
вява: „Единствено само ние сме Дух в действителност“ и твърди, 
че „Духът“ към края на древната история „след дълги усилия“ 
действително се „отървал от света“, и веднага още веднъж издава 
тайната на цялата си конструкция, като заявява за християнския 
дух, че той „подобно на юноша се занимава с планове за поправя­
нето и спасяването на света“. Всичко това на стр. 36.

„И ме отнесе духом в пустинята; и видях жената да седи на червен звяр, 
който беше пълен с богохулни имена. . .  И на челото ѝ бе написано името, тай­
ната, Вавилон велики. . .  и аз видях, че жената беше пияна от кръвта на све
тиите“ и т. н. (Откровение на Йоана, 17, стихове 3, 5, 6).

Апокалиптичният пророк този път е пророкувал неточно. Сега, 
след като Щирнер провъзгласи мъжа, може най-после да се каже, 
че авторът на Апокалипсиса е трябвало да се изрази по следния



начин: „И той ме отнесе е пустинята на духа. И видях мъжа да 
седи на червен звяр, който бе пълен с богохулство на имената. . .  и 
на челото му бе написано името, тайната, Единствения.  И Аз ви­
дях, че мъжът беше пиян от кръвта на Светия и т. н.“

И така сега ние попадаме в пустинята на духа.

А. Духът (Чиста история на духове)

Първото, което узнаваме за „духа“, е, че не духът е велик, а 
„царството на духовете е  огромна величина“. Свети Макс може 
веднага да каже за духа само това, че съществува „огромно цар­
ство на духовете“ -  така както и за средновековието той знае 
само, че то е съществувало „дълго време“. След като това „цар­
ство на духовете“ е предположено като съществуващо, неговото 
съществуване се доказва допълнително с помощта на десет тезиса.

1) Духът не е свободен дух, докато не се е заел само със самия себе си, 
докато не е „започнал да има работа само“ с ъ с  своя, т. е. с „духовния“, свят 
(най-напред със самия себе си, а след това със своя свят).

2) „Той е свободен дух само в присъщ нему свят.“
3) „Само п о с р е д с т в о м  духовен свят духът е действително дух.“
4) „Докато духът не си е създал своя свят на духове, той не е дух.“
5) „Неговите творения го правят дух.“
6) „Неговите творения са неговият свят.“
7) „Духът е творецът на духовния свят.“
8) „Духът съществува само когато твори духовното.“
9) „Той е действителен само заедно с духовното, със своето творение.“
10) „Но творенията или децата на духа не са нищо друго освен. . .  духове“ 

(стр. 38- 39).

„Духовният свят“ в тезис 1 веднага се приема за съществуващ, 
вместо да бъде изведен, и този тезис 1 се провъзгласява след това 
отново в тезиси 2- 9 в осем нови превръщания. В края на тезис 9 
ние се намираме точно там, където бяхме в края на тезис 1 -  и 
тук в тезис 10 едно „но" внезапно въвежда „духовете“, за които до­
сега и дума не е ставало.

„Тъй като духът съществува само когато той твори духовното, ние тър­
сим неговите първи творения“ (стр. 41).

Но според тезиси 3, 4, 5, 8 и 9 духът е свое собствено творе­
ние. Това се изразява сега в смисъл че духът, т. е. първото творе­
ние на духа,

„трябва да възникне от нищо“ ........ той трябва тепърва да сътвори себе 
си“. .. „неговото първо творение е самият той, духът" (пак там). „Когато този 
творчески акт е осъществен, след него идва вече естествено размножение на



творенията, така както според мита само първите хора е трябвало да бъдат 
сътворени, а останалият човешки род се размножавал от само себе си“ (пак 
там).

„Колкото и мистично да звучи това, ние все пак го преживяваме като 
всекидневен опит. Си ли Ти мисляш, преди да мислиш? Като твориш своята 
първа мисъл, Ти твориш и Себе си. Мислещия, защото ти не мислиш, преди
да мислиш, т. е.“. . .  т. е.............  преди да имаш някаква мисъл. Не Те ли прави 
певец едва Твоето пение, говорящ човек -  едва Твоят говор? Така и създава­
нето на духовното тепърва Те прави дух.“

Нашият свети фокусник приема, че духът създава духовното, 
за да направи оттук заключение, че духът създава самия себе си 
като дух, а, от друга страна, той го приема като дух, за да му даде 
възможност да създава своите духовни творения (които „според 
мита се размножават от само себе си“ и стават духове). Д отук 
всичко това са отдавна познати, правоверно-Хегелови фрази. Ис­
тински „единственото“ изложение на това, което свети Макс иска 
да каже, започва едва с примера, който той привежда. А именно, кога­
то Jacques le bonhomme не може да направи нито крачка напред, 
когато дори думи като „Хората“ и „То“ не са в състояние да осво­
бодят неговата заседнала лодка, тогава „Щирнер“ призовава на 
помощ третия си роб, „Ти“, който вече никога не му изневерява и 
на когото той може да се осланя при крайна нужда. Този „Ти“ е  
индивид, когото ние срещаме не за пръв път, скромен и предан роб, 
минал пред нашите очи през огън и вода, работник на лозето на своя 
господар, който не се плаши от нищо -  с една дума: Шелига*26. 
Когато „Щирнер“ изпитва най-големи творчески мъки, той се про­
виква: Шелига, помогни! -  и верният Екарт53 Шелига веднага под­
лага рамо, за да измъкне колата от калта. За отношението на све­
ти Макс към Шелига ще имаме случай още много да кажем.

Става дума за духа, който създава самия себе си от нищо, т. е. 
за Нищото, което прави себе си дух от нищо. Свети Макс извлича 
оттук сътворението на шелиговския дух от Шелига. И от кого ли: 
другиго освен от Шелига би могъл „Щирнер“ да очаква, че той ще 
се съгласи да играе ролята на Нищото по посочения по-горе начин? 
На кого другиго би могъл да импонира такъв фокус освен на Ше­
лига, който е крайно много поласкан от това, че изобщо му се раз­
решава да се яви в качеството на действуващо лице? Свети Макс 
трябваше да докаже не че дадено „Ти“, т. е. даденият Шелига, 
става мислящ, говорящ, пеещ едва от момента, когато започва д а  
мисли, да говори, да пее -  той трябваше да докаже, че мислителят 
като такъв твори себе си от нищо, когато започва да мисли, певе­
цът като такъв твори себе си от нищо, когато започва да пее, и т. н.;

*26 Ср. „Светото семейство или Критика на критическата критика“, където 
вече са възпети предишните геройски подвизи на този божи човек.



и дори не мислителят, нито певецът, а мисълта и пението като субек­
ти творят себе си от нищо, когато започват да мислят и пеят. Иначе 
„Щирнер развива само крайно простото размишление“ и изказва 
само „крайно популярната“ мисъл (ср. Виганд, стр. 156), че Шели
га проявява едно от своите свойства, когато го проявява. Наистина 
няма нищо „учудващо“ в това, че свети Макс не може „да развие“ 
правилно дори „подобни прости размишления“, а ги изказва непра­
вилно, за да докаже по такъв начин едно още по-неправилно поло­
жение с помощта на най-неправилната логика в света.

Съвсем невярно е твърдението, че аз „от нищо“ творя себе си 
например като „говорящ“. Нищото, което лежи тук в основата, е 
твърде многообразно Нещо, а именно: действителният индивид, не­
говите органи на речта, определено стъпало на физическото разви­
тие, съществуващият език и неговите диалекти, слушащи уши и чо­
вешко обкръжение, от което може да се чуе нещо, и т. н. и т. н. 
Следователно при развитието на някакво свойство се създава нещо 
от нещо чрез нещо, а съвсем не се идва, както в Хегеловата „Логи­
ка“54, от нищо чрез нищо към нищо.

Сега, след като свети Макс има под ръка своя верен Шелига, 
всичко отново върви като по масло. Ние ще видим как с помощта 
на своето „Ти“ той отново превръща духа в юноша, точно както 
преди превърна юношата в дух; ние ще намерим тук цялата исто­
рия на юношата, повторена почти дума по дума, само с някои мас­
киращи размествания -  както вече впрочем „огромното царство 
на духовете“ на стр. 37 не беше нищо друго освен „царството на 
духа“, основаването и разширяването на което -  виж стр. 17 -  е 
било „цел“ за духа на юношата.

„Обаче както Ти различаваш себе си от мислителя, певеца, разказвача, 
така различаваш Себе си от духа, чувствайки много добре, че Ти си още 
нещо друго освен дух. Обаче както мислещото Аз в ентусиазма на мисленето 
лесно губи слух и зрение, така и Тебе те е обхванал ентусиазмът на духа и 
ето Ти се стремиш с всички сили да станеш всецяло дух и да се разтвориш в 
духа. Духът е Твой идеал, недостигнатото, отвъдното; дух се нарича Т воят... 
бог, „бог е дух“. . .  Ти се опълчваш срещу самия себе си, тъй като Ти не мо­
жеш да се избавиш от остатъците на недуховното. Вместо да кажеш: Аз съм 
нещо повече от дух, Ти казваш съкрушено: Аз съм по-малко от дух, и аз мога 
само да си представя духа, чистия дух или духа, който е само дух, но не съм 
този дух, а щом Аз не съм, такъв е някой Друг, той съществува като Друг, 
когото Аз наричам „бог“.“

След като по-горе ние дълго се занимавахме с фокуса от Нищо 
да направим Нещо, сега изведнъж съвсем „естествено“ идваме до 
един индивид, който е и нещо друго освен дух, следователно е Нещо, 
и иска да стане чист дух, т. е. Нищо. С тази много по-лесна пробле­
ма (от нещо да направим нищо) пред нас веднага отново възниква



цялата история за юношата, който „тепърва трябва да търси съвър­
шения дух“, и трябва само отново да извадим старите фрази от 
стр. 17- 18, за да излезем от всички затруднения. Особено с такъв 
послушен и доверчив слуга като Шелига, на когото „Щирнер“ може 
да втълпи, че както той, „Щирнер“, „в ентусиазма на мисленето 
лесно"(!) „губи слух и зрение“, така и него, Шелига, го е „обхва­
нал ентусиазмът на духа“ и че той, Шелига, „се стреми с всички 
сили да стане дух“, вместо да придобие дух, т. е. -  трябва сега да 
играе ролята на юношата от стр. 18. Шелига вярва в това и се под­
чинява в страх и трепет; той се подчинява, когато свети Макс му 
крещи: Духът е Твой идеал -  Твой бог. Ти правиш всичко, което 
пожелая: ту „се опълчваш“, ту „говориш“, ту „можеш да си пред­
ставиш“ и т. н. Когато „Щирнер“ му втълпява, че „чистият дух е 
Друг, защото той“ (Шелига) „не е чист дух“, то наистина само Ше­
лига е в състояние да вярва в това и да повтаря машинално след 
него дума по дума цялата тази глупост. Впрочем методът, с помощ­
та на който Jacques le bonhomme съчинява тази безсмислица, беше 
вече подробно разгледан от нас, когато ставаше дума за юношата. 
Тъй като Ти много добри ч у встваш , че Ти си нещо друго освен 
математик, Ти се стремиш да станеш всецяло математик, да се раз­
твориш в математика, математикът е Твой идеал, математик се на­
рича Т во ят ... б о г .. .  ти казваш съкрушено: Аз съм по-малко от 
математик и мога само да си представя математика като такъв, а 
щом Аз не съм математик, то такъв е Друг, той съществува като 
Друг, когото Аз наричам „бог“. Друг на мястото на Шелига би ка­
зал -  Aparo.

„Сега най-после, след като“ доказахме, че разглежданото поло­
жение на „Щирнер“ е само повторение на „юношата“, „може да се 
каже“, че той „действително по начало не си е поставял друга за­
дача“, освен да отъждестви духа на християнския аскетизъм с духа 
изобщо, а фриволното остроумие например на XVIII век -  с хри­
стиянското скудоумие.

Следователно -  противно на твърдението на Щирнер -  необ­
ходимостта духът да обитава отвъд, т. е. да бъде бог, се обяснява 
не „с това, че Аз и дух са различни имена за различни неща, че Аз 
не съм дух и духът не е Аз“ (стр. 42), а  с „ентусиазма на духа“, 
който съвсем неоснователно се приписва на Шелига и който го пре­
връща в аскет, т. е. в човек, който желае да стане бог (чист дух), 
и тъй като не може да стане, полага бога вън от себе си. Но ставаше 
дума за това, че духът трябва най-напред да сътвори себе си о т 
нищо, а след това да сътвори духовете от себе си. Вместо това Ше­
лига произвежда сега бог (единствения дух. който се среща тук) 
не защото той, Шелига, е духът като такъв, а защото той е Шелига,



т. е. несъвършен дух, недуховен дух, т. е. същевременно недух. 
Но как възниква християнската представа за духа като бог, за това 
свети Макс не казва нито дума, макар че сега това вече не е толко­
ва голям фокус. За да обясни тази представа, той я приема за вече 
съществуваща.

Историята за сътворението на духа „действително по начало не 
си поставя друга задача“ освен възнасянето на Щирнеровия стомах 
на небето.

„Именно защото ние не сме духът, Именно защото ние не сме сто-
който обитава в нас, именно затова махът, който обитава в нас, именно 
ние трябваше да го затова ние трябваше да го
поместим вън от нас, той не беше Ние и поради това ние не можехме да си 
представим, че той съществува иначе освен вън от Нас, отвъд Нас, в отвъдния 
свят" (стр. 43).

Ставаше дума за това, че духът трябва най-напред да сътвори 
себе си, а след това да сътвори от себе си нещо по-друго от себе си; 
въпросът беше, какво е това друго? На този въпрос не се дава отго­
вор, но след приведените по-горе „различни превръщания“ и обрати 
гой се изопачава, като се превръща в  следния нов въпрос:

„Духът е нещо по-друго от Аз. Но какво е това друго?“ (стр. 45).

И тъй сега се пита, по какво се отличава духът от Аз, докато 
първоначалният въпрос гласеше: по какво се отличава духът, бла­
годарение на своето сътворение от нищо, от самия себе си? С това 
свети Макс скача към следващото „превръщане“.

В. Обладаните от духове (Нечиста история на духове)

Свети Макс, без сам да знае това, досега само даваше наста­
вление за духовиждане, разглеждайки древния и новия свят само 
като „призрачно тяло на един дух“, като призрачно явление и виж­
дайки в него само борба на духове. Сега той съзнателно и ех p ro
fesso*27 дава наставление за съзерцаване на призраци.

Наставление за духовиждане. Преди всичко трябва да се пре­
върнеш в кръгъл глупак, т. е. да се полагаш като Шелига, а след 
това да кажеш на самия себе си това, което свети Макс казва на 
този Шелига: „Погледни света около себе си и кажи сам, не те ли 
гледа отвсякъде един дух!“ Ако стигнеш дотам да си въобразиш не­
що подобно, духовете вече „лесно“ ще дойдат от само себе си -

*27 - по специалност; специално. Ред.



в „цветето“ ще виждаш само „твореца“, в планините -  „дух на 
възвишеността“, във водата -  „дух на копнежа“ или копнежа на 
духа, и ще чуваш „чрез устата на хората да говорят милиони духове“. 
Ако стигнеш до такова стъпало, ако можеш да извикаш заедно с 
Щирнер: „Да, целият свят гъмжи от призраци!“ . -  то „няма да бъ­
де трудно да стигнеш дотам “ (стр. 93) да извикаш след това: „Само 
вътре в света ли? Не, самият свят е призрак“ (вие казвайте да, да, 
не, не, а което е свръх това, то е от лукаваго, а именно -  логиче­
ски преход), „той е с т р а н с т в а щото призрачно тяло на един дух, 
той е призрак“. След това „погледни спокойно наблизо или нада­
леч. Заобикаля Те призрачен с в я т .. .  Ти виждаш духове.“ Ако си 
обикновен човек, Ти можеш да се задоволиш с това, но ако Ти на­
мислиш да се мериш с Шелига, Ти можеш да надникнеш и в самия 
себе си и тогава „Ти не трябва да се чудиш“, ако при тези обстоя­
телства и на тази висота на Шелиговата същност откриеш, че и „Тво­
ят дух е призрак в Твоето тяло“, че сам Ти си призрак, „очакващ 
спасение, т. е. дух“. С това Ти си стигнал дотам, че можеш да виж­
даш във „всички“ хора „духове“ и „призраци“, с което духовижда
нето „постига крайната си цел“ (стр. 46, 47).

Основата на това наставление, само че много по-правилно из­
разена, се намира у Хегел, между другото в „История на филосо­
фията“, III, стр. 124, 125.

Свети Макс толкова много вярва в собственото си наставление, 
че в резултат сам става Шелига и твърди: „Откакто словото стана 
плът, светът е одухотворен, омагьосан, призрак“ (стр. 47). „Щирнер“ 
„вижда духове".

Свети Макс възнамерява да ни даде феноменология на христи­
янския дух и по навик взема само едната страна на работата. За 
християнина светът е бил не само проникнат от духа, но в същата 
степен и лишен от духа, както например съвсем правилно признава 
Хегел в току-що посоченото място, където той свързва двете страни; 
същото е трябвало да направи свети Макс, ако е искал да разсъж­
дава исторически. В противовес на това, че в християнското съзна­
ние светът се лишава от духа, със същото право Древните, „които 
навсякъде са виждали богове“, могат да се разглеждат като одухо
творители на света -  възглед, който нашият свят диалектик отхвър­
ля с благосклонното указание: „Боговете, скъпи човече на новото 
време, не са духове“ (стр. 47). Вярващият Макс признава за дух 
само светия дух.

Но дори да ни беше дал тази феноменология (което след Хегел 
впрочем е излишно), той още нищо не щеше да ни е дал. Самото 
гледище, на което човек се задоволява с подобни истории за духове, 
още е религиозно, защото на това гледище той се успокоява върху



религията, схваща религията като causa sui*28 (защото и „Самосъз­
нанието“, и „Човекът“ са още религиозни), вместо да я обяснява, из­
хождайки от емпиричните условия, и да покаже как определени от­
ношения на промишлеността и общуването са необходимо свързани 
с определена форма на обществото, оттук с определена форма на 
държавата, а оттук и с определена форма на религиозното съзна­
ние. Ако Щирнер се беше вгледал в действителната история на сред­
ните векове, той щеше да разбере защо представата на християните 
за света е взела в средните векове тъкмо тази форма и как е ста­
нало, че тя по-късно се е превърнала в друга представа; той щеше 
да разбере, че „християнството като такова" няма никаква история 
и че всички опия различни форми, в които то е било схващано в раз­
лични времена, са били не „самоопределения“ и „по-нататъшно раз­
витие“ на „религиозния дух“, а са се обуславяли от напълно емпи­
рични причини, които ни най-малко не зависят от влиянието на ре­
лигиозния дух.

Тъй като Щирнер „не се води на връвчица“ (стр. 45), преди да 
говорим по-подробно за духовиждането, можем още тук да кажем, 
че различните „превръщания“ на Щирнеровите хора и на техния свят 
се заключават само в превръщане на цялата световна история в 
плътта на Хегеловата философия -  в призраци, които само привидно 
са „инобитие“ на мислите на берлинския професор. Във „Феноме­
нологията“, тази Хегелова библия, в „Книгата“, индивидите първо 
се превръщат в „съзнание“, а светът -  в „предмет“, благодарение 
на което цялото многообразие на живота и историята се свеждат до 
различно отношение на „съзнанието“ към „предмета“. Това различ­
но отношение се свежда на свой ред до три кардинални отношения: 
1) отношение на съзнанието към предмета като към истина, или към 
истината като към прост предмет (например сетивно съзнание, обо
жествяване на природата, йонийска философия, католицизъм, авто­
ритарна държава и т. н.) ; 2) отношение на съзнанието като истин­
ското към предмета (разсъдък, духовна религия, Сократ, протестан
тизъм, френска революция); 3) истинско отношение на съзнанието 
към истината като предмет или към предмета като истина (логи­
ческо мислене, спекулативна философия, духът като съществуващ 
за духа). Първото отношение и у Хегел се схваща като бог-отец, 
второто -  като Христос, третото -  като свети дух и т. н. Щирнер 
вече използва тези превръщания, като говореше за детето и юно­
шата, за Древните и Новите, след това той ги повтаря по повод на 
католицизма и протестантизма, негъра и монголеца и т. н. и леко
верно приема тази редица от предрешвания на една и съща мисъл за

*28 -  причина на самата себе си. Ред.



света, срещу който той трябва да противопостави, да утвърди себе 
си като „въплътен индивид“.

Второ наставление за духовиждането. Как да превърнеш света 
в призрак на истината, а самия себе си в свещена или призрачна 
личност. Разговор между свети Макс и Шелига, неговия слуга 
(стр. 47, 48).

Свети Макс. „Ти имаш дух, защото имаш мисли. Какво са Твоите мисли?“' 
Шелига. „Духовни същности.“
Свети Макс. „Значи те не са неща?“
Шелига. „Не, но те са духът на нещата, главното във всички неща, тях­

ната най-съкровена същност, тяхната. . .  идея.“
Свети Макс. „Значи това, което Ти мислиш, не е само Твоя мисъл?“ 
Шелига. „Напротив, това е най-действителното, същински истинното в све­

та; това е самата истина; когато аз наистина мисля, аз мисля Истината: Аз мога 
наистина да греша по отношение на истината и да не я познавам, но когато 
истински познавам, тогава предметът на моето познание е истината.“

Свети Макс. „Значи ти винаги се стремиш да познаеш истината?“
Шелига. „Истината за мене е свещена.. .  Аз не мога да унищожа 

истината; аз вярвам в истината н затова се вглъбявам в нея; над нея няма ни­
що, тя е вечна. Истината е свещена, вечна, тя е Свещеното, Вечното.“

Свети Макс (сърдито). „Но ти, който се преизпълниш с тази светиня, сам 
ставаш свещен!“

И така, когато Шелига наистина познава някакъв предмет, този 
предмет престава да бъде предмет и става „истина“. Това е първо 
производство на призраци на едро. -  Сега се касае вече не за поз
нанието на предметите, а за познанието на истината; най-напред 
Шелига наистина познава предметите, определяйки това като истина 
на познанието, а тази истина на познанието той превръща в позна­
ние на истината. Но след като Шелига позволява на страшния све­
тия да му натрапва истината в качеството на призрак, неговият 
строг господар се нахвърля върху него със следния въпрос на съвест; 
„винаги“ ли е изпълнен той с копнеж по истината, на който обър­
каният Шелига малко преждевременно изтърсва: „Истината е за 
мене свещена.“ Но той веднага забелязва своята грешка и се старае 
да я изкупи, като превръща сконфузено предметите вече не в Исти­
ната като такава, а в истини, а себе си абстрахира като истината 
на тези истини, като „Истината“, която той -  след като я е отличил 
от истините, които се поддават на унищожение -  вече не може да 
унищожи. С това истината става „вечна“. Но като не се задоволява 
с това, да ѝ дава предикати като „свещена, вечна“, той я превръща 
в Светото и Вечното като субект. След това свети Макс може, 
разбира се, да му обясни, че „преизпълнен“ със Светото, той 
„самият става свещен“ и „не трябва да се чуди“, ако сега „не на­
мери нищо освен призрак“ в себе си. След това нашият светия за­
почва да проповядва: „Изобщо светото не съществува за твоите



сетива“, и твърде логично добавя с помощта на едно „и“: „Ти нико­
га няма да откриеш като сетивно същество неговата следа“ -  за­
щото сетивните предмети „се свършиха“ и тяхното място зае „Исти­
ната“, „Свещената истина“, „Светото“. „Но“ -  разбира се! -  
„то съществува за Твоята вяра или по-точно за Твоя дух“ (за Твое­
то бездушие), „защото то самото е нещо духовно“ (per appositio- 
nem*29), „един дух“ (пак per appos.), „дух за духа“. Такова е изку­
ството да се превръщат обикновеният свят, „предметите“ посред­
ством една аритметическа редица от приложения в „дух за духа“. 
Тук ние можем само още да се възхищаваме от този диалектически 
метод на приложенията -  по-долу ще имаме случай да стигнем до 
неговите основи и да го изложим в цялата му класичност.

Методът на приложенията може да бъде също преобърнат -  
така например тук, където „Светото“, вече създадено от нас, няма 
по-нататъшни приложения, а се превръща в приложение на едно 
ново определение: това е съчетание на прогресията с уравнението. 
Така „останалата“ след известен диалектически процес „мисъл за 
нещо Друго“, на което „Аз трябваше да служа повече, отколкото 
на Себе си “(per appos.) „което би трябвало да бъде най-важното за 
Мене“ (per appos.), „с една дума -  Нещо, в което Аз би трябвало 
да търся Моето истинско благо“ (най-после per aposs., връщане към 
първата редица), става тук нещо „Свето“ (стр. 48). Ние имаме 
тук две прогресии, които се приравняват една към друга и могат по 
този начин да дадат възможност за множество различни уравнения. 
Но за това после. С помощта на този метод „Светото“, което ние 
познавахме досега само като чисто теоретическо определение на чи­
сто теоретически отношения, придоби също нов практически смисъл 
като „нещо, в което Аз би трябвало да търся Моето истинско благо“, 
в резултат на което става възможно да направим Светото проти­
воположност на егоиста. Впрочем едва ли заслужава да споменава­
ме, че целият този диалог със следващата проповед не е нищо друго 
освен ново повторение на срещаната вече три-четири пъти история 
за юношата.

Тук, стигнали до „егоиста“, ние ще прережем „връвчицата" на 
Щ ирнер, първо, защото трябва да представим неговата конструк­
ция в нейната чистота, без всякакви вмъкнати Intermezzi, и, второ, 
защото ние без друго ще срещнем тези Intermezzi (по аналогия 
с „Lazaroni“ -  Виганд, стр. 159, трябва да бъде: Lazzarone -  Сан
чо би казал Intermezzi’s) на други места на книгата, защото против­
но на собственото му изискване Щирнер съвсем не е склонен „по­
стоянно да взема обратно себе си в себе си“, а, напротив, отново и

*29 -  посредством приложение. Ред.



отново дава себе си от себе си. Ще споменем още само, че на поста­
вения на стр. 45 въпрос: кое е онова различно от „Аз“ нещо, което е 
духът? -  се отговаря сега в смисъл че то е Светото, т. е. Чуждото 
на „Аз“, и че всичко Чуждо на „Аз“ се схваща занапред -  по сила­
та на някои неизказани приложения, приложения „в себе си“ -  чи
сто и просто като дух. Дух, Свето, Чуждо са тъждествени пред­
стави, на които той обявява война, както почти дума по дума това 
беше вече разказано в самото начало, когато ставаше дума за юно­
шата и мъжа. Ние следователно не сме направили още нито крачка 
по-нататък в сравнение със стр. 20.

а. Привидението

Свети Макс започва сега сериозно да говори за „духовете“, те­
зи „деца на духа“ (стр. 39), за всеобщата призрачност (стр. 47). По­
не той така си въобразява. Всъщност той само поставя ново название 
на предишното си разбиране на историята, според което хората са 
били от самото начало представители на общите понятия. Тези общи 
понятия се явяват тук за пръв път в негроподобното състояние, като 
обективни, имащи предметен характер за хората духове, и се нари­
чат на това стъпало призраци или привидения. Главният призрак 
е, разбира се, самият „Човек“, защото съгласно предидущото хо­
рата съществуват един за друг само като представители на Всеоб­
щото, Същността, Понятието, Светото, Чуждото, Духа, т. е само 
като призрачни същества, като призраци, и още затова, защото -  
според „Феноменологията“ на Хегел, стр. 255 и на други места, ду­
хът, Доколкото той има за човека „формата на вещност“, е друг чо­
век (виж по-долу за „Човека“).

И така, тук небесата се разтварят и различните призраци мина­
ват поред пред нас. Jacques le bonhomme забравя само, че той вече 
застави да минат пред нас древното и новото време като гигантски 
призраци, в сравнение с което всичките му безобидни измислици за 
бог и т. н. са същинска дреболия.

Призрак № 1: висшето същество, бог (стр. 53). Както и трябва­
ше да се очаква съобразно с предидущото, Jacques le bonhomme, кой­
то със своята вяра премества всички световноисторически планини, 
вярва, че „хората в продължение на хилядолетия са си поставяли 
задачата", „измъчвали са се над ужасната невъзможност, над без­
крайната работа на Данаидите“*30 -  „да докажат битието на бога“.

*30 От древногръцкия мит за Данаидите -  дъщерите на Данаос; тук в сми­
съл на безсмислена, напразна работа. -  Бълг. ред.



З а  тази невероятна вяра ние не трябва да изхабим нито дума по­
вече.

Призрак № 2: Същността. Това, което нашият приятел говори 
за същността, се ограничава -  с изключение на това, което е пре­
писал от Хегел -  „с пищни думи и жалки мисли“ (стр. 53). „Пре­
ходът от“ същността „към“ световната същност „не е труден“ и 
тази световна същност е, разбира се,

Призрак № 3: суетността на света. За това нищо не може да се 
каже, освен че оттук „лесно“ възниква

Призрак № 4: добрите и злите същности. Макар и за тях да би 
могло да се каже нещо, все пак нищо не се казва -  и веднага се 
преминава към следващия

Призрак № 5: същността и нейното царство. Че същността се 
появява тук у нашия добросъвестен автор за втори път, това ни 
най-малко не трябва да ни учудва, тъй като той много добре съз­
нава своята „безпомощност“ (Виганд, стр. 166) и поради това пов­
таря всичко по няколко пъти, за да не бъде неправилно разбран. 
Същността се определя тук най-напред като владетелка на „цар­
ство“, а след това за нея се казва, че тя е „Същността“ (стр. 54), 
след което тя за един миг се превръща в

Призрак № 6: „същностите“. Да бъдат познавани и признавани 
те и само те -  това е религия. „Тяхното (на същностите) царство 
е . . .  царство на същностите“ (стр. 54). Тук внезапно се появява без 
всякакъв видим повод

Призрак № 7, богочовекът, Христос. За него Щирнер може да 
съобщи, че е бил „снабден с тяло". Ако свети Макс не вярва в Хри­
ста, той вярва поне в неговото „действително тяло“. Според Щир­
нер Христос е донесъл в историята огромни бедствия и нашият сан­
тиментален светия разказва със сълзи на очи „как най-силните Хри­
стови хора са се мъчили да разберат Христа“ -  нещо повече: „Ни­
кога досега един призрак не е бил по-душеизтезаващ и никой ша­
ман, който се довежда до диво беснеене и раздиращи нервите гър­
чове, не може да изтърпи такива мъки, каквито са изтърпели хри­
стияните заради този най-непонятен призрак.“ Свети Макс пролива 
чувствителна сълза над гроба на жертвите Христови и след това ми­
нава към „ужасяващата същност“, към

Призрак № 8, човека. Тук нашият добросъвестен писател е не­
прекъснато в „ужас“ -  „той се бои от самия себе си“, той вижда 
във всеки човек „страшно привидение“, „ужасно привидение“, в 
което нещо „броди“ (стр. 55, 56). Той се ч у в с т в а  крайно неудобно. 
Разколът между явление и същност не му дава покой. Той прилича 
на Навал, съпруг на Авигея, за когото е писано, че същността му 
също била откъсната от неговото явяване: „Имаше в Маон един



човек, а същността му беше в Кармил“ (Първа книга на царствата, 
25, 2)*31. Но навреме и преди „душевноизмъченият свети Макс да 
си пусне от отчаяние куршум в челото, той внезапно си спомня за 
Древните, които „не са наблюдавали нищо подобно в своите роби“. 
Това го довежда до

Призрак № 9, народния дух (стр. 56), за който свети Макс, ве­
че без всякаква спирачка, също си прави „страшни“ фантазии, за 
да може

Призрак № 10 да превърне „Всичко“ в привидение и най-после 
там, където свършва всякакво броене, да струпа „светия дух“, исти­
ната, правото, закона, правото дело (което той все още не може да 
забрави) и половин дузина други съвсем чужди едно на друго неща 
в категорията: призраци.

Иначе в цялата глава няма нищо заслужаващо внимание 
освен това, че вярата на свети Макс премества една историческа 
планина. А именно той смята (стр. 56): „Винаги само в името на 
едно висше същество човек е бил почитан, само като призрак той 
се е смятал за осветена, т. е.“ (тоест!) „защитена и призната лич­
ност“. Ако върнем тази преместена само с вярата планина на ней­
ното истинско място, „това ще гласи така“: „Само в името на защи­
тени, т. е. сами себе си защищаващи, и привилегировани, т. е. сами 
себе си привилегироващи личности са били почитани висши съще­
ства и са били осветявани призраци. Свети Макс си въобразява на­
пример, че в древността, когато всеки народ се сплотявал от мате­
риалните отношения и интереси, например от враждата между раз­
лични племена и т. н., когато поради недостиг на производителни 
сили всеки трябвало или да бъде роб, или да има роби и т. н. и т. н., 
когато следователно принадлежността към определен народ е била 
от „най-естествен интерес“ (Виганд, стр. 162), че тогава понятието 
народ или „народност“ за пръв път породило от себе си тези инте­
реси; че в новото време, когато свободната конкуренция и светов­
ната търговия породиха лицемерния, буржоазния космополитизъм 
и понятието човек, напротив, по-късната философска конструкция 
на човека е произвела тези отношения като свои „откровения“ 
(стр. 51). Така стои работата и с религията, царството на същно­
стите, което той смята за единственото царство, за същностите на 
което той обаче не знае нищо, защото иначе би трябвало да знае, 
че религията като такава няма нито същност, нито царство. В ре­
лигията хората превръщат своя емпиричен свят в една само мис­
лима, въображаема същност, която им противостои като нещо чуж­
до. Това се обяснява пак не с други понятия, със „Самосъзнанието“

*31 Игра на думи: „Wesen“ означава „същност“, а също и „работа“. Ред.



и подобни глупости, а с целия досегашен начин на производство и 
общуване, който също тъй не зависи от чистото понятие, както из
обретяването на предачната машина и използуването на железните 
пътища не зависят от Хегеловата философия. Ако пък желае да го­
вори за „същност“ на религията, т. е. за материална основа на тази 
фантастична същност, той не трябва да я търси нито в „същността 
на Човека“, нито в предикатите на бога, а в материалния свят, за­
варван от всяко стъпало на развитието на религията (ср. по-горе 
„Фойербах“).

Всички „призраци“, чийто парад ние приехме, бяха представи. 
Тези представи -  ако се абстрахираме от реалната им основа (от 
която Щирнер без друго се абстрахира), -  разглеждани като пред­
стави вътре в съзнанието, като мисли в главата на човека, прене­
сени от своята предметност обратно в субекта, издигнати от суб­
станцията в самосъзнание, са. . .  принудата или натрапчивата идея.

За произхода на историята на призраците на свети Макс виж 
Фойербах в „Anekdota“, II, стр. 66, където четем55:

„Теологията е вяра в призраци. Но призраците на обикновената теология 
се намират в сетивното въображение, а тия на спекулативната теология -  в  
несетивната абстракция.“

Тъй като свети Макс заедно с всички критически спекулативни 
философи на новото време споделя вярата, че мислите, превърнати 
в нещо самостоятелно, въплътените мисли, призраците, са власт
вали и продължават да в л а с т в а т  над света, че цялата досегашна 
история била история на теологията -  не е имало нищо по-лесно 
от това, да превърне историята в история на призраци. Санчовата 
История на призраци се базира следователно на традиционната вя­
ра на спекулативните философи в призраци.

b. Причудата

„Човече, в Твоята глава бродят привидения!. . .  Ти си обладан 
от натрапчива идея!“ -  крещи свети Макс на своя роб Шелига. 
„Не мисли, че се шегувам“, заплашва го той. Да не си посмял да 
мислиш, че „Макс Щирнер“, който говори с такава тържественост, 
е  способен да се шегува.

Този божи човек отново има нужда от верния си Шелига, за 
да премине от обекта към субекта, от привидението към причудата.

Причудата е йерархията в отделния индивид, господството на 
мисълта „в него над него“. След като светът се явил на



фантазиращия юноша (когото ние вече срещнахме на стр. 20) като свят на 
неговите „налудничави фантазии“, като свят на призраци, „соб­
ствените творения на неговата глава“, намирайки се в главата му„ 
почнали да не му се подчиняват. Светът на неговите налудничави 
фантазии -  това е направената от него крачка напред -  съще­
ствува сега като свят на разстроената му глава. Свети Макс -  то­
зи мъж, пред когото „светът на хората на новото време“ се явява 
като фантазиращ юноша, трябва по необходимост да заяви, че 
„едва ли не цялото човечество се състои от истински безумци, оби­
татели на лудница“ (стр. 57).

Причудата, която свети Макс открива в главите на хората, е  
само негова собствена причуда, причудата на „светията“, който 
разглежда света sub specie aeterni* и приема лицемерните фрази 
на хората, както и техните илюзии за действителни мотиви на тех­
ните постъпки; ето защо нашият наивен, вярващ мъж изказва така 
уверено великото положение: „Почти целият човешки свят се стре­
ми към по-висшето“ (стр. 57).

„Причудата“ е „натрапчива идея“, т. е. „идея, която е подчини­
ла човека“, или -  както по-късно се казва по-популярно -  всевъз­
можни нелепости, които хората „са си втълпили в главата“. С игри­
ва леснина свети Макс стига до заключението, че всичко, което е  
подчинило хората -  например необходимостта да произвеждат, за 
да живеят, и зависещите от това отношения, е подобна „нелепост“ 
или „натрапчива идея". Тъй като детският свят е единственият 
„свят на нещата“, както узнахме от мита за „Живота на Човека"*32, 
то всичко, което не съществува „за детето“ (а понякога и за жи­
вотните), е във всеки случай „идея“ и „лесно възможно“ -  „на­
трапчива идея“. От юношата и от детето ние няма да се отървем 
много скоро.

Главата за причудата има за цел само да констатира катего­
рията на причудата в историята на „Човека“. Самата борба с при­
чудата се води в цялата „Книга“ и особено във втората ѝ част. Ето 
защо ние можем да се ограничим тук с два-три примера на при­
чуда.

На стр. 59 Jacques le bonhomme счита, че „нашите вестници car 
препълнени с политика, защото са обхванати от илюзията, че чо­
векът е създаден, за да стане zoon politikon*33“. Следователно, спо­
ред Jacques le bonhomme, с политика се занимават, защото нашите 
вестници са препълнени с нея! Ако някой църковен отец надникне 
в борсовите отчети на нашите вестници, той не би могъл да съди

*32 -  от гледна точка на вечното. Ред.
*33 - обществено животно. Ред.



иначе освен като свети Макс и би трябвало да каже: тези вестни­
ци са препълнени с борсови отчети, защото са обхванати от илю­
зията, че човекът е създаден, за да се занимава с фондови спеку­
лации. Следователно не вестниците владеят причудата, а причу
дата владее „Щирнер“.

Забраната на кръвосмешението и институцията на моногамия­
та Щирнер извежда от „Светото“, „те са Светото“. Ако у пер­
сите кръвосмешението не е забранено, а у турците съществува ин­
ституцията на полигамията, то следователно там кръвосмешението 
и полигамията са „Светото“. Между тези две „свети“ няма да 
може да се види друга разлика освен тази, че персите и турците 
„са си втълпили в главата“ по-друга глупост, отколкото християн­
ско-германските народи. Достоен за църковен отец маниер -  „да 
се отърва навреме“ от историята. -  Jacques le bonhomme има тол­
кова слаба представа за действителните, материалистически причи
ни на забраната на полигамията и кръвосмешението при определе­
ни социални условия, че смята тази забрана само за догма на вя­
рата и заедно с всеки еснафин си въобразява, че когато за подоб­
ни престъпления затварят човека в затвор. Това означава, че „чи­
стотата на нравите“ го поставя в „дом за поправяне на нравите“ 
(стр. 60), както изобщо затворите му изглеждат заведения за по­
правяне на нравите; в това отношение той стои по-долу от образо­
вания буржоа, който по-добре разбира в какво се състои тук рабо­
тата -  ср. литературата за затворите. „Тъмниците" на „Щирнер“ 
са най-тривиалните илюзии на берлинския бюргер, които за него 
обаче едва ли заслужава да бъдат наречени „дом за поправяне на 
нравите“.

След като Щирнер е открил с помощта на едно „епизодично- 
вмъкнато“ „историческо размишление“, че „целият човек с всички­
те му способности е трябвало в края на краищата да се окаже ре­
лигиозен“ (стр. 64), „то наистина“ „не е чудно“ -  „защото сега 
ние сме толкова напълно религиозни“, -  „че“ клетвата на „съдебни­
те заседатели ни осъжда на смърт и че полицаят като добър хри­
стиянин ни тиква в дрънголника посредством „служебна клетва". 
Когато жандармът го арестува, загдето е пушил в Тиргартен56, то 
цигарата от устата му избива не жандармът, който получава за 
това заплата от кралско-пруското правителство и у ч а с т в а  в до­
ходите от глобите, а „служебната клетва“. Точно така силата на 
буржоата в съда на съдебните заседатели поради лицемерно-на­
божния вид, който си дават тук тези amis du commerce*34, се пре­
връща за Щирнер в сила на клетвата, в „Светото“. „Истина,

*34 - приятели на търговията. Ред.



истина ви казвам: и в Израиля не намерих толкова голяма вяра“ 
(Евангелие от Матея, 8, 10).

„У много хора една мисъл се превръща в правило, така че не 
Те владеят правилото, а, обратно, то ги владее и заедно с прави­
лото те отново имат твърда позиция.“ Но „това зависи не от оно
гова, който желае, нито от оногова, който тича, а от бога, който ми
лува“ (Послание до римляните, 9, 16). Затова свети Макс, много 
развълнуван, още на същата страница ни дава редица правила, 
а именно: първо, основното правило -  никакви правила; след то­
ва, второ, правилото -  да нямаш твърда позиция; трето, правило­
то: „Ние трябва наистина да обладаваме дух, но духът не трябва 
да ни обладава“, и, четвърто, правилото, че човек трябва да се 
вслушва и в гласа на своята плът, „защото само когато се вслуш­
ва в гласа на своята плът, човек разбира себе си напълно, а само 
когато разбира себе си напълно, той е разбиращ или разумен“.

С. Нечисто-нечиста история на духове 

а. Негри и монголци

Ние се връщаме сега към началото на „единствената“ истори­
ческа конструкция и система на именуване. Детето става негър, 
юношата -  монголец. Виж „Стопанството на Стария завет“.

„Аз давам историческото размишление за Нашето монголство, което 
епизодично вмъквам тук, без всякаква претенция за задълбоченост или макар 
симо за достоверност, а само защото то може, както ми се струва, да спомогне
за разясняване на останалото“ (стр. 87).

Свети Макс се опитва да си „разясни“ своите фрази за детето 
и юношата, като им дава светообхващащи имена, а тези светооб
хващащи имена -  като им подставя своите фрази за детето и юно­
шата. „Негроподобието представлява древността, зависимостта от 
нещата" (детето); „монголоподобието -  периода на зависимост от 
мислите, християнската епоха“ (юношата). (Ср. „Стопанство на Ста­
рия завет“.) „За бъдещето са предназначени думите: Аз съм собстве­
ник на света на нещата и Аз съм собственик на света на мислите“ 
(стр. 87, 88). Това „бъдеще“ се осъществи вече веднъж на стр. 20 
във връзка с разсъжденията за мъжа и ще се сбъдне по-късно още 
веднъж, като се почне от стр. 226.

Първо „историческо размишление, което не претендира за за­
дълбоченост или поне само за достоверност“: тъй като Египет е 
страна в Африка, в която живеят негри, то следователно „към



негърската ера“ „спадат“ (стр. 88) „походите на Сезострис“, които 
никога не са съществували, и „значението на Египет“ (значение, 
каквото той е имал също при Птоломеите, експедицията на Напо­
леон в Египет, Мухамед-Али, източният въпрос, брошурите на Дю
вержие дьо Оран и т. н.) и „значението на Северна Африка изоб­
що“ (следователно значението на Картаген, походът на Анибал 
срещу Рим, а също, „лесно възможно“, значението на Сиракуза и 
Испания, вандалите, Тертулиан, маврите, Ал-Хусеин-Абу-Али-Бен- 
Абдаллах-Ибн-Сина, пиратските държави, французите в Алжир, 
Абд-ел Кадир, Père*35, Анфантен и четирите нови жаби в „Charivari“ 
(стр. 88). И така Щирнер разяснява тук походите на Сезострис и 
т. н., като ги пренася в негърската ера, а негърската ера той разяс­
нява, „като я вмъква епизодично“ във вид на историческа илюстра­
ция към единствените си мисли „за Нашите детски години“.

Второ „историческо размишление“: „Към монголоидната ера се 
отнасят походите на хуните и монголците, включително и русите“ (и 
W asserpoacken57), при което походите на хуните и монголците 
заедно с русите отново „се разясняват“ с това, че се отнасят към 
„монголоидната ера“, а „монголоидната ера“ -  с това, че е ерата 
на вече срещната -  във връзка с образа на юношата -  фраза: „за­
висимост от мислите“.

Трето „историческо размишление".
В монголоидната ера „стойността на моето Аз не може да се оценява ви­

соко, защото твърдият диамант на He-Аз има много висока цена, тъй като е 
много твърд и непреодолим, за да може Аз да го погълне и възприеме. Тук хо­
рата само пълзят с необикновена суетливост по този неподвижен свят, по тази 
субстанция като паразити по едно тяло, от соковете на което те се хранят, без 
обаче да бъдат в състояние да го изядат. Това е суетливостта на насекомите, 
деловитостта на монголците. Нали у китайците всичко си остава по старому и 
т. и. Ето защо" (защото у китайците всичко си остава по старому), „в нашата 
монголска ера всяко изменение е само реформаторско и поправящо, а не раз­
рушително, или изтребващо, или унищожаващо. Субстанцията, обектът си 
остава. Цялата наша деловитост е само мравешко шетане и бълши скокове.. . 
жонгльорство по въжето на обективното“ и т. н. (стр. 88. Ср. Хегел, „Филосо­
фия на историята“, стр. 113, 118, 119 (неразмекнатата субстанция), 140 и т. н., 
където Китай се схваща като „субстанциалност“).

И така, тук ние узнаваме, че в истинската, кавказката ера хо­
рата ще се ръководят от правилото, че земята, „субстанцията“, 
„обектът“, „неподвижното“ трябва да бъдат напълно погълнати, 
„изядени“, „унищожени“, „глътнати“, „разрушени“, а заедно със зе­
мята -  и неделимата от нея слънчева система. Светопоглъщащият 
„Щирнер“ ни демонстрира на стр. 36 „реформаторската или попра­
вящата дейност“ на монголците вече като „планове“ на юношата и

*35 - Отец. Ред.



християнина за „спасяване и поправяне на света“. Ние следователно 
все още не сме отишли нито крачка напред. Характерно за цялото 
„единствено“ разбиране на историята е, че най-висшата степен на 
тази монголска дейност се удостоява с названието „научна“, от­
където още сега може да се направи изводът, който свети Макс ни 
съобщава по-късно, а именно, че завършекът на монголското небе 
е Хегеловото царство на духове.

Четвърто „историческо размишление". Светът, по който пълзят 
монголците, се превръща сега посредством един „бълши скок“ в 
„позитивното“, това последното -  в „законоположение“, а законо­
положението с помощта на един абзац на стр. 89 става „нравстве­
ност“. „Нравствеността се среща в първата си форма като обичай“ 
-  тя се явява следователно като лице; но тя веднага се превръ­
ща в пространство: „Да действуваш съгласно нравите и обичаите на 
своята страна означава тук" (т. е. в областта на нравствеността) „да 
бъдеш нравствен“. „Ето защо“ (защото в областта на нравственост­
та това става като обичай) „чисто, нравствено поведение в най-не
подправен вид се осъществява в. . .  Китай!"

На свети Макс не му върви в примерите. На стр. 116 той по 
същия начин приписва на североамериканците „религията на по
рядъчността“. Двата най-мошенически народа на земята, патриар­
халните измамници -  китайците, и цивилизованите измамници -  
янките, той смята за „чистосърдечни“, „нравствени“ и „порядъчни“. 
Ако беше погледнал своя „гимназистки ключ“, той щеше да намери, 
че на стр. 81 от „Философия на историята“ североамериканците, а 
на стр. 130 -  китайците се класифицират като измамници.

„То“, този приятел на нашия свет добряк, му помага сега да 
премине към едно нововъведение, а от последното едно „и“ го до­
вежда отново до обичая -  и по този начин е изфабрикуван мате­
риалът, за да може в

Петото историческо размишление да се нанесе главният удар. 
„Не подлежи в действителност на никакви съмнения, че посредством 
обичая човек се осигурява срещу натрапчивостта на нещата, на 
света“ -  например срещу глада;

„и“ -  както напълно естествено произтича оттук -
„основава свой собствен свят", който сега е нужен на Щирнер'', 
„в който единствено той се чувствува в родната стихия и като 

у дома си" -  „само след като едва благодарение на „обичая“ се е 
почувствувал като у дома си“ в съществуващия „свят“;

„т. е. създава си небе“ -  защото Китай се нарича Небесната 
империя;

„нали небето няма друг смисъл, освен че е истинската ро­
дина на човека" -  докато в действителност неговият смисъл е в



това, че истинската родина на човека му изглежда като неи­
стинска;

„където вече нищо чуждо не разполага с него" -  т. е. където 
собственото разполага с него като Чуждо и т. н. -  все старата пе­
сен. „По-точно“, изразявайки се като свети Бруно, или „лесно въз­
можно“, изразявайки се като свети Макс, това изречение би трябва­
ло да гласи така;

Щирнеровото положение без претен­
ция за задълбоченост или макар са­

мо за достоверност.

..Не подлежи в действителност на 
никакво съмнение, че посредством 
обичая човек се осигурява срещу на­
трапчивостта на нещата, на света и 
основава свой собствен свят, в кой­
то единствено той се чувствува в род­
ната стихия и като у дома си, т. е. 
създава си небе. Нали „небето“ няма 
друг смисъл, освен че е истинската 
родина на човека, където вече ни­
що Чуждо не разполага с него и не 
властвува над него, никакво влияние 
на земното вече не го отчуждава от 
самия себе си, с една дума, къ­
дето е отхвърлена сгурията на зем­
ното и борбата със света е стигнала 
до своя край, където следователно на 
човека вече нищо не е отказано" 
(стр. 89).

Очистено положение.
„Не подлежи в действителност на 

никакво съмнение“, че тъй като Ки­
тай се нарича Небесната империя, 
тъй като „Щирнер“ говори тъкмо за 
Китай и е „свикнал“ с помощта на 
невежеството „да се осигурява сре­
щу натрапчивостта на нещата, на 
света и да си създава свой собствен 
свят, в който единствено той се чув­
ствува в родната стихия и като у 
дома си“, той си „изгражда“ от Не­
бесната китайска империя едно „не­
бе“. „Нали“ натрапчивостта на све­
та, на нещата „няма друг смисъл, ос­
вен“ че светът, нещата са „истин­
ският“ ад на Единствения, „в кой­
то“ всичко „разполага с него и вла­
с т в а  над него“ като „Чуждо“, но 
който той умее да превърне в свое 
„небе“ с това, че се „отчуждава“ от 
всяко „влияние на земните“, исто­
рическите факти и връзки и следо­
вателно вече не страни от тях: „с ед­
на дума“, „където е отхвърлена сгу­
рията на земното“, историческото, и 
където Щирнер вече не „намира" „в 
края“ на „света“ никаква „борба“, с 
което следователно всичко е казано.

Шесто „историческо размишление“. На стр. 90 Щирнер си въо­
бразява, че

„в Китай всичко е предвидено; каквото и да се случи, китаецът винаги 
знае как трябва да се държи и той няма защо да се съобразява и с обстоятел­
ствата; никакъв непредвиден случай не го събаря от небето на неговия покой“.

Няма да го събори и английска бомбардировка -  китаецът 
съвсем точно знаеше „как трябва да се държи“, особено по отноше­
ние на непознатите му параходи и шрапнелни снаряди58.

Свети Макс е извлякъл това от Хегеловата „Философия на исто­
рията“, стр. 118 и 127, при което, разбира се, е трябвало да



прибави от себе си нещо Единствено, за да осъществи своето приведено 
по-горе размишление.

„По този начин“, продължава свети Макс, „на първото стъпало на стъл­
бата на образованието човечеството се изкачва с помощта на обичая и тъй 
като то си представлява, че добрало се до културата, то се е покатерило на 
небето, в царството на културата, или на втората природа, то то действително 
се изкачва на първото стъпало на. . .  небесната стълба“ (стр. 90).

„По този начин“, т. е. тъй като Хегел започва историята от Ки­
тай и тъй като „китаецът никога не излиза от себе си“, „Щирнер“ 
превръща човечеството в лице, което „се качва на първото стъпало 
на стълбата на културата“, и то „благодарение на обичая“, защото 
Китай за Щирнер няма никакво друго значение освен това, да бъде 
олицетвореният „обичай“. Сега на нашия ентусиаст, който отива 
на бой срещу Светото, му остава още само да превърне „стъл­
бата“ в „небесна стълба“, защото Китай се нарича още и Небесната 
империя. „Тъй като човечеството си представя“ („откъде“ Щир­
нер „знае всичко, което“ си представя човечеството, виж Виганд, 
стр. 189) -  това именно и трябваше да докаже Щирнер, -  че то, 
първо, превръща „културата“ в „небето на културата“, а, второ, 
„небето на културата“ в „културата на небето“ -  (мнима предста­
ва на човечеството, която на стр. 91 се явява като представа на 
Щирнер и благодарение на това получава същинския си израз), -  
„то то действително се изкачва на първото стъпало на небесната 
стълба“. Тъй като то си представя, че се изкачва на първото стъпало 
на небесната стълба. . .  то. . .  то действително се изкачва на него! 
„Тъй като“ „юношата“ „си представя“, че става чист дух, той дей­
ствително става такъв! Виж разсъжденията за „юношата“ и „хри­
стиянина“ относно прехода от света на нещата в света на духа, къ­
дето вече е дадена простата формула за тази небесна стълба на 
„единствените“ мисли.

Седмо историческо размишление. Стр. 90. „Ако монголство
то" (то иде непосредствено след небесната стълба, с помощта на 
която „Щирнер“ е открил посредством мнимата представа на чове­
чеството една духовна същност), „ако монголството е установило 
наличното битие на духовни същности“ (по-точно -  ако „Щирнер“ 
е установил своята фантастична представа за духовната същност 
па монголците), „то кавказците с хилядолетия са се борили с тези 
духовни същности, стремейки се да ги разберат до основи“. (Юно­
ша, който става мъж и се стреми „да проникне в областта, лежаща 
зад пределите на мисълта“; християнин, който „неизменно е из­
пълнен от желание“ „да постигне глъбините на божеството“.) Тъй 
като китайците са констатирали наличното битие на бог знае какви 
духовни същности („Щирнер“ не констатира нито една такава



същност освен своята небесна стълба), то кавказците трябва с хилядо­
летия да се борят с „тези“ китайски „духовни същности“; нещо по­
вече, два реда по-долу Щирнер констатира, че те действително „са 
щурмували монголското небе, тиен“, и продължава: „Кога ще уни­
щожат те това небе, кога ще станат най-после действителни кавказ­
ци и ще намерят самите себе си?" Тук отрицателното единство, кое­
то вече се явяваше преди в образа на мъж, се появява като „действи­
телен кавказец“, т. е. не като негроподобен, не като монголски, а като 
кавказки кавказец, който тук следователно като понятие, като същ­
ност бива отделен от действителните кавказци и противопоставен на 
тях като „идеал на кавказеца“, като „призвание“, в което те трябва 
„да намерят самите себе си“, като „предназначение“, „задача“, ка­
то „Светото“, като „светия“ кавказец, „съвършения“ кавказец, „кой­
то именно е“ кавказецът „на небето -  бог”.

„С упоритата борба на монголската раса хората са построили 
небе“ -  така мисли „Щирнер“ на стр. 91, като забравя, че действи­
телните монголци се занимават много повече с овни, отколкото с не­
бе*36, -  „когато хората от кавказкото племе. . .  докато имат работа 
с небето.. .  се заловили да щурмуват небето“. Построили небе, ко­
гато. . .  докато имат работа. . .  се заловили. Непретенциозното „исто­
рическо размишление“ се изразява тук в consecutio temporum*37, 
която също не „претендира“ за класичност „или макар само“ за гра­
матическа правилност; на конструкцията на историята съ ответства 
конструкция на фразите; „с това се ограничават“ „претенциите“ 
на „Щирнер“ и „по този начин постигат крайната си цел“.

Осмо историческо размишление, размишлението на размишле­
нията, алфата и омегата на цялата Щирнерова история, се състои в 
следното: Jacques le bonhomme вижда в цялото досегашно движение 
на народите, както ние проследихме това от самото начало, само 
смяна на небеса (стр. 91), което може да се изрази също в смисъл, 
че досегашните следващи едно след друго поколения кавказка раса 
не са вършили нищо друго, освен да се борят с понятието нравстве­
ност (стр. 92), и че „с това се ограничава цялата им работа“ (стр. 
91). Ако си били избили от главата тази злощастна нравественост, 
това привидение, те щели да стигнат до нещо; така обаче те не по­
стигнали нищо, съвсем нищо, и свети Макс им налага школническо 
наказание. На този негов възглед върху историята напълно съответ­
с т в а  това, че в заключение (стр. 92) той призовава сянката на 
спекулативната философия, за да може „това небесно царство, цар
ството на духовете и призраците, да намери в нея своя надлежен

*36 - Игра на думи: „Hämmel“ -  „овни“, „Himmel" -  „небе“. Ред.
*37 - последователност на времената. Ред.



порядък“ -  а по-нататък спекулативната философия се схваща като 
самото „царство на духовете в неговия завършен вид“.

Защо ако историята се схваща в Хегелов дух, е трябвало накрая 
да се стигне -  като до резултат на цялата предш естващ а история 

 до царството на духовете, което в спекулативната философия бива 
завършено и приведено в ред -  твърде простата разгадка на тази 
тайна „Щирнер“ би могъл да намери у самия Хегел. За да се стигне 
до този резултат, „трябва понятието за духа да се постави в осно­
вата и след това да се покаже, че историята е процесът на самия 
дух“ („История на философията“, III, стр. 91). След като „поня­
тието за духа“ е приписано на историята в качеството на нейна 
основа, много лесно може, разбира се, „да се покаже“, че то се сре­
ща навсякъде, и след това да се предостави на този процес „да на­
мери надлежния си порядък“.

След като предоставя на всичко „да намери надлежния си по­
рядък“, свети Макс може сега да се провикне възторжено: „Да се 
стремиш да завоюваш свобода за духа -  това е монголство“ и т. н. 
(ср. стр. 17: „Да извадиш наяве чистата мисъл и т. н. -  това е юно­
шеска радост“ и т. н.). Той може по-нататък да заяви лицемерно: 
ватова бие на очи, че монголството. . .  представлява несетивността 
и неестествеността“ и т. н. -  когато всъщност би трябвало да каже: 
бие на очи, че монголецът е само предрешеният юноша, който като 
отрицание на света на нещата може да бъде наречен също „неесте
ственост“, „несетивност“ и т. н.

Ние отново сме на точката, на която „юношата“ може да пре­
мине в „мъж“. „Но кой ще превърне Духа в неговото Нищо? Този, 
който посредством духа показа, че природата е нищожна, крайна, 
преходна“ (т. е. си я представяше такава, а това направи съгласно 
стр. 16 и сл. юношата, след това християнинът, след това монголе­
цът, след това монголоподобният кавказец, а собствено само идеа­
лизмът) -  „само той може да сведе“ (именно в своето въображе­
ние) „до подобно стъпало на нищожество и духа“ (следователно 
християнинът и т. н.? Не, провиква се „Щирнер“, прибягвайки тук 
до един фокус, подобен на този на стр. 19- 20, когато говори за 
мъжа). „Аз мога да направя това, всеки от Вас, който действува и 
твори като неограничено Аз, може да направи това“ (в своето въо­
бражение), „с една дума, това може да направи -  егоистът“ (стр. 
93), т. е. мъжът, кавказкият кавказец, който следователно е съвър­
шеният християнин, истинският християнин, светият, Светото.

Преди да преминем към по-нататъшното именуване, ние също 
„ще вмъкнем“ „на това място“ „едно историческо размишление“ за 
произхода на Щирнеровото „историческо размишление за нашето 
монголство“, при което нашето размишление се отличава от



Щирнеровото по това, че то определено „претендира за задълбоченост и 
достоверност“. Цялото му историческо размишление, както и раз­
мишлението за „Древните“, е скалъпено от отделни мисли на Хегел.

Той си представя негроподобието във вид на „дете“, защото Хе­
гел във „Философия на историята“, стр. 89, казва:

„Африка е страната на детството на историята.“ „При определяне на аф­
риканския“ (негърския) „дух ние трябва съвсем да се откажем от категорията 
всеобщност" (стр. 90) -  т. е. детето или негърът има наистина мисли, обаче 
още не познава мисълта като такава. „У негрите съзнанието още не е стигнало 
до здрава обективност като например бог, закон, в които човек би могъл да 
съзерцава своята същност"... „благодарение на което напълно липсва знанието 
за абсолютна същност. Негърът представлява естественият човек в цялата му 
необузданост“ (стр. 90). „Макар че те трябва да съзнават зависимостта си от 
природното“ (от нещата, както казва „Щирнер“), „това все пак не ги довежда 
до съзнанието за нещо по-висше“ (стр. 91).

Тук ние отново намираме всички Щирнерови определения на 
детето и негъра -  зависимост от нещата, независимост от мислите 
и особено независимост от „Мисълта“, от „Същността“, от „абсо­
лютната“ (светата) „същност“ и т. н.

Монголците и по-специално китайците той е намерил у Хегел 
като начало на историята и тъй като и за Хегел историята е история 
на духове (само че не така детинска както „Щирнеровата“), то от 
само себе си се разбира, че монголците са внесли духа в историята и 
са прапредставителите на всичко „Свето“. По-специално още на стр. 
110 Хегел характеризира „монголското царство“ (на далай лама) 
като „свещеническо“, като „царство на теократическото господство“, 
като „духовно, религиозно царство“ -  противоположно на светска­
та империя на китайците. „Щирнер“ е трябвало, разбира се, да отъ­
ждестви Китай с монголците. На стр. 140 у Хегел се среща дори 
„монголският принцип“, от който „Щирнер“ е изфабрикувал поня­
тието „монголство“. Впрочем, ако той е искал да сведе монголците 
към категорията „идеализъм“, той е можел „да намери“ в култа на 
далай лама и в будизма съвсем други „духовни същности“ в сравне­
ние с неговата нестабилна „небесна стълба“. Но той не е имал дори 
време да разгледа както трябва Хегеловата „Философия на исто­
рията“. Особеността и единствеността на Щирнеровото отношение 
към историята се състои в това, че егоистът се превръща в „безпо­
мощен“ преписвач на Хегел.

b. Католицизъм и протестантизъм 
(Ср. „Стопанството на Стария завет“)

Това, което ние наричам т ук католицизъм, „Щирнер“ го на­
рича „средновековие“; но тъй като той смесва (както „във всичко“)



свещената религиозна същност на средновековието, религията на 
средните векове с действителното, светското, въплътеното среднове­
ковие, ние предпочитаме веднага да назовем предмета с истинското 
му име.

„Средновековието“ е било „дълъг исторически период, когато хората се 
задоволявали с илюзията, че притежават истината“ (тогава те не искали и не 
правили нищо повече), „без да се замислят сериозно над това, не трябва ли те 
самите да бъдат истински, за да притежават истината“.. . „В средните векове 
хората“ (значи през цялото средновековие) „са умъртвявали своята плът, за 
да придобият способността да възприемат в себе си Светото“ (стр. 108).

Хегел определя отношението към божественото в католическата 
църква в смисъл, че в нея

„към абсолютното се отнасят като към чисто външно нещо“ (християнство 
във формата на външно битие) („История на философията“, III, стр. 148 и на 
други места). Индивидът трябва наистина да се очисти, за да възприеме в себе 
си истината, но „и това става по външен начин, посредством откупване, постене, 
самобичуване, ходене по светите места, поклонничество“ (стр. 140, пак там).

„Щирнер“ прави този преход посредством следната фраза:
„Както впрочем хората напрягат и окото си, за да видят отдалечения пред­

мет. .. така са умъртвявали плътта си и т. н.“

Тъй като у „Щирнер“ средновековието се отъждествява с като­
лицизма, то естествено и завършва с Лутер. Стр. 108. А самият Лу
тер бива сведен до следното определение, което вече срещахме в раз­
съждението за юношата, в разговора с Шелига и на други места:

„Човекът трябва, ако желае да постигне истината, да стане също толкова 
истинен като самата истина. Само този, който вече притежава истината във 
вярата, може да се приобщи към нея.“

По повод на лутеранството Хегел казва:
„Истината на евангелието съществува само в истинското отношение към 

него. . .  Същественото отношение на духа съществува само за духа. . .  Сле­
дователно отношението на духа към това съдържание е такова, че макар съ­
държанието да е съществено, също толкова съществено е и това, че светият и 
освещаващият дух стои в отношение към това съдържание“ („История на фи­
лософията“, III, стр. 234). „В това се и състои Лутеровата вяра: „иска се той“ 
(т. е. човекът) „да вярва и само тази негова вяра може да има истинско зна­
чение“ (пак там, стр. 230). „Л утер ... твърди, че божественото е божествено 
само дотолкова, Доколкото то ще бъде възприето в тази субективна духовност 
на вярата“ (пак там, стр. 138). „Учението на“ (католическата) „църква е чети­
ната като налична истина" („Философия на религията“ 59, II, стр. 331).

„Щирнер“ продължава:
„Следователно заедно с Лутер се появява познанието, че истината, бидей­

ки мисъл, съществува само за мислещия човек, а това значи, че човекът трябва 
да застане на съвършено друга гледна точка, основана на вярата“ (per appos.),



„научна, или на гледната точка на мисленето по отношение на своя предмет, 
на мисълта“ (стр. 110).

Освен повторението, което „Щирнер“ тук отново „вмъква“, за­
служава внимание само преходът от вярата към мисленето. Хегел 
прави този преход по следния начин:

„Но този дух“ (т. е. светият и освещаващ дух) „е, второ, по същество и 
мислещ дух. Мисленето като такова също трябва да получи в него своето раз­
витие“ и т. н. (стр. 234).

„Щирнер“ продължава:
„Тази мисъл“ („че Аз съм дух, само дух“) „преминава през цялата исто­

рия на реформацията до ден- днешен“ (стр. 111).

За „Щирнер“, като се почне от XVI век, не съществува друга 
история освен историята на реформацията -  а и последната само 
в разбирането, в което я дава Хегел.

Свети Макс отново е показал своята безмерна вяра. Той пак е 
приел за истина дословно всички илюзии на немската спекулатив­
на философия, нещо повече -  той ги е направил още по-спекулатив
ни, още по-абстрактни. За него съществува само историята на рели­
гията и философията -  а и тя съществува за него само чрез Хе­
гел, който постепенно стана всеобщ материал за преписване, енци­
клопедичен речник на всички нови немски спекуланти с принципи 
и фабриканти на системи.

Католицизмът =  отношение към истината като към нещо, дете, 
негър, „Древен“.

Протестантизмът =  отношение към истината в духа, юноша, 
монголец, „Нов“.

Цялата тази конструкция е била излишна, защото всичко това 
вече го имаше в главата за „духа“.

Според намеците, които се съдържаха още в „Стопанството на 
Стария завет“, в протестантизма детето и юношата могат отново 
да се представят в нови „превръщания“, което „Щирнер“ прави 
на стр. 112, където разглежда английската емпирична философия 
като дете, противоположно на немската спекулативна философия, 
разглеждана като юноша. Тук той отново преписва от Хегел, който 
тук, както и изобщо в „Книгата“, много често фигурира като „хо­
рата“.

„Бекон бе изгонен“ -  т. е. Хегел го изгони -  „от царството на филосо­
фите“. „И действително това, което се нарича английска философия, не е стиг­
нало, както изглежда, по-далеч от откритията, направени от така наречените 
ясни глави като Бекон и Хюм“ (стр. 112).

У Хегел това е изразено така:



„Бекон е всъщност истинският вожд и представител на това. което в 
Англия се нарича философия и по-далеч от което англичаните засега още съв­
сем не са стигнали“ („История на философията“, III, стр. 254).

Тези, които „Щирнер“ нарича „ясни глави“. Хегел ги нарича 
(пак там, стр. 255) „образовани светски хора“ -  у свети Макс 
тези последните се превръщат дори в „наивност на детската душа“, 
защото английските философи трябва да представляват детето. На 
същото детинско основание Бекон не трябвало да се „интересува от 
теологическите въпроси и от главните положения“, каквото и да се 
говори в неговите съчинения (особено в книгите „За нарастването 
на науките“, „Новият орган“ и в „Есета“60). Обратно, „немската 
мисъл. . .  вижда. . .  живота едва в самото познание“ (стр. 112), за­
щото тя е юношата. Eoce iterum Crispinus!61

По какъв начин Щирнер превръща Картезий в немски фило­
соф, читателят може сам да провери в „Книгата“ на стр. 112.

D. Йерархията

В досегашното изложение Jacques le bonhomme разглежда 
историята само като продукт на абстрактните мисли -  или, по точ­
но, като продукт на своите представи за абстрактните мисли, -  
като подвластна на тези представи, които в последна сметка до една 
се разтварят в „Светото“. Това господство на „Светото“, на ми­
сълта, на Хегеловата абсолютна идея над емпиричния свят той изо­
бразява по-нататък като съвременно историческо отношение, ка­
то господство на светите идеолози над непосветения свят -  като 
йерархия. В тази йерархия това, което преди се явяваше едно след 
друго, съществува едно до друго, така че една от двете съвместно 
съществуващи форми на развитие госп одства над другата. По 
този начин юношата госп одства над детето, монголецът -  над 
негъра, Новият -  над Древния, самоотверженият егоист (citoyen) 
над егоиста в обикновения смисъл на думата (bourgeois) и т. н. -  
виж „Стопанството на Стария завет“. „Унищожението“ на „света 
на нещата“ чрез „света на духа“ се явява тук като „господство“ 
на „света на мислите“ над „света на нещата“. Напълно естествено 
е, че господството, което „светът на мислите“ от самото начало е 
имал в историята, се изобразява в нейния край и като действител­
но, фактически съществуващо господство на мислещите -  и както 
ще видим, в последна сметка като господство на спекулативните 
философи -  над света на нещата, така че на свети Макс му остава 
след това само да влезе в борба с мислите и представите на



идеолозите и да ги надвие, за да стане „собственик на света на нещата 
и на света на мислите“.

„Йерархията е господство на мислите, господство на духа. Ние сме йерар­
хични дотогава, ние се намираме под гнета на онези, които се опират па ми­
сълта, а мислите са“ -  кой отдавна не е забелязал това? -  "Светото" (стр. 
97). (От упрека, че в цялата „Книга“ той прави само мисли“, т. е. „Светото“, 
Щирнер се постара да се предпази с това, че действително никъде в тази кни­
га не е сътворил една мисъл. Впрочем в списанието на Виганд той си припис­
ва „виртуозност в мисленето“, т. е. съгласно неговото тълкувание виртуозност 
във фабрикуването на „Светото“ -  срещу което ние няма да възразяваме.) -  
„Йерархията е суверенност на духа" (стр. 467). -  „Средновековната йерархия 
е била само слаба йерархия, защото тя е била принудена да допуска наред със 
себе си непритесненото съществуване на всевъзможно светско варварство“ 
(откъде Щирнер знае така добре какво е била принудена да прави йерар­
хията“, ще видим ей сега), „и едва реформацията закали силата на йерархия­
т а “ (стр. 110). „Щирнер“ приема всъщност, „че господството на духовете ни­
кога преди не е било толкова всеобхватно и всемогъщо“ както след реформа­
цията; той приема, че това господство на духовете, „вместо да откъсне религи­
озния принцип от изкуството, държавата и науката, обратно, ги е възнесло из­
ц яло от действителността в царството на духа и ги е направило религиозни“.

В този възглед за новата история се повтаря старата илюзия 
на спекулативната философия относно господството на духа в исто­
рията. Нещо повече, това място показва дори как вярващият Jac­
ques le bonhomme през цялото време приема на вяра наследения от 
Хегел и станалия за него традиционен мироглед за действителния 
с вят и „оперира“, изхождайки от тази основа. Това, което би могло 
да се покаже „собствено“ и „единствено“ на това място, е разбира­
нето на това господство на духа като йерархия -  и тук ние отново 
„ще вмъкнем“ едно кратко „историческо размишление“ за произхода 
на Щирнеровата „йерархия“.

Хегел се изказва в следните „превръщания“ за философията 
на йерархията:

„Ние видяхме у Платон в неговата „Държава“ идеята, че философите 
трябва да управляват; сега“ (в католическото средновековие) настъпи времето, 
когато се твърди, че трябва да господства духовното; но духовното получи 
смисъла, че господството трябва да принадлежи на духовенството, на духовните 
лица. По такъв начин духовното е превърнато в особено същество, в индивид“ 
(„История на философията“, 111, стр. 132). -  „С това действителността, земното

 е напуснато от бога . . .  няколко отделни индивиди са свети, останалите са не
свети" (пак там, стр. 136). "Напуснатостта от бога“ се определя по-подробно 
така: „Всички тези форми“ (семейство, труд, държавен живот и т. н.) „се смя­
тат за нищожни, несвети" ( Философия на религията“, II, стр. 343). -  „Това е 
съединяване със светския живот, който е непримирен, който е грубият сам по 
себе си светски живот“ (на други места Хегел употребява думата „варварство“; 
ср. например „История на философията“. III, стр. 136) „и като груб сам по себе 
си е само обект на господство“ („Философия на религията, II, стр. 342, 343). -
„Това господство“ (йерархията на католическата църква) „е следователно гос
подство на страстта, макар че трябва да бъде господство на духовното“



("История на философията“, III, стр. 134) -  „Но истинското господство на духа не 
може да бъде господство на духа в смисъл, че противостоящото на духа има 
подчинено положение“ (пак там, стр. 131). -  Истинският смисъл се състои в 
това, че духовното като такова" (според Щирнер“ „Светото“) „трябва да бъ­
де определящото, и така е било до наше време; така, ние виждаме във френ­
ската революция" (следвайки Хегел, това вижда и „Щирнер“), „че трябва да 
господства абстрактната мисъл; съгласно нея трябва да се определят дър­
жавните конституции и законите, тя трябва да бъде връзката между хо­
рата и хората трябва да съзнават, че това, на което те придават знамение, са 
абстрактните мисли, свободата и равенството и т. н.“ („История на фило­
софията“, III, стр. 132). Истинското господство на духа, осъществявано от Про
тестантизма, противоположно на неговата несъвършена форма в католическата 
йерархия, се определя по нататък в смисъл, че „светското бива одухотворено в 
себе си" ("История на философията“, III, стр. 185); „че божественото се реали­
зира в областта на действителността" (прекратява се следователно католиче­
ската напуснатост на действителността от бога -  „Философия на религията“, 
II, 344); че "противоречието“ между светото и светското „се разрешава в нрав­
ствеността" („Философия на религията“, II, стр. 343); че „институциите на нрав­
ствеността" (брак, семейство, държава, лично придобито имущество и т. н.) са 
„божествени, свет и“ („Философия на религията“, II, стр. 343). Хегел изразява 
това истинско господство на духа в две форми: „Държава, правителство, пра
во, собственост, граждански ред" (и както знаем от другите му съчинения, също 
изкуство, наука и т. н.), „всичко това е рели ги о зно т о ... проявяващо се във 
формата на пределността“ („История на философията“, III, стр. 185). И най- 
после това господство на религиозното, духовното и т. н, се ф о р м у л и р а  като 
господство на философията: „Съзнанието на духовното е сега“ (в XVIII век) 
„по самата си същност фундаментът и поради това господството премина към 
философията" („Философия на историята“, стр. 440).

Следователно Хегел приписва на католическата йерархия на 
средновековието намерението, че е искала да бъде „господство на 
духа“, а след това я разглежда като ограничена, несъвършена фор
ма на това господство на духа, завършека на което той вижда в 
протестантизма и в неговото мнимо по-нататъшно развитие. Кол
кото и неисторично да е това, все пак Хегел е достатъчно истори
чен, за да не разпростира названието „йерархия“ извън пределите на 
средните векове. Но свети Макс знае от същия този Хегел, че по- 
късната епоха е „истината“ на предш естващ ата, следователно епо­
хата на съвършеното господство на духа е истината на епохата, в 
която господството на духа е било още несъвършено, че следова­
телно протестантизмът е истината на йерархията, т. е. истинската 
йерархия. Но тъй като само истинската йерархия е достойна да се 
нарича йерархия, ясно е, че средновековната йерархия е трябвало 
да бъде „слаба“; за Щирнер е толкова по-лесно да докаже това, 
защото в приведените по-горе и на стотици други места у Хегел се 
изобразява несъвършенството на господството на духа в средните 
векове. Щирнер е трябвало само да препише това, а цялата му 
„собствена“ дейност се е свела до заместване на думите „господ­
ство на духа“ с думата „йерархия“. Той би могъл дори съвсем да



не прави твърде простото умозаключение, с помощта на което гос­
подството на духа чисто и просто се превръща за него в йерар­
хия, след като сред немските теоретици бе станало мода да нари­
чат следствието причина и да отнасят например към категорията 
теология всичко, което произхождаше от теологията и още не стоеше 
напълно на висотата на принципите на тези теоретици -  например 
Хегеловата спекулация, Щраусовия пантеизъм и т. н., -  фокус, 
твърде разпространен през 1842 г. От гореприведените места след­
ва също, че Хегел 1) разглежда френската революция като нова и 
по-съвършена фаза на това господство на духа, 2) вижда във фи­
лософите властителите на света на XIX век, 3) твърди, че сега 
сред хората госп одстват  само абстрактните мисли, 4) че вече у 
него бракът, семейството, държавата, лично придобитото, граждан­
ският ред, собствеността и т. н. се разглеждат като „въплъщение 
на божественото и светото“, „въплъщение на религиозното начало" и 
5) че нравствеността като добила светски характер светост или като 
осветен светски живот се изобразява като висшата и последна фор­
ма на господството на духа над света -  всичко това са неща, кои­
то дума по сума се повтарят у „Щирнер“.

По повод на Щирнеровата йерархия няма какво повече да каз­
ваме и доказваме, остава може би само да кажем още защо Щирн

ер преписва от Хегел -  факт, за обяснението на който са нужни 
обаче на свой ред материални факти и който поради това е обяс­
ним само за ония, които познават берлинската атмосфера. Друг 
въпрос е как се е образувала Хегеловата представа за господството 
на духа. За това виж по-горе.

Присвояването на Хегеловото световно господство на филосо­
фите и превръщането му от свети Макс в йерархия се осъществява 
посредством крайно безкритичното лековерие на нашия светия и 
посредством едно „свето“ или, обратно, нечестиво невежество, 
което се задоволява с това, да „прозира“ в историята (т. е. да преглежда 

историческите данни, привеждани от Хегел), без да „знае“ 
много „неща“ за нея. Изобщо той трябва да се е опасявал, че 
като започне „да се учи“, не ще може вече „да унищожава и раз­
тваря“ (стр. 96) и следователно ще затъне в „суетливата шетня 
на вредните насекоми“ -  достатъчно основание, за да не „преми­
нава“ към „унищожаване и разтваряне“ на собственото си неве­
жество.

Когато, подобно на Хегел, за пръв път се създава такава кон­
струкция за цялата история и за съвременния свят в целия му об­
хват, това е невъзможно без обширни положителни знания, без на­
влизане, макар и на отделни места, в емпиричната история, без го­
ляма енергия и проницателност. Ако човек се задоволява, напротив,



да използва и преработи за собствените си цели една вече готова 
конструкция и да докаже този „собствен“ възглед с отделни приме­
ри (например с негри и монголци, католици и протестанти, френ­
ската революция и т. н.) -  а това прави нашият фанатичен борец 
срещу Светото, -  то за това не е потребно каквото и да било зна­
ние на историята. Резултатът от цялото това използуване неиз­
бежно става комичен; най-комичен, когато от миналото изведнъж се 
прави скок в най-непосредственото настояще, пример на което ние 
видяхме вече в разсъждението за „принудата“.

Що се отнася до действителната йерархия на средновековието, 
тук ще отбележим само, че за народа, за широката човешка маса, 
тя не е съществувала. За широката маса е съществувал само фео­
дализмът, а йерархията е съществувала само дотолкова, Доколкото 
тя самата е била или феодална, или антифеодална (в рамките на 
феодализма). Самият феодализъм има за своя основа напълно емпи­
рични отношения. Йерархията и борбата и с феодализма (борбата 
на идеолозите на определена класа срещу самата класа) са само 
идеологическият израз на феодализма и на борбата, която се разгръ­
ща в самия феодализъм -  в тази борба влиза също и борбата меж­
ду феодално организираните нации. Йерархията е идеалната форма 
на феодализма; феодализмът е политическата форма на среднове­
ковните отношения на производство и общуване. Следователно бор­
бата на феодализма срещу йерархията може да се обясни само като 
се изобразят тези практически, материални отношения; това изобра­
зяване само по себе си слага край на досегашното разбиране на 
историята, което сляпо вярваше в средновековните илюзии, особено 
в илюзиите, които императорът и папата пускаха в ход в борбата си 
един срещу друг.

Тъй като свети Макс се занимава само с това, да свежда Хеге
ловите абстракции относно средните векове и йерархията до „пищ­
ни думи и жалки мисли“, ние нямаме никакъв повод да се спираме 
тук по-надълго на действителната, историческа йерархия.

От изложеното по-горе вече е ясно, че фокусът може да бъде 
извършен обратно и католицизмът може да бъде схванат не само 
като подготвително стъпало, но и като отрицание на истинската 
йерархия; в последния случай католицизмът =  отрицание на духа, 
недух, сетивност, и тогава се получава великото положение на нашия 
Jacques le bonhomme, че езуитите „са ни спасили от упадъка и 
г и б е л т а  на сетивността“ (стр. 118). Какво би станало с „Нас“, 
ако „гибелта“ на сетивността все пак би настъпила, ние не узнава­
ме. Цялото материално движение, като се почне от XVI век, което 
не просто „ни“ спаси от „упадъка“ на сетивността, а, обратно, раз­
ви много по-широко „сетивността“, не съществува за „Щирнер“ -



всичко това било осъществено от езуитите. Сравнете впрочем „Фи­
лософия на историята“ на Хегел, стр. 425.

Пренасяйки старото господство на поповете в новото време, 
свети Макс е изтълкувал с това новото време като „попщина"; а 
разглеждайки това пренесено в новото време господство на попо­
вете отново в неговата отлика от старото им средновековно господ­
ство, той го изобразява като господство на идеолозите, като „пе
дантизъм". По такъв начин попщина =  йерархия като господство на 
духа, педантизъм =  господство на духа като йерархия.

Този прост преход към попщината, който всъщност не е ника­
къв преход, „Щирнер“ осъществява с помощта на три трудни пре­
връщания.

Първо, от негова гледна точка „понятието попщина“ „се нами­
ра“ във всекиго, „който живее за някаква велика идея, за право де­
ло“ (все още това право дело!), „за някакво учение и т. н.“

Второ, Щирнер „се натъква“ в своя свят на илюзиите на „пра­
старата илюзия на света, който още не се е научил да може без поп
щината“, а именно -  „да живее и твори в името на определена 
идея и т. н.“

Трето, „това е господството на идеята или попщината“, именно: 
„Робеспиер напр.“ (например!), „Сен-Жюст и т. н.“ (и така ната­
тък!) са „били изцяло попове“ и т. н. И трите превръщания, в които 
попщината бива „открита“, „намерена“ и „призована“ (всичко това 
на стр. 100), изразяват следователно само това, което свети Макс 
вече неведнъж ни е повтарял и преди, а именно -  господството на 
духа, на идеята, на Светото, над „живота“ (пак там).

След като представя по този начин историята за „господство 
на идеята или попщина“, свети Макс може, разбира се, без труд от­
ново да намери тази „попщина“ в цялата предш естващ а история 
и така да изобрази „Робеспиер напр., Сен-Жюст и т. н.“ като попо­
ве и да ги отъждестви с Инокентий III и Григорий VII, при което 
всяка единственост изчезва пред Единствения. Нали всичко това соб­
ствено са само различни имена, различни предрешвания на едно 
лице, на „Попщината“, която е творила цялата история от началото 
на християнството. Как при такова разбиране на историята „всич­
ки котки стават сиви“, като всички исторически различия „се сне­
мат“ и „се разрешават“ в „понятието попщина“ -  за това свети 
Макс веднага ни дава поразителен пример с „Робеспиер напр., Сен- 
Жюст и т. н.“ Тук най-напред Робеспиер се привежда като „при­
мер“ на Сен-Жюст, а Сен-Жюст -  като „и така нататък“ на Робес­
пиер. След това се казва: „На тия представители на свещените ин­
тереси противостои един свят ha безбройни „лични“, светски инте­
реси“. Кой им е противостоял? Жирондистите и термидорианците.



които постоянно упреквали тях, действителните представители на 
революционната сила -  т. е. на единствената действително рево­
люционна класа, на „безбройната“ маса (виж „Мемоарите на 
Р. Левасьор“ „напр.“, „и т. н.“, „т. е.“ Нугаре, „История на затво­
рите“; Барер; Двама приятели на свободата62 (и на търговията); 
Монгаяр, „История на Франция“; мадам Ролан, „Обръщение към 
потомството“; „Мемоарите на Ж . Б. Луве“ и дори отвратителните 
„Исторически есета“ на Болиьо и т. н. и т. н., а също и протоколите 
на всички заседания на революционния трибунал „и т. н.“), -  упрек­
нали ги в нарушение на „свещените интереси“, на конституцията, 
свободата, равенството, правата на човека, републиканизма, право­
то, sainte propriété*38, в нарушение „напр.“ на разделението на вла­
стите, човечността, нравствеността, умереността „и т. н.“ На тях 
противостояли всички попове, които ги обвинявали в нарушение на 
всички главни и второстепенни точки на религиозния и моралния 
катехизис (виж „напр.“ М. Р. „История на френското духовенство 
през време на революцията“, Париж, католически книжар, 1828 „и 
т. н.“). Историческия коментар на бюргера, че през време на règne 
de la terreur*39 „Робеспиер напр., Сен-Жюст и т. н.“ отсекли главите 
на honnêtes gens*40 (виж безбройните съчинения на простоватия 
г. Пелтие, след това „напр.“ Монжоа, „Заговорът на Робеспиер“ 
„и т. н.“), свети Макс изразява в следното превръщане: „Тъй като 
революционните попове или даскалите са служили на Човека, те 
отсекли главите на хората.“ Това, разбира се, избавя свети Макс от 
затруднителното задължение да отрони макар и една „единствена“ 
думичка за действителните, емпирични основания за отсичането на 
главите -  основания, които се базират на извънредно светски ин­
тереси, разбира се, на интересите не на борсовите спекуланти, а на 
„безбройната“ маса. Един бивш „поп“, Спиноза, имал още през 
XVII век безсрамието да бъде „строг наставник“ на свети Макс, 
като заявил: „Невежеството не е довод.“ Ето защо свети Макс мра­
зи и поп Спиноза до такава степен, че взема страната на неговия 
антипоп, на поп Лайбниц, и за всички подобни удивителни явления 
като тероризма „напр.“, сеченето на глави „и т. н.“ създава „доста­
тъчно основание“, което се състои в това именно, че „духовните хо­
ра са си втълпили нещо подобно в главата“ (стр. 98).

Блаженият Макс, който за всичко е намерил достатъчно осно­
вание („Аз намерих сега основанието, в което навеки е закрепена 
Моята котва“, и къде ли, ако не в идеята, „напр.“ в „попщината“ „и 
т. н.“ на „Робеспиер напр., на Сен-Жюст и т. н.“, Жорж Санд, Прудон,

*38 -  свещената собственост. Ред.
*39  - господството на терора. Ред.
*40 -  почтени хора. Ред.



целомъдрената берлинска шивачка на бельо и т. н.), „не упреква 
класата на буржоазията в това, че тя се е допитала до своя егои­
зъм колко широк простор може да даде на революционната Идея". 
За свети Макс „революционната Идея", която въодушевяваше ha­
bits bleus*41 и honnêtes gens от 1789 г., е същата, както и „идеята“ на 
санкюлотите от 1793 г., същата идея, за която се обмисля дали мо­
же да и „се даде простор“ -  но в тези разсъждения на Макс съв­
сем не „се дава простор“ на каквато и да било „идея“.

Ние стигаме сега до съвременната йерархия, до господството на 
идеята в обикновения живот. Цялата втора част на „Книгата“ е из­
пълнена с борба срещу тази „йерархия“. Затова ние ще се спрем по­
дробно на нея, когато говорим за тази втора част. Но тъй като све­
ти Макс, както и в главата за „причудата“, още тук предвкусва 
своите идеи и повтаря в началото по-късното, както в по-късното -  
началото, ние сме принудени да приведем още тук няколко примера 
за неговата йерархия. Неговият метод на създаване на книги е един­
ственият „егоизъм“, който се среща в цялата му книга. Неговото 
самонаслаждаване е обратно пропорционално на насладата, която 
изпитва читателят.

Тъй като бюргерите изискват любов към своето царство, към 
своя режим, то съгласно Jacques le bonhomme те искат „да основат 
царството на любовта на земята“ (стр. 98). Тъй като те изискват 
почит към своето господство и към отношенията на това господство, 
т. е. искат да узурпират господството над почитта, то те изискват 
според същия този добряк господството на Почитта изобщо, отна­
сят се към почитта като към живеещ в тях свети дух (стр. 95). 
Jacques le bonhomme със своята преместваща планини вяра взема за 
действителна, светска основа на буржоазния свят изопачената фор­
ма, в която привидно набожната и лицемерна идеология на буржоа­
та представя своите особени интереси за всеобщи интереси. Защо 
това идеологическо заблуждение взема у нашия светия именно тази 
форма ще видим, когато говорим за „политическия либерализъм“.

Свети Макс ни дава нов пример на стр. 115, като говори за се­
мейството. Той заявява, че макар да е много лесно човек да се еман­
ципира от господството на собственото си семейство, „отказът от 
подчинение лесно поражда угризения на съвестта“, и затова той 
здраво се държи за семейната любов, за понятието семейство, сле­
дователно той притежава „свещеното понятие за семейството“, „Све­
тото“ (стр. 116).

Нашето добро момче отново вижда господство на Светото 
там, където госп одстват напълно емпирични отношения. 

*41 - сините фракове. Ред



Буржоата се отнася към институциите на своя режим, както евреинът към 
закона: той ги заобикаля, доколкото успява да направи това във 
всеки отделен случай, но иска всички други да ги спазват. Ако всич­
ки буржоа в цялата си маса и наведнъж биха започнали да заобика­
лят буржоазните институции, те биха престанали да бъдат буржоа -  
такова поведение, разбира се, не им минава през главата и съв­
сем не зависи от техните желания и произвол. Безпътният буржоа 
заобикаля брака и тайно се предава на нарушения на съпружеска­
та вярност; търговецът заобикаля институцията на собствеността, 
лишавайки други от тяхната собственост посредством спекула, бан­
крут и т. н.; младият буржоа се прави независим от своето собстве­
но семейство, когато може да направи това, той практически уни­
щожава за себе си семейството. Но бракът, собствеността, семей­
ството си остават теоретически неприкосновени, защото образуват 
на практика основите, върху които буржоазията е издигнала своето 
господство, защото в своята буржоазна форма те са условията, кои­
то правят буржоата буржоа, така както законът, който постоянно 
бива заобикалян, прави религиозния евреин религиозен евреин. То­
ва отношение на буржоата към условията на неговото съществуване 
придобива една от всеобщите си форми в буржоазната моралност. 
Изобщо не трябва да се говори за семейството „като такова“. Бур­
жоазията придава исторически на семейството характера на бур­
жоазно семейство, в което скуката и парите са свързващото звено и 
и към което принадлежи също и буржоазното разлагане на семей­
ството, при което самото семейство продължава да съществува. Не­
говото мръсно съществуване съ ответства  на свещеното понятие 
за него в официалната фразеология и във всеобщото лицемерие. Там, 
където семейството действително е  унищожено, както у пролетариа­
та, става тъкмо обратното на това, което мисли „Щирнер“. Там по­
нятието семейство съвсем не съществува, но затова пък на места 
несъмнено се среща семейна склонност, опираща се на твърде реал­
ни отношения. В XVIII век понятието семейство беше премахнато 
от философите, защото действителното семейство вече бе започнало 
да се разлага на върха на цивилизацията. Разложена бе вътрешна­
та връзка на семейството, разложиха се отделните части, които вли­
зат в понятието семейство, например подчинение, пиетет, съпруже­
ска вярност и т. н.; но реалното тяло на семейството, имущественото 
отношение, изключителното отношение спрямо други семейства, на­
силственото съжителство -  отношения, дадени вече от факта, че съ­
ществуват деца, от устройството на съвременните градове, от обра­
зуването на капитала и т. н., -  всичко това се е запазило, макар и 
с многобройни нарушения, защото съществуването на семейството 
е неизбежно обусловено от неговата връзка с начина на



производство, който съществува независимо от волята на буржоазното обще­
ство. Тази неизбежност се проявява най-ярко през време на френ­
ската революция, когато семейството беше за един миг почти съвсем 
премахнато със закон. Семейството продължава да съществува до­
ри в XIX век, само че процесът на разлагането му е станал по-все
общ -  и то не поради неговото понятие, а поради по-високото раз­
витие на промишлеността и конкуренцията; семейството все още съ­
ществува, макар че неговото разлагане отдавна вече е провъзгласе­
но от френските и английските социалисти и чрез френските романи 
проникна най-после и до германските църковни отци.

Още един пример за господството на идеята в обикновения жи­
вот. Тъй като учителите могат да бъдат утешени за нищожната за­
плата със светостта на делото, на което служат (което е възможно 
само в Германия), Jacques le bonhomme действително вярва, че те­
зи приказки са причината за техните ниски заплати (стр. 100). Той 
вярва, че „Светото“ има в съвременния буржоазен свят действител­
на парична стойност, той вярва, че ако „Светото“ бъде премахнато, 
оскъдните средства на пруската държава (за това, между другото, 
виж Браунинг63) биха се увеличили до такава степен, че всеки сел­
ски учител изведнъж би могъл да получава министерска заплата.

Това е йерархия на безсмислицата.
„Ключовият камък на величествената катедрала“ -  както се 

изразява великият Мишле -  на йерархията е „понякога“ дело на 
„Някого“.

„Понякога подразделят хората на две категории, на образовани и необра­
зовани.“ (Понякога подразделят маймуните на две категории, на опашати и не- 
опашати.) „Първите са се занимавали, Доколкото са били достойни за своето 
название, с мисли, с духа.“ Те „притежавали господството в следхристиянската 
епоха и изисквали...  почит към своите мисли“. Необразованите (животното, де­
тето, негърът) са "безсилни“ срещу мислите и им „стават подвластни. Такъв е 
смисълът на йерархията.“

„Образованите“ (юношата, монголецът, Новият) следователно 
отново се занимават само с „Духа“, с чистата мисъл и т. н ., те са 
метафизици по професия, в последна сметка -  хегелианци. „Ето 
защо“ „необразованите“ са нехегелианци. Хегел беше безспорно 
„най-образованият“ хегелианец и затова и у него „ясно се вижда 
как именно най-образованият човек се стреми към нещата“. Работата 
е там, че „образованият“ и „необразованият“ и вътре в себе си се 
сблъскват един с друг и при това във всеки човек „необразованият“ 
се сблъсква с „образования“. А тъй като в Хегел се проявява най- 
големият стремеж към нещата, т. е. към това, което принадлежи на 
„необразования, то тук проличава също, че „най-образованият чо­
век е заедно с това и „най-необразованият“. „Тук“ (у Хегел) 



"действителността трябва напълно да съответства на мисълта и нито 
едно понятие не трябва да бъде без реалност.“ Това значи: тук 
обикновената представа за действителността трябва всецяло да по­
лучи своя философски израз, при което Хегел, напротив, си въобра­
зява, че „следователно“ всеки философски израз си създава съответ
с т в а щ а т а  му действителност. Jacques le bonhomme приема илю­
зията, която Хегел храни по отношение на своята философия, за 
чиста монета на Хегеловата философия.

Хегеловата философия, която в господството на хегелианците 
над нехегелианците се явява като венец на йерархията, завоюва по­
следното световно царство.

„Системата на Хегел беше висшата деспотия и единодържавие на мисленето, 
всесилието и всемогъществото на духа“ (стр. 97).

Тук ние попадаме следователно в царството на духовете на Хе­
геловата философия, което се простира от Берлин до Хале и Тюбин
ген, в царството на духове, чиято история е написал господин Байр
хофер, а съответният статистически материал е събрал великият 
Мишле.

Подготовката за това царство на духове беше френската рево­
люция, която „само превърна нещата в представи за нещата" (стр. 
115; ср. по-горе Хегел за революцията, стр. [162- 163]). „Така хо­
рата си останаха граждани“ (у „Щирнер“ това идва по-рано, но 
„това, което Щирнер казва, не е това, което е искал да каже; от друга 
страна, това, което той иска да каже, е неизразимо“, Виганд, стр. 
149) и „живееха в рефлексия, притежавайки един предмет, над който 
рефлектираха, пред който“ (per appos.) „изпитваха благоговение и 
страх“. „Щирнер“ казва на едно място на стр. 98: „Пътят към ада е 
постлан с добри намерения.“ А ние ще кажем: пътят към Единстве­
ния е постлан с лоши заключения, с приложения, които у него играят 
ролята на заи м стван ата  от китайците „небесна стълба“ и му слу­
жат за „въже на обективното“ (стр. 88), на което той прави своите 
„бълши скокове“. След всичко това за „новата философия или но­
вото време“ -  от момента на настъпването на царството на духовете 
новото време не е нищо друго освен новата философия -  не беше 
трудно „да превърне съществуващите обекти в представляеми, т. е. 
в понятия“ (стр. 114) -  една работа, която продължава да върши 
свети Макс.

Ние видяхме как нашият рицар на печалния образ, още „преди 
да възникнат планините“, които той след това премести със своята 
вяра, още в началото на своята книга се носеше с всички сили към 
великата цел на своята „величествена катедрала.“ Неговото „мага­
ренце“ -  в тази роля фигурира приложението -  едва успяваше да



мърда крака; най-после сега, на стр.114, нашият рицар е постигнал 
своята цел и с помощта на едно могъщо „или“ е превърнал новото 
време в нова философия.

С това древното (т. е. древното и новото, негърското и монгол­
ското, всъщност обаче само дощирнеровото) време „постигна своя­
та крайна цел“. Ние можем сега да разкрием тайната защо свети 
Макс е озаглавил цялата първа част на книгата си „Човекът“ и е 
представил цялата своя история на чудеса, призраци и рицари за 
история на „Човека“. Идеите и мислите на хората са били, разбира 
се, идеи и мисли за себе си и за своите отношения, тяхно съзнание за 
себе си, за хората изобщо, защото това е било съзнание не само на 
отделното лице, но на отделното лице в неговата връзка с цялото 
общество, и за цялото общество, в което хората си живели. Незави­
симите от тях условия, в които те са произвеждали своя живот, свър­
заните с тези условия необходими форми на общуване и обуслове­
ните от всичко това лични и социални отношения е трябвало -  до­
колкото са били изразявани в мисли -  да вземат формата на иде­
ални условия и необходими отношения, т. е. да получат своя израз 
в съзнанието като определения, които произлизат от понятието чо­
век изобщо, от човешката същност, от природата на човека, от чо­
века като такъв. Това, което са били хората, което са били техните 
отношения, се явило в съзнанието като представа за човека като 
такъв, за начините на неговото съществуване или за неговите най- 
близки логически определения. И ето, след като идеолозите приели, 
че идеите и мислите са управлявали досега историята, че историята 
на тези идеи и мисли е единствената съществувала досега история; 
след като те си въобразили, че действителните отношения се били 
съобразявали с човека като такъв и с неговите идеални отношения, 
т. е. с логическите определения; след като те превърнали въобще 
историята на съзнанието на хората за себе си в основа на тяхната 
действителна история -  след всичко това не е имало нищо по-лесно 
от това, историята на съзнанието, на идеите, на Светото, на уста­
новените представи да бъде наречена история на „Човека“ и да бъ­
де поставена на мястото на действителната история. Свети Макс се 
отличава от всичките си предшественици само по това, че не знае 
нищо за тези представи, дори в тяхната произволна изолираност от 
действителния живот, чийто продукти са те, и ограничава цялото си 
нищожно творчество с това, да показва при преписването на Хеге­
ловата идеология непознаване дори на онова, което преписва. -  От­
тук вече е понятно как той може да противопостави на своята фан­
тазия за историята на Човека историята на действителния индивид 
във формата на Единствения.



Единствената история се извършва в началото в школата на 
стоиците в Атина, след това почти изцяло в Германия и накрай на 
Купферграбен64 в Берлин, където бе издигнал замъка си деспотът на 
„новата философия или на новото време“. Вече оттук се вижда за 
каква изключително национална и местна работа става дума тук. 
Вместо световна история свети Макс ни дава няколко и при това 
крайно оскъдни и погрешни тълкувания относно историята на нем­
ската теология и философия. Ако понякога ние напущаме привидно 
пределите на Германия, то е само за да твърдим, че делата и ми­
слите на други народи, например френската революция, „достигат 
крайната си цел“ в Германия, и то на Купферграбен. Привеждат се 
само национално-немски факти, те се разглеждат и тълкуват по на­
ционално-немски начин и резултатът винаги е национално-немски. 
Но и това още не е всичко. Начинът на мислене и образованието на 
нашия светия са не само немски, но и напълно берлински. Ролята, 
която се отрежда на Хегеловата философия, е същата, която тя играе 
в Берлин, и Щирнер смесва Берлин със света и със световната исто­
рия. „Юношата“ е берлинчанин; добрите бюргери, които се срещат 
в цялата книга, са берлински филистери, постоянни посетители на 
бирариите. Като се изхожда от такива предпоставки, може да се 
стигне само до резултат, ограничен от тесни национални и местни 
рамки. „Щирнер“ и цялото му философско братство, в което той е 
най-слабият и най-невежият, са практически коментар към добрите 
стихчета на добрия Хофман фон Фалерслебен:

Само в Германия, само в Германия.
Бих искал вечно да живея65.

Местният берлински извод на нашия добър светия, който гласи, 
че целият свят „се е свършил“ в Хегеловата философия, му позво­
лява без големи разноски да си основе „собствено“ световно царство. 
Хегеловата философия превърна всичко в мисли, в Светото, в при­
видения, в дух, в духове, в призраци. С тях именно ще се сражава 
„Щирнер“, ще ги победи в своето въображение и върху техните 
трупове ще въздигне своето „собствено“, „единствено“, „въплътено“ 
световно царство, световното царство на „цялостния човек“.

„Защото нашата борба не е против кръв и плът, а против началствата, 
против властите, против светоуправниците на тъмнината на този век, против под
небесните духове на злобата" (Послание до ефесяните, 6, 12).

Сега „Щирнер“ „е напълно екипиран, готов“ да се сражава с 
мислите. Той няма нужда да „взема“ „щита на вярата“, защото ни­
кога не го е изпускал от ръцете си. Въоръжен с „шлема“ на гибелта 
и с „меча“ на бездушието (ср. пак там), той отива на бой. „И даде



му се да воюва срещу Светото“, но не му се даде „да го победи“. 
(Откровение на Йоана, 13, 7).

5. Б лаж ен стващ и ят в своята 
конструкция „Щирнер“

Ние отново се оказваме на същото място, на което се нами­
рахме, когато на стр. 19 ставаше дума за юношата, който се пре­
връща в мъж, и на стр. 90 -  за монголоподобния кавказец, който се 
превръща в кавказки кавказец и „намира самия себе си“. Ние 
присъствуваме следователно на третото самонамиране на тайн­
ствения индивид, чиято „тежка жизнена борба“ ни демонстрира 
свети Макс. Само че сега цялата история остана вече зад нас и по­
ради обширността на преработения от нас материал трябва да хвър­
лим ретроспективен поглед върху гигантския труп на унищожения 
Човек.

Когато свети Макс на една от следващите страници, след като 
отдавна е забравил своята история, твърди, че „гениалността вече 
отдавна се смята за създателка на новите световноисторически тво­
рения“ (стр. 214), то ние вече знаем, че поне неговата история не 
може да бъде упрекната в това даже от най-злите му врагове, за­
щото в нея не фигурират каквито и да било личности, да не говорим 
за гении, а се срещат само вкаменени мисли-инвалиди и Хегелови 
уроди.

Repetitio est mater studiorum*42. Свети Макс, който изложи цялата 
си история на „философията или на времето“ само за да има повод 
за няколко бегли етюда за Хегел, повтаря в заключение още веднъж 
цялата си единствена история. Той прави това обаче с природона­
учен уклон, като ни поднася важни сведения за „единственото“ при­
родознание; това се обяснява с обстоятелството, че всеки път, когато 
трябва да играе важна роля у него, „светът“ веднага се превръща в 
природа. „Единственото“ природознание започва изведнъж с призна­
ние за своето безсилие. То не разглежда действителното отношение 
на човека към природата, обусловено от промишлеността и природо­
знанието, а провъзгласява неговото фантастично отношение към 
природата. „Колко малко може да преодолее човекът! Той е при­
нуден да остави слънцето да се движи по своя път, морето -  да 
люшка своите вълни, планините -  да се издигат към небето“ (стр. 
122). Свети Макс. който подобно на всички светии обича чудесата.

*42 - Повторението е майка на знанието. Ред



но е способен да извърши само логическо чудо, е недоволен от това, 
че не може да накара слънцето да играе канкан, той е съкрушен от 
това, че няма сили да доведе морето в състояние на покой, той е въз­
мутен от това, че е принуден да остави планините да се издигат към 
небето. Макар че на стр. 121 светът вече към края на древността 
става „прозаичен“, все пак за нашия светия той все още е във висша 
степен непрозаичен. За него все още „слънцето“, а не земята се 
движи по своя път и той скърби, че не може á la Исус Навин да из­
командува: „Слънце, спри!“ На стр. 123 Щирнер открива, че в края 
на древността „духът“ започнал „отново неудържимо да кипи, за­
щото в него се натрупали газове“ (духове), „и след като престанал да 
действува механичният тласък, който иде отвън, започнали удиви­
телната си игра химическите напрежения, възбуждани вътре“.

Тази фраза съдържа най-важните данни на „единствената“ на
турфилософия, която още на предидущата страница се бе възвисила 
до разбирането, че природата е „непреодолима“ за човека. Свет­
ската физика не знае нищо за някакъв механически тласък, който 
престава да действува -  заслугата за това откритие принадлежи 
изцяло на единствената физика. Светската химия не познава „газо­
ве“, които възбуждат „химически напрежения“, и при това „вътре“. 
Газовете, които влизат в нови съединения, в нови химически отно­
шения, не възбуждат никакви „напрежения“, а довеждат в краен 
случай до спадане на напрежението, преминавайки в капкообразно 
агрегатно състояние и намалявайки по този начин обема си до ве­
личина по-малка от една хилядна от предишните размери. Ако све­
ти Макс усеща „в“ своята собствена „вътрешност“ „напрежения“, 
причинени от „газове“, то това са във висша степен „механически 
тласъци“, а съвсем не „химически напрежения“; те се пораждат от 
химическото, дължащо се на физиологически причини превръщане 
на известни смеси в други, в резултат на което една част от състав­
ните елементи на предишната смес става газообразна и поради това 
заема по-голям обем, така че ако няма простор за това, произвеж­
да навън „механически тласък“ или натиск. Че тези несъществува­
щи „химически напрежения“ „водят“ извънредно „удивителна игра“ 
„вътре“ в свети Макс -  този път особено в неговата глава, -  „виж­
даме по ролята“, която те играят в „единственото“ природознание. 
Впрочем би било желателно свети Макс да не крие повече от свет­
ските природоизследователи каква безсмислица разбира той под на­
лудничавия израз „химически напрежения“, и то такива „химически 
напрежения“, които се „възбуждат вътре“ (като че ли „механиче­
ски тласък“ върху стомаха не „го възбужда“ също „вътре“).

„Единственото“ природознание е написано само затова, защото 
свети Макс не е можел този път да засегне порядъчно Древните.



без да каже същевременно няколко думи за „света на нещата“, за 
природата.

Древните, уверява ни тук Щирнер, се превръщат в края на древ­
ния свят до един в стоици, „които не могат да се развълнуват от 
никакво крушение на света (колко пъти трябва да става това кру­
шение?) (стр. 123). Древните стават следователно китайци, които 
също „никакъв непредвиден случай (или фантазия) не може да съ­
бори от небето на техния покой“ (стр. 88). Нещо повече, Jacques le 
bonhomme действително вярва, че в края на древността „е преста­
нал да действува механическият тласък, идващ отвън“. Доколко 
това съ о тв етств а  на действителното положение на римляните и 
гърците в края на древността, на тяхната най-пълна безпочвеност и 
несигурност, която едва ли е можела да противопостави на „меха­
ническия тласък“ някакъв остатък от vis inertiae*43 -  за това ср. 
между другото Лукиан. Могъщите механически тласъци, които рим­
ската световна империя получи в резултат на разделянето ѝ между 
няколко императори и на техните междуособни войни, в резултат 
на колосалната концентрация на собствеността, особено на поземле­
ната, в Рим, и на предизвиканото от това намаляване на населението 
в  Италия, в резултат на натиска на хуните и германците -  тези 
тласъци според нашия свет историк „престанали да действуват“, 
само „химическите напрежения“, само „газовете“, „възбуждани вът­
ре“ от християнството, съборили Римската империя. Големите земе­
тресения на Запад и на Изток, които погребаха посредством „ме­
ханически тласъци“ стотици хиляди жители под развалините на гра­
довете и, разбира се, не оставиха без изменение и съзнанието на хо­
рата, според „Щирнер“ също вероятно „не действували“ или пред­
ставлявали химически напрежения. И „действително" (!) „древната 
история завършва с това, че Аз е превърнало света в моя собстве­
ност“, което се доказва посредством библейската мъдрост: „На Мене“ 
(т. е. на Христа) „всички неща са ми предадени от отца“. Тук сле­
дователно Аз =  Христос. При това Jacques le bonhomme и този 
път вярва на християнина, че може да мести планини и т. н., стига 
„само да поиска“. Той се провъзгласява в качеството на христия­
нин за владетел на света, а такъв той е само в качеството на Хри­
стос; той се провъзгласява за „собственик на света“. „С това его­
измът одържал първата пълна победа, при което Аз възвисило Себе 
си до положението на собственик на света“ (стр. 124). За да се въз­
виси до съвършения християнин, Щирнеровото Аз е трябвало само 
да доведе борбата докрай, да се отърве от духа (което му се удало, 
още преди да са възникнали планините). „Блажени нищите духом,

*43 -  силата на инерцията. Ред



защото тяхно е царството небесно.“ Свети Макс е стигнал до съвър­
шенство в духовната нищета и дори. се хвали с това в своето голямо 
ликуване пред господа.

Нищият духом свети Макс вярва във възникналите от разлага­
нето на древния свят фантастични газообразувания на християните. 
Древният християнин не е имал никаква собственост в този свят и 
затова се е задоволявал със своята въображаема небесна собстве­
ност и със своето божествено право на собственост. Вместо да на­
прави света собственост на народа, той провъзгласил самия себе си 
и своето просяшко братство за „хора на собствеността“ (Първо по­
слание на Петър, 2, 9). Християнската представа за света е според 
„Щирнер“ оня свят, в който действително се превръща разложилият 
се свят на древността, въпреки че в най-добрия случай това е свят 
на фантазиите, в който се е изродил светът на древните представи 
и в който християнинът може да мести планини със силата на вя­
рата, да се чувствува могъщ и да се стреми „механическият тласък 
да престане да действува“. Тъй като хората у „Щирнер“ вече не се 
определят от външния свят, вече не се принуждават от механическия 
тласък на потребността към производство, тъй като изобщо меха­
ническият тласък, а с това и половият акт е изгубил своето действие, 
то хората само по чудо са могли да продължават да съществуват. 
Наистина, за немските фразьори и даскали с газообразно съдържа­
ние като „Щирнер“ е много по-лесно да се задоволят с християн­
ската фантазия за собствеността, която всъщност не е нищо друго 
освен собственост на християнската фантазия, отколкото да изоб­
разяват преобразуването на действителните отношения на собстве­
ност и производство на древния свят.

Същият прахристиянин, който във въображението на Jacques 
le bonhomme е бил собственикът на древния свят, е принадлежал в 
действителност обикновено на света на собствениците, бил е роб и 
е можел да бъде продаден на търг. Но „Щирнер“, б лаж ен стващ  в 
своята конструкция, продължава неудържимо да ликува.

„Първата собственост, първото великолепие е завоювано!“ (стр. 124).

По същия начин Щирнеровият егоизъм продължава да си за­
воюва собственост и великолепие, продължава да удържа „пълни 
победи“. В теологичното отношение на прахристиянина към древния 
свят е даден съвършеният първообраз на цялата му собственост и 
на цялото му великолепие.

Тази собственост на християнина се мотивира по следния начин:

„Светът е обезбожен. . .  той стана прозаичен, стана Моя собственост, с 
която Аз се разпореждам, както Ми (т. е. на духа) е угодно“ (стр. 124)..



Това значи: светът е обезбожен, следователно той е освободен от 
Моите фантазии за Моето собствено съзнание; той стана прозаичен, 
следователно той се отнася прозаично към мене и се разпорежда с 
Мене по любимия му прозаичен начин, съвсем не така, както Ми е 
угодно. Като се абстрахираме от това, че „Щирнер“ действително 
мисли тук, че в древността не е съществувал прозаичен свят, че в 
света тогава е обитавало божественото начало, той фалшифицира 
дори християнската представа, която постоянно оплаква своето без­
силие по отношение на света и сама изобразява своята удържана 
във  фантазията победа над този свят като идеална, пренасяйки я 
към момента на второто пришествие. Едва когато реалната светска 
власт сложила ръка върху християнството и започнала да го експло­
атира, с което то престанало, разбира се, да бъде откъснато от све­
та, то могло да си въобрази, че е собственик на света. Свети Макс 
поставя християнина в същото фалшиво отношение към древния 
свят, в каквото поставя юношата към „света на детето“; той поставя 
егоиста в същото отношение към света на християнина, в каквото 
мъжа към света на юношата.

Християнинът трябва сега само колкото може по-скоро да се 
превърне в нищ духом и да познае света на духа в цялата му сует­
ност, както е направил със света на нещата, за да може да се раз­
порежда „както му е угодно“ и със света на духа, благодарение на 
което той става съвършен християнин, егоист. Отношението на хри­
стиянина към древния свят служи следователно като образец за от­
ношението на егоиста към новия свят. Подготовката за тази духовна 
нищета е била съдържанието на един „почти двехилядогодишен“ 
живот -  живот, който с главните си епохи има, разбира се, място 
само в Германия.

„След редица превръщания светият дух с течение на времето станал абсо­
лютната идея, която отново се разбила в многообразни пречупвания на различ­
ните идеи за любов към хората, гражданска добродетел, разумност и т. н.“ 
(стр. 125, 126).

Германският домосед отново обръща всичко с главата надолу. 
Идеите за любов към хората и т. н. -  тези вече съвсем изтъркани 
монети, особено благодарение на голямото им обръщение през XVIII 
век -  се превърнаха у Хегел в сублимат на абсолютната идея, но 
и след това пренасичане те толкова малко успяха да получат курс 
зад граница, колкото и пруските книжни пари.

Последователният, вече многократно повторен от Щирнер из­
вод от неговия възглед върху историята е следният: „Понятията 
трябва навсякъде да имат решаващата роля, понятията трябва да 
регулират живота, понятията трябва да господстват. Това е



религиозният свят, на който Хегел даде систематичен израз“ (стр. 126) 
и който нашият добродушен наивник приема за действителния свят 
с такава доверчивост, че на следната страница 127 казва: „Сега в 
света госп одства само духът.“ След като се утвърждава в този 
свят на илюзиите, той може дори (стр. 128) да построи „олтар“, а 
след това „около този олтар“ „да издигне църква“ -  църква, „стени­
те“, на която крачат напред, „вървят все по-нататък“. „За късо вре­
ме тази църква обхваща цялата земя“; Той, Единственият, и Ше
лига, неговият роб, се намират вън от църквата, „въртят се около 
нейните стени и биват изтикани на самия край“; „крещейки от мъ­
чителен глад“, свети Макс извиква на своя роб: „Още една крачка, 
и светът на Светото е победил“. Внезапно Шелига „потъва" „в край­
ната бездна“, която лежи над него -  литературно чудо! Защото тъй 
като земята е кълбо, а църквата е обхванала вече цялата земя, безд­
ната може да се намира само над Шелига. По този начин той пре­
обръща закона за тежестта, възнася се заднишком на небето и от­
дава с това чест на „единственото“ природознание, което за него е 
толкова по-лесно, защото съгласно стр. 126 „природата на нещото 
и понятието на отношението“ са безразлични за „Щирнер“ и „не го 
ръководят в разсъжденията или изводите му“, а при това и „взаи­
моотношението, в което“ Шелига „е влязъл“ с тежестта, „само е един­
ствено по силата на единствеността“, присъща на Шелига, и ни най- 
малко не „зависи“ от природата на тежестта или от това, под каква 
„рубрика подвеждат“ това отношение „другите“, например природо
изследователите. И най-после „Щирнер“ убедително моли „да не се 
отделя действието“ на Шелига „от действителния“ Шелига „и да 
не бъде той оценяван от човешка гледна точка“.

След като е осигурил по този начин прилично местенце на не­
бето за своя верен слуга, свети Макс преминава към своите собстве­
ни страсти. На стр. 95 той открива, че дори „бесилката“ е обагрена 
с „цвета на Светото“; човек „потръпва при докосване до нея, в нея 
има нещо зловещо, т. е. чуждо, не-свое“. За да преодолее тази чуж
дост на бесилката, той я превръща в своя собствена бесилка, което 
може да направи само като се обеси на нея. И тази последна жертва 
на егоизма я принася лъвът от коляното на Юда. Свети Христос се 
оставя да го приковат на кръста не за спасението на кръста, а за 
спасението на хората от тяхната нечестивост; нечестивият христия­
нин сам се беси на бесилката, за да спаси бесилката от светостта 
или самия себе си от чуждостта на бесилката.

***„Първото великолепие, първата собственост е завоювана, пър­
вата пълна победа е удържана!“ Светият воин е  преодолял сега



тисорията, той я е превърнал в мисли, в чисти мисли, които не са нищо 
друго освен мисли, и в края на времената срещу него стои войска, 
която се състои само от мисли. И ето че той, свети Макс, който сега 
е  нарамил на гръб своята „бесилка“, както магарето -  кръста, и 
неговият роб Шелига, който бил посрещнат на небето с ритници и 
се върнал с наведена глава при своя господар, потеглят на поход 
срещу тази войска от мисли, или по-точно само срещу ореола на 
светост, с който са обкръжени тези мисли. Този път борбата със 
Светото поема Санчо Панса, изпълнен с назидателни сентенции, 
максими и пословици, а Дон Кихот играе ролята на негов послушен 
и верен слуга. Честният Санчо се сражава също така храбро, както 
някога caballero Manchego*44, и подобно на последния неведнъж взе­
ма стадо монголски овни за рояк от призраци. Дебелата Мариторнес 
се е превърнала „с течение на времето, след редица превръщания и 
многообразни пречупвания“, в целомъдрена берлинска шивачка на 
бельо, загиваща от малокръвие, и това вдъхновило свети Санчо да 
напише елегия, която убедила всички съдебни кандидати и гвардей­
ски лейтенанти в правилността на думите на Рабле, че за воина, кой­
то освобождава света, „първото оръжие е платката на панталона“.

Героичните подвизи на Санчо Панса се състоят в това, че той 
познава цялата вражеска войска от мисли в нейното нищожество и 
суетност. Цялото това велико дело не излиза извън рамките на по­
знанието, което в края на вековете оставя съществуващото положе­
ние на нещата незасегнато, като изменя само своята представа -  
и то не за нещата, а за философските фрази относно нещата.

И така, след като пред нас минаха Древните във вид на дете, 
негър, негроподобни кавказци, животно, католици, английска фило­
софия, необразовани, нехегелианци, свят на нещата, реализъм, а 
след това Новите във вид на юноша, монголец, монголоподобни кав­
казци, Човек, протестанти, немска философия, образовани, хегелиан
ци, свят на мислите, идеализъм, след като стана всичко, което беше 
постановено от памтивека в съвета на стражите, времената най-по­
сле се изпълниха. Отрицателното единство на двете начала, което 
вече се яви като мъж, кавказец, кавказки кавказец, съвършен хри­
стиянин, в робски образ, видено „като през огледало, смътно“ (Пър­
во послание до коринтяните, 13, 12) -  това отрицателно единство, 
изпълнено с мощ и величие, може сега, след страданията и смъртта 
на Щирнер на бесилката и след възнесението на Шелига, да се поя­
ви с голяма мощ и величие на небето, възсияло в облаците в целия 
блясък на своята слава и върнало се към най-простото именуване. 
„Така че сега се казва“: което преди беше „Някой“ (ср.*44 - кавалерът на Ламанш



„Стопан­ството на Стария завет“), става сега „Аз“ -  отрицателното един­
ство на реализма и идеализма, на света на нещата и света на духа. 
Това единство на реализма и идеализма се нарича у Шелинг „ин- 
диферентност“ или по берлински „Jleichjiltigkeit“*45; у Хегел то става 
отрицателно единство, в което са снети и двата момента. Свети Макс, 
на когото като на истински германски спекулативен философ „един
с т в о т о  на противоположностите“ все още не дава покой, не се задо­
волява с това, той иска да види това единство в някакъв „въплъ­
тен индивид“, в „цялостен човек“, за което Фойербах му е помогнал 
в „Anekdota“ и в своята „Философия на бъдещето“. Това Щирнерово 
„Аз“, чието идване бележи края на досегашния свят, е следовател­
но не „въплътен индивид“, а една конструирана по подкрепения е 
приложения Хегелов метод категория, с по-нататъшните „бълши 
скокове“ на която ние ще се запознаем в „Новия завет“. Тук ще от­
бележим само, че това Аз в края на краищата се осъществява с това, 
че си прави за света на християнина същите илюзии, каквито хри­
стиянинът -  за света на нещата. Както християнинът си присвоява 
света на нещата, „като си втълпява в главата“ фантастични работи 
за него, така „Аз“ си присвоява християнския свят, света на мислите, 
посредством редица фантастични представи за него. Това, което хри­
стиянинът си въобразява за своето отношение към света, „Щирнер“ 
го вярва, намира го за превъзходно и добродушно му подражава.

„И тъй ние мислим, че човек се оправдава с вярата, без делата" (Посла­
ние до римляните, 3, 28).

Хегел, за когото новият свят също се е превърнал в свят на аб­
страктните мисли, определя задачата на философа на новото време 
в противоположност на философа на древността по следния начин: 
ако Древните е трябвало да се освободят от „естественото съзна­
ние“, „да очистят индивида от непосредствения, сетивния начин на 
ж и во т  и да го превърнат в мислима и мислеща субстанция“ (дух), 
то новата философия трябва „да премахне твърдите, определени, не­
изменни мисли“. Това -  прибавя той -  прави „диалектиката“ 
(„Феноменология“, стр. 26, 27). „Щирнер“ се различава от Хегел по 
това, че върши същото без помощта на диалектиката.

6. Свободните

Какво общо имат тук „свободните“ се разяснява в „Стопан­
ството на Стария завет“. Ние не носим отговорност за това, че Аз, 
към който вече се бяхме толкова приближили, отново се изгубва от

*45 - безразличие. Ред.



нас в мъглявата далечина. Изобщо не е наша вината, че не преми­
нахме към Аз веднага -  на страница 20 от „Книгата“.

А. Политическият либерализъм

Ключът към критиката, на която свети Макс и неговите пред­
шественици подлагат либерализма, е историята на немската бур­
жоазия. Ще се спрем на някои моменти от тази история, като за­
почнем от френската революция.

Състоянието на Германия в края на миналия век се отразява 
напълно в Кантовата „Критика на практическия разум“66. Докато 
френската буржоазия посредством най-колосалната в историята ре­
волюция постигна господство и завоюва европейския континент, до­
като вече еманципираната политически английска буржоазия револю­
ционизира промишлеността и подчини Индия политически, а целия 
останал свят -  търговски, безсилните немски бюргери стигнаха само 
до „добрата воля“. Кант се успокои само с „добрата воля“, дори ако 
тя остава съвсем безрезултатна, и пренесе осъществяването на тази 
добра воля, хармонията между нея и потребностите и влеченията на 
индивидите, в отвъдния свят. Тази добра воля на Кант напълно от­
говаря на безсилието, потиснатостта и мизерността на немските 
бюргери, чиито дребнави интереси никога не са били способни да се 
развият до общи, национални интереси на една класа и които по­
ради това постоянно са били експлоатирани от буржоазията на всич­
ки останали нации. На тези дребнави местни интереси отговаряше, 
от една страна, действителната местна и провинциална ограниче­
ност на немските бюргери, а от друга -  тяхното космополитично ви­
сокомерие. Изобщо от времето на реформацията немското разви­
тие взе съвсем дребнобуржоазен характер. Старата феодална ари­
стокрация беше в по-голямата си част унищожена в селските войни; 
останаха или имперските дребни князчета, които постепенно придо­
биха известна независимост и подражаваха на абсолютната монар­
хия в нищожен и провинциален мащаб, или дребни земевладелци, 
които, след като прахосаха последните си трохи в малките дворо­
ве, живееха от доходите от дребни длъжности в малките армии и 
в правителствените канцеларии -  или най-после провинциалните 
юнкери, от чийто начин на живот би се срамувал и най-скромният 
английски сквайер или френски gentilhomme de province*46. Земеде­
лието се водеше по начин, който не беше нито парцелиране, нито 
едро производство и който въпреки запазената крепостна зависи­мост*46 - провинциален благородник. Ред.



и  ангария никога не можеше да подтикне селяните към еман­
ципация -  както защото самият този начин на стопанисване не до­
пускаше възникването на активно-революционна класа, така и за­
щото липсваше революционната буржоазия, съответстващ а на та­
кова селячество.

Що се отнася до бюргерите, ние можем да отбележим тук само 
някои характерни моменти. Характерно е, че платняната манифак
тура, т. е. промишлеността, която имаше за основа чекръка и ръчния 
тъкачен стан, придоби в Германия известно значение тъкмо по вре­
мето, когато в Англия тези грубовати инструменти вече бяха изтла­
скани от машините. Особено знаменателни са взаимоотношенията 
на Германия с Холандия. Холандия -  единствената част от Ханзата, 
която постигна търговско значение -  се отдели, като отряза Гер­
мания с изключение на две пристанища (Хамбург и Бремен) от све­
товната търговия, и оттогава започна да госп одства над цялата 
германска търговия. Немските бюргери бяха твърде безсилни, за да 
ограничат експлоатацията от страна на холандците. Буржоазията 
на малка Холандия с нейните развити класови интереси беше по- 
могъща от далеч по-многобройните немски бюргери с характерната 
за тях липса на общи интереси и с техните разпокъсани ограничени 
интереси. На разпокъсаността на интересите отговаряше разпокъса
ността на политическата организация -  дребни княжества и свобо­
дни имперски градове. Откъде можеше да дойде политическа кон­
центрация в една страна, в която липсваха всички икономически 
условия за тази концентрация? Безсилието на всяка отделна област 
на живота (тук не може да се говори нито за съсловия, нито за кла­
си, а най-много -  за бивши съсловия и неродени класи) не позво­
ляваше на нито една от тях да завоюва изключително господство. 
Неизбежната последица от това беше, че в епохата на абсолютната 
монархия, която се прояви тук в най-осакатена, полупатриархална 
форма, особената област, на която поради разделението на труда се 
падна управлението на публичните интереси, придоби извънредна 
независимост, която се засили още повече в съвременната бюрокра­
ция. Така държавата се конституираше в мнимо самостоятелна сила 
и това положение, което в други страни беше временно (преходно 
стъпало), в Германия се е запазило и досега. С това положение на 
държавата се обясняват също почтеният чиновнически начин на мис­
лене, който вече никъде не се среща, и всички илюзии по отно­
шение на държавата, които са разпространени в Германия; с него 
се обяснява също и мнимата независимост на немските теоретици от 
бюргерите, привидното противоречие между формата, в която тези 
теоретици изразяват интересите на бюргерите, и самите тези инте­
реси.



Характерната форма, която взе в Германия основаният на дей­
ствителни класови интереси френски либерализъм, ние намираме от­
ново у Кант. Нито той, нито немските бюргери, украсяващ изразител 
на чиито интереси беше той, не забелязаха, че в основата на тези 
теоретически мисли на буржоазията лежаха материални интереси и 
една воля, обусловена и определена от материалните производствени 
отношения; ето защо Кант отдели този теоретичен израз от изразе­
ните в него интереси, превърна материално мотивираните определе­
ния на волята на френската буржоазия в чисти самоопределения на 
"свободната воля", на волята в себе си и за себе си, на човешката 

воля, и по този начин я превърна в чисто идеологични логически оп­
ределения и морални постулати. Затова немските дребни буржоа се 
отдръпнаха в ужас от практиката на този енергичен буржоазен ли­
берализъм, веднага щом той се прояви както в господството на те­
рора, така и в безсрамния стремеж на буржоазията към печалби.

При господството на Наполеон немските бюргери в още по-го­
ляма степен се отдаваха на своето дребно търгашество и големи 
илюзии. За дребнотъргашеския дух, който господстваш е тогава в 
Германия, свети Санчо може да прочете между другото у Жан Пол, 
-  ако споменаваме само белетристичните източници, които единст­
вено са му достъпни. Немските бюргери, които ругаеха Наполеон за 
това, че ги заставял да пият цикория и нарушавал покоя им, като 
разквартирувал войници по домовете и свиквал набори, изливаха 
цялото си морално негодувание върху Наполеон, а цялото си въз­
хищение -  върху Англия; а всъщност Наполеон, като очисти нем­
ските авгиеви обори и организира цивилизовани средства за съоб­
щения, им оказа огромна услуга, а англичаните само чакаха удобен 
случай, за да започнат да ги експлоатират à tort et à travers*47. Съ­
щия дребнобуржоазен дух проявиха немските князе, като си въоб­
разиха, че водят борба за принципа на легитимизма, против револю­
цията, докато всъщност те бяха само платени ландскнехти на ан­
глийската буржоазия. В атмосферата на тези всеобщи илюзии беше 
напълно в реда на нещата, че привилегированите в областта на 
илюзиите съсловия -  идеолозите, учителите, студентите, членовете 
на „Тугендбунд“67 -  даваха тон, като изразяваха всеобщото фант

азьорство и липсата на интереси в подобаващата им високопарна 
форма.

Юлската революция -  ние отбелязваме само някои най-важни 
точки и затова изпускаме междинния стадий -  натрапи на немци­
те отвън политически форми, съответстващ и на развитата бур­
жоазия. Тъй като немските икономически отношения още далеч не*47 - безразборно, безогледно. Ред.



бяха достигнали онова стъпало на развитие, на което съответст
ваха тези политически форми, бюргерите ги приеха само като абст­
рактни идеи, като принципи в себе си и за себе си, като благочести­
ви пожелания и фрази, като кантовски самоопределения на волята 
и на хората, каквито те трябва да бъдат. Затова те се отнесоха към 
тези форми много по-нравствено и безкористно от другите нации, 
т. е. проявиха крайно своеобразна ограниченост и не постигнаха ус­
пех в нито един от своите стремежи.

В края на краищата все по-засилващата се външна конкурен­
ция и световните сношения, от които Германия все по-малко и по- 
малко можеше да остава настрана, сплотиха разпокъсаните местни 
интереси на немците в известна общност. Немските бюргери започ­
наха -  особено от 1840 г. -  да мислят как да осигурят тези общи 
интереси; те станаха националисти и либерали и започнаха да искат 
покровителствени мита и конституции. Те следователно стигнаха се­
га приблизително до онова стъпало, на което се намираше френска­
та буржоазия през 1789 година.

Ако подобно на берлинските идеолози човек съди за либерализ­
ма и държавата, като остава в рамките на германските местни 
впечатления, или пък се ограничава с критика на германско-бюргер­
ските илюзии за либерализма, вместо да го разбере във връзка с 
действителните интереси, от които е произлязъл и само с които той 
съществува в действителност, той, разбира се, ще стигне до най- 
нелепите изводи. Този германски либерализъм, както той се прояви 
дори до най-ново време, представлява, както видяхме, вече в своя­
та популярна форма празно фантазьорство, идеологическо отраже­
ние на действителния либерализъм. Колко лесно е следователно да 
се превърне неговото съдържание изцяло във философия, в чисти 
логични определения, в „познание на разума“! А ако за нещастие 
дори този пропит от бюргерски дух либерализъм се познава само 
в сублимирания вид, който му придадоха Хегел и намиращите се на­
пълно под неговото влияние даскали, стига се до изводи, които спа­
дат изключително в областта на Светото. Ние ще видим това от пе­
чалния пример на Санчо.

„В последно време“ в активните кръгове „толкова много се го­
вори“ за господството на буржоата, „че не трябва да се чудим, ако 
вестта за това“, вече посредством преведения от берлинчанина Бул 
Л. Блан68 и т. н., „е проникнала и в Берлин“ и е привлякла там вни­
манието на благодушните даскали (Виганд, стр. 190). Не може оба­
че да се каже, че „Щирнер“ в своя метод да присвоява разпростра­
нените представи „си е изработил особено плодотворен и изгоден 
обрат на речта“ (Виганд, пак там), както вече пролича от това, че 
той използва Хегел, и ще стане още по-ясно по-нататък.



От вниманието на нашия даскал не се е изплъзнало, че в по­
следно време либералите бяха отъждествени с буржоата. Но тъй 
като свети Макс отъждествява буржоата с добрите бюргери, с дреб­
ните германски бюргери, той не разбира действителния смисъл на 
фразата, която знае само от чужди уста, онзи неин смисъл, който 
беше изказан от всички компетентни автори; т. е. той не вижда, че 
либералните фрази са идеалистичен израз на реалните интереси на 
буржоазията, а приема, обратно, че крайната цел на буржоата е да 
стане съвършен либерал, гражданин на държавата. За Макс не bour­
geois-та е истината на citoyen-a, а обратно citoyen-ът е истината на 
bourgeois-та. Това също толкова свято, колкото и немско разбиране 
стига дотам, че на стр. 130 „гражданствеността“ (чети: господството 
на буржоазията) се превръща в „мисъл, единствено само мисъл“, а 
„държавата“ се явява в ролята на „истинския човек“, който в „Пра­
вата на човека“ дава на отделните буржоа правата на „Човека“, 
дава им истинското освещение -  и всичко това, след като илюзиите 
за държавата и правата на човека бяха вече достатъчно разкрити в 
„Deutsch-Französische Jahrbücher“*48 -  факт, който свети Макс отбе­
лязва, най-после, в своя „Апологетичен коментар“ anno*49 1845. По 
този начин той може да превърне буржоата -  отделяйки го като 
либерал от него като емпиричен буржоа -  в свет либерал, така как­
то превръща държавата в „Светото“, а отношението на буржоата 
към съвременната държава -  в свето отношение, в култ (стр. 131), 
с което всъщност той завършва своята критика на политическия ли­
берализъм. Той е превърнал политическия либерализъм в „Све­
тото“*50.

Ще приведем тук няколко примера за това, как свети Макс 
украсява тази своя собственост с исторически арабески. За това 
той използва френската революция, по отношение на която 
неговият маклер по историческите въпроси, свети Бруно, го е снаб­
дил с някои и други данни съгласно сключения между тях договор 
за доставки.

*48 В „Deutsch-Französische Jahrbücher“ -  това беше направено, съобразно е 
характера на излагания въпрос, само по отношение на правата на човека, про­
възгласени от френската революция. Впрочем, цялото това разбиране на конку­
ренцията като „права на човека“ може да се открие у представителите на бур­
жоазията още един век преди това (Джон Хемпден, Пети, Боагилбер, Чайлд и 
т. н.). По въпроса за отношението на теоретическите либерали към буржоата ср. 
казаното по-горе за отношението на идеолозите на една класа към самата тази 
класа.

*49 - в година. Ред.
*50  По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „и с това за него „се постига край­

ната цел“ на всяка критика и всички котки стават сиви; с това той признава 
своето непознаване на действителната основа и действителната същност на го­
сподството на буржоазията“. Ред.



Посредством няколко думи, заети от Байи, взети отново от „Ме­
моарите“ на свети Бруно, се заявява, че „досегашните поданици 
достигат“ благодарение на свикването на генералните щати „до съз­
нанието, че са собственици“ (стр. 132). Тъкмо обратното, mon brave*51! 
Досегашните собственици проявяват с това на дело съзнанието, че не 
са вече поданици -  съзнание, което е било постигнато още отдавна, 
например във физиократите, а в полемична форма срещу бур­
жоата -  у Ленге („Теория на гражданските закони“, 1767), Мер­
ене, Мабли и изобщо в съчиненията срещу физиократите. Тази ми­
съл беше веднага разбрана и в началото на революцията -  напри­
мер от Брисо, Фоше, Марат, в „Cercle social“69 и от всички демокра­
тически противници на Лафает. Ако свети Макс беше разбрал рабо­
тата така, както тя е ставала независимо от неговия маклер по исто­
рическите въпроси, той не би се чудил, че „думите на Байи звучат  
така [като че ли сега всеки е собственик.. . “]

[ . . .„Щирнер“ мисли, че „ з а  добрите бюргери“] е безразлично 
[кой защищава тях] и техните принципи, дали абсолютен или кон­
ституционен крал, или пък република и т. н.“. -  За „добрите бюр­
гери“, които тихо си пият бирата в някоя берлинска изба, това не­
съмнено е „безразлично“; но за историческите буржоа това далеч не 
е все едно. „Добрият бюргер“ „Щирнер“ тук пак си въобразява -  
както изобщо в целия този отдел, -  че френските, американските и 
английските буржоа са добри берлински филистери, постоянни посе­
тители на бирариите. Приведената по-горе фраза, ако я преведем 
от езика на политическите илюзии на разбираем човешки език, озна­
чава: за буржоата „може да бъде безразлично“ дали те господст
ват неограничено или тяхната политическа и икономическа власт се 
ограничава от други класи. Свети Макс мисли, че един абсолютен 
крал или който и да било би могъл да защищава буржоазията така 
добре, както тя самата се защищава. И дори „нейните принципи“, 
които се състоят в това, да подчини държавната власт на правилото 
chacun pour soi, chacun chez soi“*52 и да я експлоатира за тази цел -  
дори тези „принципи“ би могъл да защищава „абсолютен крал“! 
Нека свети Макс ни посочи страна, в която при развита търговия и 
промишленост, при голяма конкуренция буржоата възлага защита­
та на своите интереси на „абсолютен крал“.

След като превръща по този начин историческите буржоа в ня­
мащи история немски филистери, „Щирнер“ може, разбира се, да 
не познава никакви други буржоа освен „благодушни бюргери и че­
стни чиновници“ (!!) -  два призрака, които смеят да се появяват

*51 -  приятелю. Ред.
*52 -  всеки за себе си, всеки у себе си. Ред.



само на „светата“ немска земя -  и да ги обедини в една класа на 
„послушни слуги“ (стр. 139). Нека той поне веднъж се вгледа в 
тези послушни слуги на борсите в Лондон, Манчестър, Ню Йорк и 
Париж. Тъй като свети Макс е в стихията си, той може да пра ви 
всичко the whole hog*53, да вярва на един ограничен теоретик от 
„21 коли“, че „либерализмът е познание на разума, приложено към 
нашите съществуващи отношения“70, и да заяви, че „либералите, 
това са ревнители на разума“. От тези [ . . . ]  фрази се вижда до 
каква степен немците не са се избавили още от първоначалните си 
илюзии за либерализма. „Авраам без никакво основание за надежда 
повярва с надежда. . .  затова неговата вяра му се вмени за правед
ност“ (Послание до римляните, 4, 18 и 22).

„Държавата плаща добре, за да могат нейните добри граждани безнака­
зано да плащат зле; тя си осигурява слуги, от които образува сила за охрана 
на добрите граждани -  полиция, посредством добро заплащане; и добрите граж­
дани охотно плащат на държавата високи данъци, за да плащат толкова по- 
малко на своите работници“ (стр. 152).

Всъщност: буржоата плащат на своята държава добре и заста­
вят нацията да плаща на последната, за да могат безнаказано да 
плащат зле; с добро заплащане те си осигуряват в лицето на дър­
жавните служащи сила, която ги охранява -  полиция; те охотно 
плащат и заставят нацията да плаща високи данъци, за да имат 
възможност безнаказано да прехвърлят плащаните от тях суми вър­
ху работниците във вид на дан (във вид на приспадане от работна­
та заплата). „Щирнер“ прави тук новото икономическо откритие, 
че работната заплата е дан, данък, плащан от буржоазията на про­
летариата; обаче другите, обикновените икономисти смятат данъци­
те за дан, която пролетариатът плаща на буржоазията.

От светото бюргерство нашият свет църковен отец преминава 
сега към Щирнеровия „единствен“ пролетариат (стр. 148). Послед­
ният се състои от „мошеници, проститутки, крадци, разбойници и 
убийци, картоиграчи, безимотни хора без определено занятие и ле­
комислени субекти“ (пак там). Те съставляват „опасния пролета­
риат“ и в един миг „Щирнер“ ги свежда до „отделни кресльовци“, 
а след това, най-после, до „скитници“, завършен израз на които са 
„духовните скитници“, които не „се държат в рамките на умерения 
начин на мислене“. . . .  „Такъв широк смисъл има тъй нареченият 
пролетариат или“ (per appos.) „пауперизмът!“ (стр. 159).

На стр. 151 пролетариатът бива, „напротив, експлоатиран от 
държавата“. Излиза, че целият пролетариат се състои от разорени 
буржоа и разорени пролетарии, от колекция от босяци, които са*53 - основно. Ред.



съществували във всички времена и чието масово съществуване след 
падането на средновековния строй е предш ествало масовото обра­
зуване на обикновения пролетариат, както свети Макс би могъл да се 
убеди от английското и френското законодателство и от съответната 
литература. Нашият светия има за пролетариата съвсем същата 
представа, каквато имат за него „добрите, благодушни бюргери“ и 
особено „честните чиновници“. Той също остава верен на себе си, 
отъждествявайки пролетариата с пауперизма, докато всъщност пау
перизмът означава положението само на разорения пролетариат, 
последното стъпало, до което пада обезсиленият под натиска па 
буржоазията пролетарий, и само такъв вече лишен от всякаква енер­
гия пролетарий става паупер. Ср. Сисмонди, Уейд71 и т. н. „Щир
нер“ и К° могат например при известни условия да минат в очите на 
пролетария за паупери, но съвсем не за пролетарии.

Такива са „собствените“ представи на свети Макс за буржоа­
зията и пролетариата. Но тъй като той, разбира се, не стига до ни­
що с тези илюзии по отношение на либерализма на добрите бюргери 
и скитници -  за да премине към комунизма, той е принуден да 
прибегне до действителните, обикновените буржоа и пролетарии, 
доколкото ги познава от това, което се говори за тях. Това става на 
стр. 151 и 152, където лумпенпролетариатът се превръща в „работ­
ници“, в обикновени пролетарии, а буржоата „с течение на време­
то“ извършваха „понякога“ редица „всевъзможни превръщания“ и 
„многообразни пречупвания“. На един ред ние четем: „Имотите 
господстват“, това са обикновени буржоа; шест реда по-долу се 
казва: „Буржоата е това, което е, по милостта на държавата“, това 
са свети буржоа; още шест реда по-долу: „Държавата е status*54 на 
буржоазията“ -  става дума за обикновените буржоа; а след това 
следва обяснението: „държавата дава на имотните“ „тяхното иму­
щество в ленно владение“, така че „парите и имотът“ на „капита­
листите“ -  това е „държавен имот“, предаден от държавата в „ленно 
владение; става дума следователно за светите буржоа. Накрая та­
зи всесилна държава се превръща отново в „държава на имотни­
те“, т. е. на обикновените буржоа, с което се и съгласува едно от 
по-нататъшните места: „Благодарение на революцията буржоазия­
та стана в с е с и л н а " (стр. 156). Дори свети Макс не би успял да 
скалъпи тези „терзаещи душата“ и „ужасни“ противоречия -  най- 
малкото никога не би посмял да ги обнародва, ако не беше му дош­
ла на помощ немската дума „бюргер“, която той по желание може 
да тълкува ту като „citoyen“, ту като „bourgeois“, ту като немски 
„добър бюргер“.

*54 - състояние. Ред.



Преди да минем по-нататък, трябва да отбележим още две ве­
лики политикоикономически открития, които нашият добряк е „откър
мил“ „в дълбочината на душата си“ и които имат тази обща черта 
с описаната на стр. 17 „радост на юношата“, че също са „чисти 
мисли“.

На стр. 150 цялото зло на съществуващите социални отноше­
ния се свежда до това, че „бюргерите и работниците вярват в „исти­
ната“ на парите“. Jacques le bonhomme си въобразява, че е във власт­
та на „бюргерите“ и „работниците“, разпръснати по всички цивили­
зовани страни на света -  изведнъж в един прекрасен ден да про­
токолират, че „не вярват“ в „истината на парите“; той е убеден дори, 
че ако тази безсмислица беше възможна, с това би било постигнато 
нещо. Той вярва, че всеки берлински литератор може да премахне 
„истината на парите“, със същата леснина, с каквато той премахва 
в главата си „истината“ на бога или на Хегеловата философия. Че 
парите представляват необходим продукт на определени отношения 
на производство и общуване и си остават „истина“, докато тези от­
ношения съществуват -  това, разбира се, съвсем не засяга такъв 
свят мъж като свети Макс, който гледа към небето, а на грешния 
свят обръща своя грешен задник.

Второто откритие се прави на стр. 152; то се заклю чва в това, 
че „работникът не може да използува своя труд“, защото „попада 
в ръцете“ „на тези, които“ са получили „в ленно владение“ „няка­
къв държавен имот“. Това е само по-нататъшно разяснение на вече 
цитираното по-горе положение от стр. 151, че работникът бива екс­
плоатиран от държавата. При това всеки веднага „издига“ „про­
стото разсъждение“ (ако „Щирнер“ не прави това, в това няма „ни­
що чудно“): как е станало, че държавата не е дала и на „работни­
ците“ някакъв „държавен имот“ в „ленно владение“? Ако свети 
Макс си беше поставил този въпрос, той вероятно щеше да си спе­
сти своята конструкция на „светото“ бюргерство, защото тогава не­
избежно би му се хвърлило на очи в какво отношение се намират 
имотните към съвременната държава.

Чрез противоположността на буржоазията и пролетариата -  до­
ри „Щирнер“ знае това -  се стига до комунизма. Но как се стига 
до него, знае само „Щирнер“.

„Работниците имат в ръцете си най-огромната сила. .. достатъчно е само 
да прекратят работата и да разглеждат това, което е изработено от тях, като 
своя собственост и предмет на своето потребление. Това е смисълът на избухв

ащите тук и там работнически вълнения“ (стр. 153).

Работническите вълнения, които още при византийския импе­
ратор Зенон предизвикаха специален закон (Zeno, de novis operibus



constitutio*55), които в XIV век „избухнаха“ в Жакерията, и въстанието 
на Уот Тайлър, през 1518 г. -  в evil May-day72 в Лондон, през 
1549 г. -  в голямото въстание на кожаря Кет, а след това доведо­
ха до издаването на 15-и акт от 2-та и 3-та година от царуването 
на Едуард VI и на цяла редица подобни парламентарни актове, кои­
то скоро след това, през 1640 г. и 1659 г. (осем въстания в продъл­
жение на една година), станаха в Париж и още от XIV век трябва 
да са били често явление във Франция и в Англия, ако се съди по 
законодателството на онова време -  постоянната война, която ра­
ботниците водят със сила и хитрост срещу буржоазията от 1770 г. 
в Англия, а от времето на революцията и във Франция -  всичко 
това съществува за свети Макс само „тук и там“, в Силезия, Поз­
нан, Магдебург и Берлин, „както съобщават германските вест­
ници“

Това, което е изработено, както си въобразява Jacques le bon­
homme, би продължило в качеството на предмет на „разглеждане“ 
и „потребление“ да съществува и да се възпроизвежда дори ако про­
изводителите биха „прекратили работата“.

Както и по-горе по въпроса за парите, нашият добър бюргер от­
ново превръща тук „работниците“, разпръснати по целия цивилизо­
ван свят, в затворено общество, което трябва само да вземе изве­
стно решение, за да се избави от всички затруднения. Свети Макс 
не знае, разбира се, че само от 1830 г. в Англия са били направени 
най-малко петдесет опита и в момента се прави още един, за да се 
обхванат всички работници поне само от Англия в една- единствена 
асоциация и че за успешното осъществяване на всички тия планове 
са попречили във висша степен емпирически причини. Той не знае, 
че дори едно малцинство от работници, което се обединява за пре­
кратяване на работата, много скоро се вижда принудено да дей­
с т в а  революционно -  факт, който той би могъл да узнае от ан­
глийското въстание през 1842 г. и още преди това от уелското въста­
ние през 1839 г., когато революционното възбуждение сред работни­
ците за пръв път намери пълния си израз в „свещения месец“, про­
възгласен едновременно с всенародното въоръжаване. Тук ние отно­
во виждаме как свети Макс постоянно се старае да натрапи на хо­
рата своята безсмислица като „най-дълбокия смисъл“ на историче­
ските факти (това му се отдава най-много при неговия безличен из­
раз „хората“) -  на историческите факти, „на които той дава свой 
смисъл и които следователно трябваше да доведат до безсмислица“ 
(Виганд, стр. 194). Впрочем, нито на един пролетарий не ще му 
дойде на ум да се обръща към свети Макс с въпрос за „смисъла“

*55 -  Зенон, постановление за новите работи. Ред.



на пролетарското движение или за съвет какво трябва да се пред­
приеме в настоящия момент срещу буржоазията.

След като извършва този велик поход, нашият свети Санчо се 
връща при своята Мариторнес и оглушително тръби:

„Държавата е основана върху робството на труда. Ако трудът се осво­
боди, държавата е загинала“ (стр. 153).

Съвременната държава, господството на буржоазията, е осно­
вано върху свободата на труда. Защото свети Макс сам -  и неведнъж

, но в какъв карикатурен вид! -  е з а и м с т в а л  от „Deutsch- 
Französische Jahrbücher“ истината, че заедно със свободата на ре­
лигията, държавата, мисленето и т. н., а значи „понякога“ „също та­
ка“ „може би“ и на труда се освобождавам не Аз, а само някой от 
моите поробители. Свободата на труда е свободната конкуренция 
между работниците. На свети Макс съвсем не му върви както във 
всички останали области, така и в политическата икономия. Трудът 
вече е свободен във всички цивилизовани страни; въпросът сега не 
е в това, да се освободи трудът, а в това, този свободен труд да се 
унищожи.

В. Комунизмът

Свети Макс нарича комунизма „социален либерализъм“, защото 
отлично знае в каква немилост е думата либерализъм у радикалите 
от 1842 г. и у най-прогресивните берлински свободомислещи73. Това 
превръщане му дава същевременно повод и смелост да сложи в уста­
та на „социалните либерали“ всевъзможни неща, които преди „Щир
нер“ още нито веднъж не са били изказвани и опровержението на 
които трябва заедно с това да бъде опровержение на комунизма.

Преодоляването на комунизма се осъществява с помощта на 
редица конструкции отчасти от логически, отчасти от исторически ха­
рактер.

Първа логическа конструкция.
Тъй като „Ние сме превърнати в слуги на егоистите“, не „трябва“ сами 

„да ставаме егоисти...  а по-добре да направим егоистите невъзможни. Ще ги 
направим всичките босяци, нека никой да не притежава нищо, та „всички“ да 
притежават. -  Така говорят социалните либерали. -  Но кой е това лице, което 
вие наричате „всички“? Това е „обществото““ (стр. 153).

С помощта на няколко кавички Санчо превръща тук „всички“ 
в лице, в обществото като лице, като субект в светото общество, 
в Светото. Сега нашият светия е в стихията си и може да насочи 
върху „Светото“ целия поток на пламенното си усърдие, с което ко­
мунизмът бива, разбира се, унищожен.



Че свети Макс тук отново слага своята безсмислица в устата 
на „социалните либерали“, представяйки я за смисъл на техните ре­
чи, в това няма „нищо чудно“. Той отъждествява преди всичко „при­
тежаването“ на нещо в качеството на частен собственик с „притежа­
ването“ изобщо. Вместо да разглежда определените отношения на 
частната собственост към производството, вместо да разглежда 
„притежаването“ на нещо в качеството на земевладелец, рентиер, 
търговец, фабрикант, работник -  при което „притежаването“ би се 
оказало напълно определено притежаване, би се оказало команд
ване над чужд труд, той превръща всички тия отношения в „при­
тежаването като такова“*56

...политическия либерализъм, който обяви „нацията“ за върховна соб­
ственица. Следователно комунизмът не трябва вече „да премахва“ 
каквато и да било „лична собственост“, а най-много да уравнява 
разпределението на „ленните владения“, да въведе тук égalité*57. От­
носно обществото като „върховен собственик“ и „босяците“ нека 
свети Макс сравни между другото „Egalitaire“ от 1840 г.:

„Социалната собственост е противоречие, но соц иалното богатство е след­
ствие на комунизма. Фурие в противовес на умерените буржоазни моралисти 
стотици пъти повтаря своето положение: социалното зло се състои не в това, 
че някои имат твърде много, а в това, че всички имат твърде малко“ -  вслед­
ствие на което той сигнализира в „Лъжливата промишленост“ (Париж, 1835, 
стр. 410) „за бедността на богатите“.

Също така още през 1839 г. -  следователно преди появяването 
на „Гаранциите“ на Вайтлинг74 -  в излязлото в Париж немско ко­
мунистическо списание „Die Stimme des Volks“ (кн. 2-а, стр. 14) се 
казва:

„Частната собственост, тази толкова хвалена, усърдна, благодушна, невин­
на „частна придобивка“, нанася явна вреда на богатството на живота.“

Свети Санчо взема тук за комунизъм представата на някои пре­
минаващи към комунизма либерали и начина, по който се изразяват 
някои комунисти, които, изхождайки от твърде практически съобра­
жения, говорят в много предпазлива форма.

След като „Щирнер“ предаде собствеността на „обществото“, 
всички участници в това общество веднага се превръщат за него в 
бедняци и босяци, макар че те -  дори според неговата представа 
за комунистическия ред на нещата -  „имат“ „върховен собстве­
ник“. -  Неговото доброжелателно предложение до комунистите -

*56 Тук липсват четири страници, които са съдържали края на „първата ло­
гическа конструкция“ и началото на „втората логическа конструкция“. Ред.

*57 равенство. Ред.



„да се направи думата „босяк“ почетно обръщение, каквото револю­
цията направи думата „гражданин““ -  е ярък пример за това, как 
той смесва комунизма с нещо вече отдавна минало. Революцията 
„направи почетно обръщение“ дори думата „санкюлот“, в противо­
положност на „honnêtes giens“*58, които в неговия много уродлив пре­
вод са се превърнали в добри бюргери. Свети Санчо прави това, за 
да се изпълнят написаните в книгата на пророк Мерлин думи за 
трите хиляди и триста плесници, които сам трябва да си удари гря
дущият мъж:

Es 'menester, que Sancho (tu escudero
Se dé tres mil azotes, y tre cientos
En ambas sus r alientes posaderas
Al adre descubiertas, y de modo
Que le escuezan, le ¡amarguen y le enfaden.

(Don Quijote, tomo II, cap. 35.)*59

Свети Санчо твърди, че „издигането на обществото до върховен 
собственик“ би било „второ ограбване на личното начало в интерес 
на човечността“, докато всъщност комунизмът е само доведеното до­
край „ограбване“ на това, „което е ограбено от личното начало“. 
„Тъй като грабежът е за него безспорно нещо отвратително“, свети 
Санчо „вярва например“, че е  „заклеймил“ комунизма „вече“ с при­
веденото по-горе „положение“ („Книгата“, стр. 102). „Щом“ „Щир
нер“ е „доловил“ в комунизма „дори грабеж“, „как да не се изпълни 
с чувство на „дълбоко отвращение“ и „справедливо негодувание“ 
към него!“ (Виганд, стр. 156). Във връзка с това ние призоваваме 
„Щирнер“ да ни посочи буржоата, който, говорейки за комунизма 
(или чартизма), не би ни поднесъл с голям патос същата пошлост. 
Това, което буржоата смята за „лично“, комунизмът несъмнено ще 
го „ограби“.

Първи королар.
Стр. 349. „Либерализмът веднага излезе с декларация, че човекът по са­

мата си същност трябва да бъде не собственост, а собственик. Тъй като при 
това въпросът беше за Човека, а не за отделно лице, то въпросът за количеството 
собствени блага, който именно представляваше особен интерес за отделните ли­
ца, беше оставен на тяхно усмотрение. Ето защо егоизмът на отделните лица 
при определянето на това количество намери най-широк простор и тръгна по 
пътя на непрекъснатата конкуренция.“

*58 -  почтени хора. Ред.
*59 Верният ти Санчо трябва сам

Три хиляди и триста бича да си плесне 
По задника си мощен и разголен 
На открито, но така,
Че силно да боли, смъди и щипе.

(„Дон Кихот“, том II, глава 35.) Ред.



Това значи: либерализмът, т. е. либералните частни собствени­
ци обкръжиха в началото на френската революция частната соб­
ственост с либерален ореол, провъзгласявайки я за право на човека. 
Те бяха принудени за това вече от своето положение на революцио­
низираща партия, те бяха дори принудени не само да дадат на 
масата на френското селско население правото на собственост, но 
и възможност да завземе действителна собственост и те можаха да 
направят всичко това, защото от това „количеството“ на техните соб­
ствени блага, което преди всичко ги интересуваше, остана незасег­
нато и дори бе осигурено. -  Тук ние намираме по-нататък, че свети 
Макс извежда конкуренцията от либерализма -  това е плесница, 
която той дава на историята, за да си отмъсти за плесниците, които 
по-горе беше принуден да удари на самия себе си. „По-точното обяс­
нение“ на манифеста, с който у него „веднага излиза“ либерализ­
мът, ние намираме у Хегел, който изказа в 1820 г. следната мисъл:

„По отношение на външните неща разумно е“ (т. е. подобава ми като ра­
зум, като човек) „да притежавам собственост... Какво и в какво количества 
притежаваме следователно правна случайност“ („Философия на правото“75, §49).

За Хегел е характерно, че той превръща фразата на буржоата в 
истинско понятие, в същност на собствеността -  и „Щирнер“ точно 
му подражава в това. На приведеното по-горе разсъждение свети 
Макс основава сега по-нататъшната си декларация, че

комунизмът „постави въпроса за количеството на имуществото и му отго­
вори в смисъл, че човекът трябва да има толкова, колкото му е нужно. Но ще 
може ли моят егоизъм да се задоволи с това?. . .  Не, аз трябва да имам тол­
кова, колкото съм способен да си присвоя“ (стр. 349).

Преди всичко тук трябва да отбележим, че комунизмът съвсем 
не е изхождал от § 49 от Хегеловата „Философия на правото“ с не­
говата формулировка: „какво и колко“. Второ, на „Комунизма“ не­
 му идва на ум да даде нещо на „Човека“, защото „Комунизмът“ съв­
сем не смята, че „Човекът“ „се нуждае“ от нещо освен от кратко кри­
тическо осветление. Трето, Щирнер приписва на комунизма понятие­
то за „нужното“ в смисъла, който придава на тази дума съвремен­
ният буржоа, и въвежда следователно едно различие, което поради 
своята уродливост може да има значение само в днешното общество 
и в неговото идеално отражение -  в Щирнеровия съюз на „отдел­
ните кресльовци“ и на свободните шивачки на бельо. „Щирнер“ от­
ново е проявил дълбоко „проникновение“ в същността на комуниз­
ма. И, най-после, в своето искане -  да има толкова, колкото е спо­
собен да си присвои (стига само това да не е обикновената буржоаз­
на фраза, че всеки трябва да има толкова, колкото може да при­
добие, трябва да се ползва от правото на свободно трупане на



печалби), свети Санчо предполага комунизма като вече осъществен, 
за да може свободно да развива и проявява своите „способности“, 
което, както и самите му „способности“, съвсем не зависи само от 
Санчо, а и от отношенията на производство и общуване, в които той 
живее. (Ср. по-долу главата за „Съюза“.) Впрочем, свети Макс до­
ри сам не постъпва съгласно своето учение, защото в цялата си 
„Книга“ той „се нуждае“ от неща и потребява неща, които той е 
бил „неспособен“ да усвои“.

Втори королар.

„Но социалните реформатори Ни проповядват обществено право. Отдел­
ната личност става тук роб на обществото“ (стр. 246). „Според комунистите все­
к и трябва да се ползва от вечните права на човека“ (стр. 238).

За изразите „право“, „труд" и т. н., както те се употребяват у 
пролетарските автори и както трябва да се отнася към тях крити­
ката, ще говорим въз връзка с „истинския социализъм“ (виж II том). 
Щ о се отнася до правото, ние заедно с много други подчертахме опо­
зицията на комунизма против правото, както против политическото и 
частното, така и против правото в неговата най-обща форма - 
като право на човека. „Виж „Deutsch-Französische Jahrbücher“, 
където привилегията, специалното право се разглежда като съот
в етств ащ о  на съсловно обвързаната частна собственост, а пра­
вото -  като съ ответстващ о на състоянието на конкуренцията, 
на свободната частна собственост (стр. 206 и др.); самите права на 
човека се разглеждат като привилегия, а частната собственост -  
като монопол. По-нататък критиката на правото е приведена във 
връзка с немската философия и е представена като извод от крити­
ката на религията (стр. 72); при това изрично се подчертава, че прав­
ните аксиоми, които трябвало да доведат до комунизма, представ­
ляват аксиоми на частната собственост, а общото право на прите­
жание -  въображаема предпоставка на правото на частна собстве­
ност (стр. 98, 99)76.

Да изтъкне приведената фраза срещу Бабьоф, да го смята за 
теоретически представител на комунизма -  подобно нещо е могло 
впрочем да дойде на ум само на един берлински даскал. „Щирнер“ 
не се стеснява обаче да твърди на стр. 247, че

комунизмът, според който „всички хора имат по природа равни права, опро­
вергава собствената си теза, като твърди, че хората нямат по природа ни­
какви права. Защото той не желае например да признае, че родителите имат 
права по отношение на децата -  той премахва семейството. Изобщо целият 
този революционен или бабувистки принцип (ср. „Комунистите в Швейцария“, 
доклада на комисията, стр. 3) почива върху религиозно, т. е. фалшиво гле­
дище.“



В Англия пристига един янки, натъква се там в лицето на ми­
ровия съдия на препятствие, което му пречи да набие с камшик своя 
роб, и с възмущение се провиква: Do you call this a land of liberty, 
where a man can’t larrup his nigger?*60

Тук свети Санчо двойно се посрамя. Първо, той вижда премах­
ване на „равните права на човека“ в това, че се признават „равни 
по природа права“ на децата по отношение на родителите, че на де­
цата и на родителите се предоставят равни човешки права. Второ, две 
страници по-горе Jacques le bonhomme разказва, че държавата не се 
намесва, когато бащата бие сина си, защото тя признава семейното 
право. Следователно това, което той представя от една страна за 
частно (семейно) право, от друга страна подвежда под „равните 
по природа права на човека“. В края на краищата той ни признава, 
че познава Бабьов само от доклада на Блунчли, а в този си доклад 
Блунчли (стр. 3) на свой ред признава, че всичките му сведения са 
взети от добрия Л. Щайн, доктор по правото77. Дълбоките познания 
на свети Санчо относно комунизма проличават от приведения цитат. 
Както свети Бруно е  негов маклер по въпросите на революцията, та­
ка свети Блунчли се явява негов маклер по въпросите на комуниз­
ма. При такова положение на нещата няма защо да се чудим, че в 
нашето доморасло божие слово fraternité*61 на революцията се свеж­
да след няколко реда до „равенство на чадата божии“ (в коя хри­
стиянска догматика се говори за égalité*62?).

Трети королар.
Стр. 414. Тъй като принципът на общността достига най-високата си точка 

в комунизма, то поради това комунизмът =  „апотеоз на държавата на лю­
бовта“.

От държавата на любовта, изфабрикувана от самия него, свети 
Макс тук извежда комунизма, който си остава поради това изклю­
чително Щирнеров комунизъм. Свети Санчо знае само едно от две­
те -  или егоизъм, или претенция за любов, жалост и милостиви по­
даяния на хората. Вън от тази дилема -  и над нея -  за него нищо 
не съществува.

Трета логическа конструкция.

„Тъй като в обществото се наблюдават най-тежки недъзи, то особено“ (!) 
„потиснатите“ (!) „мислят, че виновник за всичко това е обществото, и си по­
ставят за задача да открият истинското общество“ (стр. 155).

*60 -  И вие наричате свободна страната, в която човек не може да на­бие 
с кам ш ик своя негър? Р ед.

*61 -  братство. Ред.
*62 -  равенство. Ред.



Обратното, „Щирнер“ „си поставя“ за „задача“ да открие до­
падащото*63 му общество, светото общество, общество като въплъще­
ние на Светото. Онези, които сега са „потиснати“ „в обществото“, 
„мислят“ само да осъществят допадащото им общество, което се 
състои преди всичко в премахването на сегашното общество на ба­
зата на вече съществуващите производителни сили. Ако е. g.*64 в ня­
коя машина „се наблюдават тежки недостатъци“, ако тя например 
отказва да работи и тези, на които е нужна тази машина (например 
за да правят пари), намерят недостатъка в самата машина и се ста­
раят да я преправят и т. н. -  то според мнението на свети Санчо 
те си поставят за задача не да поправят машината за себе си, а да 
открият истинската машина, светата машина, машината като въплъ­
щение на Светото, Светото като машина, машината в небесата. 
„Щирнер“ ги съветва да търсят вината „в себе си". Нима не са те ви­
новни, че например се нуждаят от кирка и плуг? Нима те не биха 
могли с голи ръце да садят картофи в земята и да ги вадят оттам? 
Светията им поднася по този повод следното наставление на стр. 156:

„Това е само старо явление -  да търсим вината в началото във всичко 
друго, но не в себе си -  да я търсим в държавата, в егоизма на богатите, кой­
то обаче е именно наша вина.“

„Потиснатият“, който вижда в „държавата“ „виновника“ за 
пауперизма, е, както вече видяхме по-горе, не някой друг, а самият 
Jacques le bonhomme. Второ, „потиснатият“, който се успокоява с то­
ва, да намира „вината“ за всичко в „егоизма на богатите“, е отново 
не някой друг, a Jacques le bonhomme. По-точни сведения з а  другите 
потиснати той би могъл да получи от „Факти и фикции“ от шивача и 
доктор по философия Джон Уотс, от „Спътникът на бедняците“ на 
Хобсон и т. н. И, трето, кой е носителят на „нашата вина“? Не е ли 
пролетарското дете, което се ражда скрофульозно, което бива отгле­
дано с опиум и на седемгодишна възраст изпращано във фабрика­
та -  или отделният работник, от когото тук се очаква „да въстане“ 
изолирано срещу световния пазар -  или девойката, която трябва 
или да загине от глад, или да стане проститутка? Не, единствено 
този, който търси „цялата вина“, т. е. „вината“ за целия сегашен 
световен ред „в себе си“, с други думи -  пак не някой друг, а са­
мият Jacques le bonhomme. „Това е само старото явление“ на хри­
стиянското самовглъбяване и покаяние в германско-спекулативна 
форма с нейната идеалистическа фразеология, където Аз, действи­
телният човек, трябва да изменя не действителността, което мога

*63 Игра на думи: „die rechte Gesellschaft“ -  „истинското общество“; „ihm 
rechte Gesellschaft“ -  „допадащото му общество“. Ред.

*64 -  exempli grartia -  за пример, например. Ред.



да направя само заедно с другите, а да изменя вътрешно себе си. 
„Това е вътрешната борба на писателя със самия себе си“ („Светото 
семейство“, стр. 122, ср. стр. 73, 121 и 306)78.

И така, според свети Санчо потиснатите от обществото търсят 
истинското общество. Ако беше последователен, той трябваше да 
накара и ония, които „търсят вината в държавата“ -  а у него това 
са същите лица, -  да търсят истинската държава. Но той не смее 
да направи това, защото е чувал, че комунистите искат да премах­
нат държавата. Сега той трябва да конструира това премахване на 
държавата, което нашият свети Санчо извършва пак с помощта на 
своето „магаренце“ -  приложението, по начин, който „изглежда 
твърде прост“:

"Тъй като работниците се намират в бедствено положение [Notstand], то 
съществуващото положение на нещата Stand der Dinge т. е. държавата 
[Staat] [status =  Stand трябва да бъде премахнато“ (пак там).

И така:
Бедствено положение =  съществуващо положение на нещата.
Съществуващо положение на нещата =  положение [Stand] 

Stand =  Status*65
Status =  Staat*66

Заключение: бедствено положение =  държава.
Кое може „да изглежда по-просто“? „Трябва само да се чудим“, 

че английските буржоа през 1688 г. и френските през 1789 г. не са 
„стигнали“ до същите „прости съображения“ и уравнения, макар че 
тогава уравнението „Stand =  Status =  der Staat“ беше правилно в 
още по-голяма степен. Оттук следва, че навсякъде, където съществува 
„бедствено положение“, „Държавата“, която, разбира се, е една и 
съща в Прусия и в Северна Америка, трябва да бъде премахната.

Свети Санчо ни поднася сега по навик няколко Соломонови 
притчи.

Соломонова притча № 1.
Сгр. 163. „За това, че обществото съвсем не е Аз, което би могло да дава 

и т. н., а инструмент, от който можем да извлечем полза; че ние имаме не обще­
ствени задължения, а само обществени интереси; че ние не сме длъжни да при­
насяме жертви на обществото, а ако някога пренасяме, то това сме Ние Ca
мите -  за това социалните либерали не мислят, защото те се намират в плен 
на религиозния принцип и ревностно се стремят да установят едно. . .  свето об­
щество.“

Оттук произтичат следните „проникновения“ в същността на ко­
мунизма:

*65 -  състояние. Ред.
*66  - държава. Ред.



1) Свети Санчо съвсем е забравил, че не някой друг, а самият 
той превърна „обществото“ в едно „Аз“ и че затова той се намира 
само в своето собствено „общество“.

2) Той мисли, че комунистите чакат „обществото“ да им „даде“ 
нещо, докато всъщност те искат само да си създадат общество.

3) Той превръща обществото, преди още то да е започнало да 
съществува, в инструмент, от който иска да извлече полза, без той 
и други хора да са създали със своето обществено отношение един 
към друг общество, т. е. този „инструмент“.

4) Той мисли, че в комунистическото общество може да става 
дума за „задължения“ и „интереси“, за две допълващи се взаимно 
страни на една противоположност, съществуваща само в буржоаз­
ното общество (в интереса разсъждаващият буржоа винаги поставя 
нещо трето между себе си и своята жизнена изява -  маниер, който 
се явява в истински класическа форма у Бентам, чийто нос трябва 
да има някакъв интерес, преди да се реши да помирише. Ср. в „Кни­
гата“ за правото на свой нос, стр. 247).

5) Свети Макс мисли, че комунистите искат „да принасят жерт­
ви“ на „обществото“, докато те искат да принесат в жертва само 
съществуващото общество; той би трябвало в такъв случай да на­
рича принасяна на себе си жертва осъзнаването от тях, че борбата 
им е общо дело на всички хора, надрасли буржоазния строй.

6) Че социалните либерали се намират в плен на религиозния 
принцип и

7) че те се стремят към установяване на едно свето общество -  
за това е казано достатъчно вече по-горе. Колко „ревностно“ „се 
стреми“ свети Санчо да установи „светото общество“, за да има 
възможност с негова помощ да опровергае комунизма, ние вече ви­
дяхме.

Соломонова притча № 2.

Стр. 277. „Ако интересът към социалния въпрос беше по-малко страстен 
и сляп, тогава х о р а т а . . .  биха разбрали, че обществото може да се обно­
ви, докато тези, които го съставляват и конституират, си остават предишните.“

„Щирнер“ приема, че комунистическите пролетарии, които ре­
волюционизират обществото и поставят производствените отношения 
и формата на общуване върху нова основа -  а тази основа са са­
мите те като нови хора, техният нов начин на живот, -  тези проле­
тарии си остават „предишните“. Неуморната пропаганда на тези про­
летарии, дискусиите, които те всекидневно водят помежду си, доказ­
ват достатъчно колко малко те самите искат да си остават „предиш­
ните“ и колко малко изобщо искат хората да си остават „предиш­
ните“. Те биха останали „предишните“ само ако започнат заедно със



Санчо „да търсят вината в себе си“; но те много добре знаят, че са­
мо при изменили се обстоятелства ще престанат да бъдат „предиш­
ните“, и поради това са решени при първата възможност да 
изменят тези обстоятелства. В революционната дейност изменя

нето на самия себе си съвпада с преобразуването на обстоятел­
ствата. -  Приведената велика притча се разяснява чрез един също 
толкова велик пример, който, разбира се, пак е взет от света на 
„Светото“.

„Ако например от еврейския народ трябваше да възникне общество, на 
което предстоеше да разпространи нова вяра по цялата земя, тези апостоли не 
можеха да остават фарисеи.“

Първите християни =  дружество за разпространение на вярата
(основано в 1 година).

=  Congregatio de propaganda fide79 
(основано anno*67 1640).

Anno 1 =  Anno 1640.).
Това дружество, което
трябваше да възникне =  Тези апостоли.
Тези апостоли =  Неевреи.
Еврейският народ =  Фарисеи.
Християните =  Нефарисеи.

=  Нееврейски народ.
Кое може да изглежда по-просто?
Подкрепен от тези уравнения, свети Макс спокойно изрича ве­

ликите исторически думи:
„Хората, далеч от намерението да се развиват, винаги са искали да обра­

зуват общество.“

Хората, които винаги са били далеч от намерението да образу­
ват общество, все пак сами доведоха обществото до развитие -  за­
щото винаги са искали да се развиват само като разединени лично­
сти и поради това са стигнали до своето собствено развитие само 
в обществото и чрез него. Впрочем само на светия от типа на нашия 
Санчо може да дойде на ум да откъсне развитието на „хората“ от 
развитието на „обществото“, в което тези хора живеят, и след това 
да фантазира по-нататък, изхождайки от тази фантастична основа. 
При това той е забравил своята внушена му от свети Бруно теза, в 
която преди малко постави на хората моралното изискване да из­
менят самите себе си и с това своето общество, в която той следо­
вателно отъждествява развитието на хората с развитието на тях­
ното общество.

*67 - в година. Ред.



Четвърта логическа конструкция.
На стр. 156 той слага в устата на комунистите в противовес на гражданите 

на държавата следните думи: „Нашата същност не се състои в това“ (!), „че 
всички ние сме равни деца на държавата“ (!), „а в това, че всички ние съще­
ствуваме един за друг. Всички ние сме равни в това, че всички съществуваме 
един за друг, че всеки работи за другия, че всеки от нас е работник.“ По-ната­
тък той поставя знак на равенство между „съществуването като работник“ и 
„съществуването на всеки от нас само благодарение на другия“, така че дру­
гият „например работи, за да ме облече, а аз -  за да задоволя неговата по­
требност от удоволствия, той -  за да ме нахрани, а аз -  за да го просветя, 
с ледователно участието в общия труд -  ето нашето достойнство и нашето ра­
венство. -  Каква полза Ни принася гражданството? Тегоби. А каква оценка се 
дава на нашия труд? Колкото може по-ниска... Какво можете да ни противо­
поставите? Пак само труд!“ „Само че за труда ние ви дължим обезщетение“; 
„само в зависимост от ползата, която Вие Ни принасяте“, „Вие имате претен­
ция към Нас“. „Ние искаме Вие да ни цените само дотолкова, доколкото Ние 
Ви даваме нещо; но и Вие ще бъдете преценявани от Нас по същия начин.“ 
„Стойността се определя от делата, които представляват за Нас някаква стой­
ност, т. е. от общополезните работи... Който върши нещо полезно, не трябва 
да бъде по-долу от когото и да било, с други думи: всички (общополезни) ра­
ботници са равни. Но тъй като работникът струва това, което му се плаща, нека 
и заплатата да бъде равна“ (стр. 157,158).

У „Щирнер“ „комунизмът“ започва с търсене на „същността"; 
той иска отново като добър „юноша“ само „да проникне зад неща­
та“. Че комунизмът е във висша степен практическо движение, кое­
то преследва практически цели с практически средства и което мо­
же би само в Германия в противовес на немските философи може 
да се заеме за миг с въпроса за „същността“ -  това, разбира се, ни 
най-малко не засяга нашия светия. Този Щирнеров „комунизъм", 
който така копнее по „същността“, стига поради това само до една 
философска категория -  до „битието един за друг“, която след това 
с помощта на няколко насилствени уравнения:

Битие един за друг =  съществуване само благодарение на дру­
гия

=  съществуване като работник 
=  царство на всеобщия труд, -

бива приближена малко до емпирическия свят. Впрочем ние призо­
ваваме свети Санчо да посочи например у Оуен (който като пред­
ставител на английския комунизъм може да се смята за не по-малко 
показателен за „комунизма“, отколкото например некомунистиче
ският Прудон*68, от когото е извлечена и съставена по-голямата част

*68 Зачеркната бележка под текста: „Прудон, когото комунистическото ра­
ботническо списание „La Fraternité“ рязко критикуваше за концепцията за равна 
работна заплата, за „работника изобщо“ и за други икономически предраз­
съдъци, които се срещат у този забележителен писател и от когото комунистите 
не възприеха нищо освен неговата критика на собствеността.. .“ Ред.



от горецитираните положения) поне едно място, където да се сре­
ща поне една дума от горните положения за „същност“, царство на 
всеобщия труд и т. н. Впрочем няма защо да отиваме така далеч 
в ъв вече цитираното по-горе немско комунистическо списание „Die 
Stimme des Volks“, книжка трета, се казва:

„Това, което сега се нарича труд, е само нищожно малка част от огром­
ния, могъщ производствен процес; религията и моралът удостояват с името 
труд само отвратителните и опасни видове производство и се осмеляват отгоре 
на това да ги украсят с всевъзможни премъдрости, един вид благословии (или 
заклинания) от рода на: „работа с пот на челото“ като божие изпитание; „тру­
дът услажда живота" -  за поощряване и т. н. Моралът на света, в който 
живеем, твърде благоразумно се пази да нарече труд дейността на хората в 
нейните привлекателни и свободни прояви. Той хули тази страна на живота, 
макар че и тя е производство. Той охотно я заклеймява като суета, като суетна 
наслада, сластолюбие. Комунизмът изобличи този лицемерен проповедник, този 
жалък морал.“

Свети Макс свежда целия комунизъм като царство на всеобщия 
труд до равна работна заплата -  откритие, което се повтаря в след­
ващите три „пречупвания“: на стр. 357 -  „Срещу конкуренцията 
въстава принципът на обществото на босяците -  разпределението. 
Та нима Аз, много способният, не трябва да имам никакво предим­
ство пред неспособния?“ По-нататък, на стр. 363, той говори за „все­
обща такса за човешката дейност в комунистическото общество“. И 
най-после, на стр. 350, той приписва на комунистите мисълта, че 
„трудът“ е „единственото достояние“ на човека. Следователно свети 
Макс отново внася в комунизма частната собственост в нейната двоя­
ка форма -  като разпределение и като наемен труд. Както и пре­
ди, при разсъжденията си за „грабежа“, и тук свети Макс провъз­
гласява най-баналните и най-ограничени буржоазни представи за 
свои „собствени“ „проникновения“ в същината на комунизма. Той 
доказва, че напълно е заслужил честта да се е учил от Блунчли. Ка­
то типичен дребен буржоа свети Макс се бои, че той, „много способ­
ният“, „не ще има никакво предимство пред неспособния“, макар че 
е трябвало да се бои най-вече от това, да не бъде предоставен на 
собствените си  „способности“.

Впрочем нашият „много способен“ си въобразява, че правата 
на гражданство са безразлични за пролетариите, след като предпо­
ставя, че пролетариите се ползват  от тях. По същия начин той си 
въобразяваше по-горе, че формата на управление е безразлична за 
буржоата. За работниците гражданството, т. е. активното граждан­
ство, е толкова важно, че там, където те се ползват  от него, както 
например в Америка, те „извличат полза“ от това, а там, където не 
се ползват от него, се стремят да го получат. Сравни пренията на 
североамерикански работници в безбройните митинги, цялата



история на английския чартизъм, а също на френския комунизъм и ре
формизъм.

Първи королар.

„Работникът в своето съзнание, че най-същественото в него е това, че той 
е работник, е чужд на егоизма и се подчинява на върховната власт на обще­
ството на работниците, както бюргерът беше предан“ (!) на „държавата на кон­
куренцията“ (стр. 162).

Но работникът е проникнат най-много от съзнанието, че от 
гледна точка на буржоата най-същественото в него е това, че той 
е работник, който поради това може и срещу буржоата да се проя­
вява като такъв. Двете открития на свети Санчо, „предаността на 
бюргера“ и „държавата на конкуренцията“, могат да бъдат реги­
стрирани само като ново доказателство за „способността” на нашия 
„много способен“.

Втори королар.
„Комунизмът трябва да си поставя за цел „общото благо“. Това действи­

телно изглежда така, като че ли при това никой не трябва да бъде онеправ­
дан. Но какво ще бъде това благо? Нима за всички благото е едно и също? 
Нима благото е еднакво за всички при едни и същи условия?. . .  Ако това е 
така, значи става дума за „истинското благо“. Не ще ли дойдем Ние с това 
тъкмо на пункта, където започва тиранията на религията?. . .  Обществото е де
кретирало едно благо като „истинското благо“ и това благо се нарича например 
честно спечелената наслада, но Ти предпочиташ сладостната леност; в такъв 
случай обществото . . .  проявявайки благоразумна предпазливост, няма да ти до­
ставя това, което е благо за Тебе. Провъзгласявайки общото благо, комунизмът 
унищожава именно благоденствието на ония, които досега са живели от своите 
ренти“ и т. н. (стр. 411, 412).

„Ако това е така“, то оттук произтичат следните уравнения:
Общото благо =  Комунизъм.

=  Ако това е така, то
=  Едно и също благо за всички.
=  Еднакво благоденствие за всички при едни и 

същи условия.
=  Истинското благо.
=  (Светото благо. Светото, господство на Све­

тото, йерархия).
=  Тирания на религията.

Комунизъм =  тирания на религията.
„Това действително изглежда така“, като че „Щирнер“ е ка­

зал тук за комунизма същото, което казваше досега за всичко друго.
Колко дълбоко е „проникнал“ нашият оветия в същината на ко­

мунизма се вижда също от това, че той приписва на комунизма 
стремежа да осъществи „честно спечелената наслада“ като



„истинско благо“. Кой освен „Щирнер“ и неколцина берлински обуща­
ри и шивачи мислят за „честно спечелена наслада“*69! И сега да сла­
гаш това в устата на комунистите, у които отпада самата основа на 
цялата тази противоположност между труд и наслада! Нека нашият 
морален светия се успокои по отношение на това. „Честната печал­
ба“ ще бъде оставена на него, а също и на ония, които той, без сам 
да знае, представлява -  на неговите дребни, разорени от промиш­
лената свобода и морално „възмутени“ майстори-занаятчии. „Сла­
достната леност“ също изцяло принадлежи към най-тривиалното 
буржоазно схващане. Но венецът на цялата фраза е хитроумното 
буржоазно съображение, че комунистите искат да унищожат „бла­
годенствието“ на рентиерите, а същевременно говорят за „благоден­
ствие на всички“. „Щирнер“ смята следователно, че в комунистиче­
ското общество още ще съществуват рентиери, чието „благоден­
ствие“ би трябвало да се унищожава. Той твърди, че „благоденст­
вието“ на рентиера е вътрешно присъщо на индивидите, които сега 
са рентиери, че то е неделимо от тяхната индивидуалност; той си въо­
бразява, че за тези индивиди не може да съществува никакво друго 
„благоденствие“ освен това, което е обусловено от положението им 
на рентиери. Той смята по-нататък, че комунистическият обществен 
строй е вече установен и тогава, когато обществото трябва още да 
води борба срещу рентиерите и тем подобните*70. Комунистите във 
всеки случай няма да се откажат да съборят господството на бур­
жоазията и да унищожат нейното „благоденствие“, щом бъдат в 
състояние да направят това*71. За тях съвсем няма значение обсто­
ятелството дали това общо за враговете им, обусловено от класовите

*69 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Кой освен Щирнер е способен да 
сложи подобни морални глупости в устата на аморалните революционни проле­
тарии, които, както е известно в целия цивилизован свят (към който наистина 
не спада Берлин, тъй като е само „образован“), имат нечестивото намерение не 
„честно да спечелят“ своята „наслада“, да я завоюват!“ Ред.

*70 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „И в заключение той предявява на 
комунистите моралното изискване спокойно да се обрекат на вечна експлоатация 
от страна на рентиерите, търговците, промишлениците и т. н., защото те не мо­
гат да премахнат тази експлоатация, без да унищожат заедно с това „благоден­
ствието“ на тези господа! Jacques le bonhomme, който тук се явява като защит­
ник на интересите на едрите буржоа, може да не си прави труда да чете нрав­
ствени проповеди на комунистите, които всекидневно могат да слушат подобни 
проповеди -  в много по-добро изпълнение -  от неговите „добри бюргери“.“ 
Ред.

*71 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „и те няма да се откажат да напра­
вят това именно защото за тях „благото на всички“ като „живи индивиди“ стои 
по-горе от „благоденствието“ на съществуващите обществени класи. „Благоден­
ствието“, на което се наслаждава рентиерът като рентиер, не е „благоденствие“ 
на индивида като такъв, а благоденствие на рентиера, не е индивидуално, а -  
в рамките на дадена класа -  общо благоденствие.“ Ред.



отношения „благоденствие“ апелира също в качеството на лично 
„благоденствие“ към някаква сантименталност, наличността на коя­
то тъпоумно се предполага.

Трети королар.
На стр. 190 в комунистическото общество „грижата отново възниква във 

вид на труд“.

Добрият бюргер „Щирнер“, който вече се радва, че при кому­
низма отново ще срещне своята любима „грижа“, този път все пак 
е  сбъркал. „Грижата“ не е нищо друго освен угнетеното и потисна­
то настроение, което в еснафска среда е необходим спътник на тру­
да, на просяшката дейност за мизерно припечелване. „Гpижaтa" 
процъфтява в своя най-чист вид в живота на добрия немски бюр­
гер, където тя има хронически характер и „винаги е равна на сама­
та себе си“, жалка и презряна, докато нуждата на пролетария взе­
ма остра, рязка форма, тласка го на борба на живот и смърт, рево­
люционизира го и поради това поражда не „грижа“, а страст. Ако 
комунизмът иска да унищожи както „грижата“ на бюргера, така и 
нуждата на пролетария, то от само себе си се разбира, че той не 
може да направи това, без да унищожи причината на едната и на 
другата, т. е. без да унищожи „труда“.

Ние преминаваме сега към историческите конструкции на ко­
мунизма.

Първа историческа конструкция.

„Докато за честта и достойнството на човека беше достатъчна само вярата, 
нищо не можеше да се възрази срещу всеки, дори най-уморителен труд.“ -  „По­
тиснатите класи можеха да понасят цялата мизерия на своето положение само 
дотогава, докато бяха християни“ (в най-добрия случай те са били християни 
само дотогава, докато са понасяли своята мизерия), „защото християнството“ 
(което стои с тояга зад гърба им) „смазва в зародиш техния ропот и бунт“ 
(стр. 1581.

„Откъде „Щирнер“ знае така добре“ какво са можели потисна­
тите класи узнаваме от първата книжка на „Allgemeine Literatur- 
Zeitung“, в която „критиката в образа на майстор-подвързвач“ ци­
тира следното място от една незначителна книга80:

„Съвременният пауперизъм е взел политически характер; докато някогаш­
ният просяк покорно носеше своя жребий и гледаше на него като на божия воля, 
сегашният босяк пита трябва ли да влачи своя живот в мизерия, само защото 
случайно се е родил в дрипи.“

Вследствие на това могъщо влияние на християнството осво­
бождението на крепостните се придружаваше от най-кръвопролит
на и ожесточена борба, насочена срещу духовните феодали, и беше 
доведено докрай въпреки ропота и бунта на въплътеното в поповете



християнство (ср. Идън, „История на бедните“, книга I; Гизо, 
"История на цивилизацията във Франция“; Монтей, „История на 
французите от различните съсловия“81 и т. н.), докато, от друга 
страна, дребните попове, особено в началото на средните векове, 
подстрекаваха крепостните към „ропот“ и „бунт“ срещу светските 
феодали (ср. между другото известния капитулар на Карл Вели­
ки). Сравни също казаното по-горе по повод на „избухващите тук 
и там работнически вълнения“ -  за „потиснатите класи“ и техните 
въстания през XIV век.

Предишните форми на работническите въстания зависеха от 
съответното стъпало на развитие на труда и от обусловената 
от него форма на собственост; а комунистическите въстания в 
пряка или косвена форма -  от едрата промишленост. Без да се 
впуска обаче в тази сложна история, свети Макс извършва свещен 
преход от търпеливите потиснати класи към нетърпеливите потисна­
ти класи:

„Сега, когато всеки трябва, работейки над себе си, да стане човек" („само 
че откъде знаят“ например каталонските работници, че „всеки трябва, работей­
ки над себе си, да стане човек“?), „приковаността на човека към машинообраз
ния труд съвпада с робството“ (стр. 158).

Следователно преди Спартак и въстанието на робите христи­
янството е пречило „приковаността на човека към машинообразния 
труд“ да „съвпада с робството“; а по времето на Спартак не нещо 
друго, а понятието „човек“ премахнало това отношение и за пръв 
път породило робството. „Или може би“ Щирнер „дори“ е чувал 
нещо за връзката на сегашните работнически вълнения с машинно­
то производство и е искал да намекне тук именно за тази връзка? 
В такъв случай не въвеждането на машинния труд е превърнало 
работниците в бунтовници, а, напротив, въвеждането на понятието 
„човек“ е превърнало машинния труд в робство. -  „Ако това е та­
ка“, то „това действително изглежда така“, като че тук пред нас е 
„единствената“ история на работническите движения.

Втора историческа конструкция.
„Буржоазията възвести евангелието на материалната наслада и сега се чу­

ди, че това учение намира привърженици между нас, пролетариите“ (стр. 159).

Тъкмо работниците искаха да осъществят понятието „Човек“, 
Светото, а сега изведнъж са се насочили към „материалната насла­
да“, към светското; там ставаше дума за „потиснатостта“ на труда, 
а тук вече само за труда на насладата. Свети Санчо се бие тук по 
ambas sus valientes posaderas*72 -  първо по материалната история.*72 - мощният задник. Ред.



след това по Щирнеровата свещена история. Според материалната 
история именно аристокрацията за пръв път поставила евангелие­
то на светската наслада на мястото на насладата от евангелието; а 
трезвата буржоазия започнала да се труди с пот на челото и постъ­
пила твърде хитро, като предоставила на аристокрацията насладата, 
която била забранена за самата буржоазия от собствените ѝ закони 
(при което властта на аристокрацията преминавала във формата 
на пари в джобовете на буржоата).

Според Щирнеровата история буржоазията се задоволявала с 
това, да търси „Светото“, да упражнява култа към държавата и да 
„превръща всички съществуващи обекти във въображаеми“; тряб­
ваше да дойдат езуитите, за да „спасят сетивността от пълен упа­
дък“. Според същата Щирнерова история буржоазията загра­
била посредством революция цялата власт в ръцете си, следо­
вателно заграбила и нейното евангелие, евангелието на мате­
риалната наслада, макар че съгласно същата Щирнерова исто­
рия ние доживяхме до това, че „в света госп одстват  само идеите“. 
Щирнеровата йерархия се е озовала следователно „entre ambas 
posaderas“*73.

Трета историческа конструкция.

Стр. 159: „След като буржоазията освободи хората от командването и про­
извола на отделни лица, остана онзи произвол, който възниква от конюнктурата 
на отношенията и може да бъде наречен случайност на обстоятелствата. Оста­
наха -  щастието и галениците на щастието.“

След това свети Санчо заставя комунистите „да намерят един 
закон и един нов ред, който ще тури край на тези колебания“ (или 
както там ги наричат) -  за този ред комунистите, както му е из­
вестно, трябва да се провикнат: „Нека този ред бъде свят отсега 
нататък!“ (по-точно самият той би трябвало да се провикне: нека 
безредието на моите фантазии бъде светият ред на комунистите!). 
„Тук е мъдростта“ (Откровение на Йоана, 13, 18). „Който има ум, 
нека установи броя“ на безсмислиците, които обикновено тъй мно­
гословният, до втръсване повтарящ се Щирнер наблъсква тук в ня­
колко реда.

В най-обща форма първото положение означава: след като бур­
жоазията унищожи феодализма, остана буржоазия. Или: след като 
във въображението на „Щирнер“ господството на лицата беше уни­
щожено, остана да се направи тъкмо обратното. „Това действи­
телно изглежда така“, като че ли е възможно две най-отдале
чени една от друга исторически епохи да бъдат поставени във*73 - "между полукълбата на задника". Ред.



връзка, която е светата връзка, връзката като Светото, връзката в 
небето.

Изтъквайки това положение, свети Санчо не се задоволява 
впрочем с посочения по-горе „mode simple“*74 на безсмислицата, той 
се стреми непременно да доведе работата до „mode composé“*75 и 
,,bi-composé“*76 на безсмислицата. И наистина: първо, свети Макс 
вярва на уверенията на освобождаващите себе си буржоа, че осво­
бождавайки себе си от заповедите и произвола на отделни лица, те 
освободили от това командване и произвол масата на обществото 
изобщо. Второ, фактически те се освободиха не от „командването 
и произвола на отделни лица“, а от господството на корпорацията, 
цеха, съсловията, едва след което се оказаха в състояние да упраж­
няват в качеството на действителни отделни буржоа „командване 
и произвол“ по отношение на работниците. Трето, те унищожиха 
само plus ou moins*7 7  идеалистическата привидност на досегашно­
то командване и на досегашния произвол на отделни лица, за да по­
ставят на нейно място това командване и този произвол в матери­
алната им груба форма. Той, буржоата, искаше неговото „команд
ване и произвол“ да не бъдат вече ограничени от досегашното „командване 

 и произвол“ на концентрираната в монарха, в аристо­
крацията и в корпорацията политическа власт, а най-много от изра­
зените в буржоазните закони общи интереси на цялата буржоазна 
класа. Той направи само едно: издигна командването и произвола 
над командването и произвола на отделните буржоа (виж „Поли­
тическият либерализъм“).

Преминавайки след това към конюнктурата на отношенията, 
която с установяването на господството на буржоазията стана съв­
сем друга конюнктура на съвсем други отношения, свети Санчо, вме­
сто да подложи тази конюнктура на действителен анализ, я оставя 
като всеобщата категория „конюнктура и т. н.“ и ѝ дава още по-не
определеното название „случайност на обстоятелствата“, като че ли 
самото „командване и произвол на отделни лица“ не е  „конюнк­
тура на отношенията“. Следователно, премахвайки по този начин 
реалната основа на комунизма, а именно определената конюнктура 
на отношенията при буржоазния строй, сега той може да превърне 
и сведения до такава ефирност комунизъм в своя свят комунизъм. 
„Това действително изглежда така“, като че ли „Щирнер“ е „човек 
със само идеално“, т. е. въображаемо, историческо „богатство“, 
съвършеният босяк". Виж „Книгата“, стр. 362.

*74 -  „прост вид“. Ред.
*75 -  „сложния вид“. Ред.

*76 -  „двойно сложния“. Ред.
*7 7  -  повече или по-малко. Ред.



Цялата тази велика конструкция или по-точно нейната голяма 
предпоставка се повтаря още веднъж много патетично на стр. 189 
в следната форма:

„Политическият либерализъм унищожава неравенството между господари 
и слуги; той създава безвластна анархия“ (!); „господарят беше отделен от еди­
ничното лице, от егоиста, за да се превърне в призрак, в закон или държава.“

Господство на призраци =  (йерархия) =  безвластие, равно на 
властта на „всемогъщите“ буржоа. Както виждаме, това господство 
на призраци е, напротив, господство на много действителни госпо­
дари; следователно комунизмът можеше със същото право да се раз­
глежда като освобождение от това господство на мнозина, обаче 
свети Санчо не можеше да направи това, защото тогава биха били 
съборени както неговите логически конструкции на комунизма, та­
ка и цялата конструкция на „свободните“. Но така е в цялата „Кни­
га“. Един- единствен извод от собствените предпоставки на нашия 
светия, един- единствен исторически факт проваля цели редици не­
гови прозрения и резултати.

Четвърта историческа конструкция. -  На стр. 350 свети Санчо 
извежда комунизма направо от отменяването на крепостното право.

I. Голяма предпоставка:
„Беше необикновено голяма придобивка, когато хората наложиха да бъдат 

разглеждани" (!) „като собственици. С това беше унищожено крепостното право 
и всеки, който дотогава сам беше собственост, стана сега господар."

(Съгласно mode simple на безсмислицата това отново значи: 
крепостното право беше премахнато веднага, щом биде премахнато.) 
Mode composé на тази безсмислица се заключава в това, че свети 
Санчо приема, че благодарение на светото съзерцание, благодаре­
ние на това, че хората са „разглеждали“, а също така са били „раз­
глеждани“, те станали „собственици“, докато всъщност цялата труд­
ност се състоеше в това -  да станат „собственици“, а разглежда­
нето дойде след това от само себе си; mode bi-composé на безсмис­
лицата е, че когато отменяването на крепостната зависимост, което 
отначало беше още частично, бе започнало да развива своите после­
дици и бе станало по този начин всеобщо -  хората вече не можеха 
„да наложат“ да бъдат „разглеждани“ като оправдаващи разходи­
те на притежаването (за собственика това притежаване бе вече 
свързано с много разходи); че следователно широките маси, „кои­
то дотогава сами бяха собственост“, т. е. насила работници, „ста­
наха“ в резултат не „господари“, а свободни работници.

II. Малка историческа предпоставка, която обхваща около осем 
в ека и на която „не личи наистина какво дълбоко съдържание има“ 
(ср. Виганд, стр. 194).



„Обаче отсега нататък Твоята собственост и Твоето имущество са вече не­
достатъчни и вече не ще се признават; затова пък нарастват по стойност процесът 
на Твоя труд и самият Твой труд. Ние почитаме сега Твоето овладяване на не­
щата, както преди" (?) „Твоето притежаване на същите. Твоят труд е Твоето 
имущество. Ти сега си господар или собственик на добитото с труд, а не на на­
следеното“ (пак там).

„Отсега нататък“ -  „вече не“ -  „затова пък“ -  „сега“ -  
„както преди“ -  „сега“ -  „или“ -  „не“ -  такова е съдържание­
то на това изречение.

Макар „Щирнер“ да е  стигнал „сега“ дотам, че Ти (т. е. Ше
лига) си господар на добитото с труд, а не на наследеното, все пак 
„сега“ му идва на ум, че понастоящем е тъкмо обратното и това го 
кара да произведе комунизма като изчадие на тези две недоносче
та-предпоставки.

III. Комунистическо заключение.
„Но тъй като п о н а с т о я щ е м  всичко е наследено и всеки грош, който 

Ти притежаваш, носи върху себе си не трудов, а наследствен печат“ (кулмина­
ционна точка на безсмислицата), ТО всичко трябва да бъде претопено.“

На това основание Шелига може да си въобрази, че е стигнал 
до точката, от която вижда както зараждането и гибелта на сред­
новековните комуни, така и комунизма на XIX век. А с това свети 
Макс въпреки всичко „наследено“ и „добито с труд“ е стигнал не 
до „овладяване“ на нещата, а, най-многото, само до „владеене“ на 
безсмислицата.

Любителите на конструкции могат да видят още на стр. 421 
как свети Макс, след като конструира комунизма от начало от кре­
постната зависимост, го конструира още като крепостна зависимост 
от един сюзерен -  обществото -  по същия образец, по който той 
превърна по-горе средството, с което ние придобиваме нещо, в „Све­
тото“, „по милостта“ на което ни се дава нещо. Сега в заключение 
ще се спрем още само на няколко „проникновения“ в същината на 
комунизма, произтичащи от приведените по-горе предпоставки.

Първо, „Щирнер“ дава нова теория на експлоатацията, която 
се състои в това, че

„работникът в една фабрика за карфици работи само една част от карфи­
цата, предава изработеното от ръка на ръка на другиго и бива използван, екс­
плоатиран от този друг“ (стр. 158).

Следователно „Щирнер“ прави тук откритието, че работниците 
в една фабрика се експлоатират взаимно, тъй като те „предават из­
работеното от ръка на ръка“ един на друг, а фабрикантът, ръцете 
на когото съвсем не работят, не може и да експлоатира работници
те. „Щирнер“ дава тук ярък пример за плачевното положение,



в което комунизмът постави немските теоретици. Те трябва да 
се занимават сега и с обикновени неща като фабрики за карфици 
и т. н., по отношение на които те се държат като истински варвари, 
като индианци-оджибуе и новозеландци.

„Напротив", Щирнеровият комунизъм „гласи“ (пак там):
„Всяка работа трябва да има за цел удовлетворяването на „Човека“. За­

това той“ („Човекът“) „трябва да стане майстор и в нея. т. е. трябва да м о же  
да я изпълнява като нещо цялостно“.

„Човекът“ трябва да стане майстор! -  „Човекът“ си остава про­
изводител на карфични главички, но се прониква от успокоителното 
съзнание, че карфичната главичка съставлява част от карфицата и 
че той може да изработи цяла карфица. Умората и отвращението, 
предизвикани от вечно повтарящото се изработване на карфични 
главички, се превръщат, благодарение на това съзнание в „удовле­
творение за Човека“. О, Прудон!

По-нататъшно прозрение:
„Тъй като комунистите обявяват само свободната дейност за същност“ 

(iterum Crispinus*78) „на човека, те се нуждаят, както и всички представители на 
делничния начин на мислене, от неделен ден, от възвисяване и назидание наред 
със своя бездушен труд“

Освен вмъкнатата тук „същност на човека“ нещастният Санчо 
е принуден да превърне „свободната дейност“ -  което у комуни­
стите значи: произтичащото от свободното развитие на всички спо­
собности творческо изявяване на живота на „цялостния субект“ (из­
разявайки се по разбираем за „Щирнер“ начин) -  в „бездушен 
труд“, а именно защото нашият берлинчанин забелязва, че тук не 
се касае за „тежкия труд на мисълта“. С помощта на това просто 
превръщане той може сега да припише и на комунистите „делничен 
начин на мислене“. А с еснафските делници в комунизма прониква, 
разбира се, и еснафската неделя.

Стр. 163: „Неделната страна на комунизма се състои в това, че комунистът 
вижда в Тебе човека, брата.“

Следователно комунистът се явява тук и като „Човек“, и като 
„Работник“. Свети Санчо нарича това (пак там) „двояко назначе­
ние на човека от комуниста -  по отношение на материалното при­
добиване и по отношение на придобиването на духовното“.

Следователно тук той въвежда отново в комунизма дори „при­
добиването“ и бюрокрацията, благодарение на което, разбира се, 
комунизмът „постига своята крайна цел“ и престава да бъде*78 - отново Криспин. Ред.



комунизъм. Впрочем той не е можел да постъпи иначе, защото в него­
вия „Съюз“, който той конструира по-нататък, всеки също получава 
„двояко назначение“ -  като човек и като „Единствен“. Той пред­
варително узаконява този дуализъм с това, че го приписва на кому­
низма -  метод, с който ние ще се срещнем пак в неговите разсъж­
дения за ленната система и нейното използване.

На стр. 344 „Щирнер“ приема, че „комунистите“ искат „да раз­
решат въпроса за собствеността по мирен начин“, а на стр. 413 те 
дори апелират у него към самоотвержеността на хората и към чув­
ството на самоотречение на капиталистите!*79 Малцината проявили 
се от времето на Бабьоф комунистически буржоа, които бяха нере
волюционни, са много рядко явление; огромното болшинство от ко­
мунистите във всички страни е проникнато от революционен дух. 
Какво е мнението на комунистите „за чувството на самоотречение 
на богатите“ и за „самоотвержеността на хората“, свети Макс би 
могъл да узнае от няколко пасажа у Кабе, т. е. тъкмо оня комунист, 
който още повече от другите може да прави впечатление, че апели­
ра към dévoûment, към самоотверженост*80. Тези пасажи са насоче­
ни срещу републиканците и особено против атаката срещу комуниз­
ма на г. Бюше, след когото още се влачат в Париж много малък 
брой работници:

„Също така стои работата със самоотвержеността (dévoûment); това е уче­
нието на г. Бюше, този път освободено от католическата си форма, защото г. Бю­
ше несъмнено се бои, че неговият католицизъм е противен на работническата 
маса и я отблъсква. „За достойно изпълнение на своя дълг (devoir) -  казва 
Бюше -  е нужна самоотверженост (dévoûment).“ -  Нека разбере, който може, 
каква е разликата между devoir и dévoûment. -  „Ние изискваме самоотверже­
ност от всички както в името на великото национално единство, така и в името 
на обединяването на работниците. . .  необходимо е да бъдем обединени, способ­
ни за самопожертване (dévoués), да се поддържаме един друг.“ -  Необходи­
мо е, необходимо е -  това е лесно да се каже, и то отдавна вече се казва и още 
дълго ще се казва с все същия успех, ако не се помисли за други средства! Бюше 
се оплаква от егоизма на богатите; но каква полза от подобни оплаквания? Бюше 
обявява за врагове всички, които не искат да се ж е р т в а т ."

„„Ако -  казва той -  човек, намирайки се под властта на егоизма, отказ­
ва да се ж е р т в а  за другите, какво трябва да се прави тогава?. . .  Без да се 
колебаем нито за миг, ние ще дадем следния отговор: обществото винаги има

*79 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Свети Макс отново си приписва 
тук мъдростта на смелия натиск и удар, като че ли цялата му шумотевица за 
въставащия пролетариат не е неудачният припев на Вайтлинг и на неговия съ­
стоящ се от крадци „пролетариат“ -  на Вайтлинг, един от малцината комуни­
сти, които той познава по милостта на Блунчли“. Ред.

*80 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Във Франция всички комунисти 
упрекват сенсимонистите и фуриеристите в миролюбие, отличавайки се от тях 
предимно по това, че се отказват от всякакво „мирно разрешение на въпроса“ - 
така както в Англия ча ртистите се различават главно по същия признак от со­
циалистите.“ Ред,



правото да вземе от нас това, което трябва да му принесем в жертва според по­
велята на нашия собствен дълг . . .  Самоотвержеността е единственото средство
за изпълнение на нашия дълг. Всеки от нас трябва да се ж е р т в а  винаги и на­
всякъде. Този, който от егоизъм отказва да изпълни своя дълг на самоотвер­
женост, трябва да бъде принуден за това.“ -  Така Бюше призовава всички хора: 
ж ер тв ай те  се, ж е р т в а й т е  се! Мислете само за самопожертване! Не значи 
ли това да не разбираш човешката природа и да я потъпкваш с крака? Не е 
ли това фалшив възглед? Ние почти сме готови да кажем -  детински, нелеп 
възглед.“ (Кабе, „Опровержение на доктрините на l ’Atelier“, стр. 19, 20.) -  
Кабе доказва по-нататък, на стр. 22, на републиканеца Бюше, че той неизбежно 
стига до "аристокрация на самоотвержеността“ от различни степени, и след то­
ва иронично запитва: „Какво става с dévoûment? Къде остава dévoûment, ако 
хората се ж е р т в а т  само за да стигнат до най-високите стъпала на йерархия
та?. . .  Подобна система би могла все пак да възникне в главата на човек, който 
мечтае да стане папа или кардинал -  но в главата на работници!!!“ -  „Г-н 
Бюше не иска трудът да стане приятно развлечение и човекът да се труди за 
своето собствено благо и да си създава нови наслади. Той твърди . . .  „че чове­
кът съществува на земята само за да изпълни едно предназначение, един дълг 
(une fonction, un devoir)“. „Не -  проповядва той на комунистите, -  човекът, 
тази велика сила, не е създаден за самия себе си (n’a point été fait pour lui-mê­
m e)... Това е примитивна мисъл. Човекът е работник (ouvrier) в света, той 
трябва да изпълнява работата (oeuvre), която моралът предписва на неговата 
дейност, това е негов дълг. . .  Никога да не изпускаме изпредвид, че трябва да 
изпълним едно високо предназначение (une haute fonction) -  предназначение, 
което е започнало от първия ден на съществуването на човека и ще свърши само 
заедно с човечеството.“ -  Но кой е открил на г. Бюше всички тия хубави неща? 
(Mais qui a révélé toutes ces belles choses à M. Bûchez lui-même -  което Щир
нер би превел: само че откъде Бюше знае така добре какво именно трябва да 
прави човек?). -  А впрочем нека разбере, който може. -  Бюше продължава: 
„Как? Човекът е трябвало да чака хиляди векове, за да узнае от вас. комуни­
стите; че е създаден за самия себе си и че неговата единствена цел е да живее 
във всевъзможни наслади? . . .  Но не бива да се изпада в такова заблуждение. 
Не бива да се забравя, че ние сме създадени, за да работим (faits pour travailler), 
да работим винаги, и че можем да искаме само това, което е необходимо за жи­
вота (la suffisante vie), т. е. такова благосъстояние, при което ние бихме могли 
да изпълняваме както трябва нашето предназначение. Всичко, което излиза извън 
пределите на този кръг, е абсурдно и опасно. -  Но докажете това, докажете 
го! И не се задоволявайте да вещаете като пророк! Вие веднага започвате да 
говорите за хиляди векове! И след това -  кой твърди, че нас са ни чакали през 
всички векове? А вас нима са ви чакали с всичките ваши теории за dévoûment, 
devoir, nationalité française association ouvrière*81? -  „В заключение -  казва 
Бюше -  ние ви молим да не се обиждате от това, което казахме. -  Ние сме 
не по-малко вежливи французи и също ви молим да не се обиждате“ (стр. 31). 
„Вярвайте ни -  казва Бюше. -  съществува communauté*82, която е създадена 
отдавна и членове на която сте и вие.“ -  „Повярвайте ни, Бюше -  заключава 
Кабе, -  станете комунист!“

„Самоотверженост“, „дълг“, „социален дълг“, „право на об­
ществото“, „призвание, предназначение на човека“, 

*81 -  самоотверженост, дълг, френска националност, работническо обеди­
нение. Ред.

*82 -  общност. Ред.



„предназначе­на на човека роля на работник“, „морално дело“, „работническо обе­
динение“, „създаване на необходимото за живота“ -  нима всичко 
това не е същото, в което свети Санчо упреква комунистите, и в 
липсата на което упреква същите тези комунисти г. Бюше, чиито 
тържествени упреци Кабе излага на присмех? Не намираме ли тук 
дори Щирнеровата „йерархия“?

В заключение свети Санчо нанася на комунизма на стр. 169 
смъртен удар, като изрича следното положение:

„Отнемайки (!) и собствеността, социалистите не си дават сметка, че тя се 
корени здраво в собствената природа на всекиго. Нима само парите и имущест­
вото са собственост или всяко мое мнение е нещо мое, свойствено на мене? Сле­
дователно всяко мнение трябва да бъде унищожено или обезличено.“

Нима мнението на свети Санчо, доколкото то не става и мнение 
на други, му дава власт над нещо, макар и над чуждото мнение? 
Изтъквайки тук срещу комунизма капитала на своето мнение, све­
ти Макс отново само пуска в ход срещу него най-старите и най- 
тривиални буржоазни обвинения и мисли, че е казал нещо но­
во само затова, защото за него, „образования“ берлинчанин, тези 
изтъркани пошлости са нови. Наред с мнозина други и след 
мнозина други същото е казал много по-добре Деспот де Траси 
преди тридесетина години и по-късно -  в цитираната по-долу книга. 
Например:

„Подготвен бе истински процес на собствеността, привеждаха се доводи 
за и против нея, като че ли от нас зависи да решим да има ли собственост на 
земята или да няма; но това значи съвсем да не се разбира природата на чо­
века“ („Трактат за волята“, Париж, 1826, стр. 18).

И ето г. Дестют де Траси се залавя да доказва, че propriété, 
individualité и personnalité*83 -  са тъждествени, че в „Аз“ вече се съ­
държа „Моето“, и намира естествената основа на частната собстве­
ност в това, че

„природата е надарила човека с неизбежна и неотчуждаема собственост, 
собствеността на своята индивидуалност“ (стр. 17). -  Индивидът „ясно виж­
да, че това Аз е изключителен собственик на тялото, одушевявано от него, на 
органите, привеждани в движение от него, на всичките им способности, на всич­
ките сили и действия, които те произвеждат, на всичките им страсти и постъпки; 
защото всичко това завършва и започва с това Аз, съществува само чрез него, 
привежда се в движение само от неговото действие; и никое друго лице не може 
нито да се ползва от самите оръдия, нито да се подлага на същото въздей­
ствие от тяхна страна“ (стр. 16). -  „Собствеността съществува, макар и не на­
всякъде, където съществува усещащ индивид, във всеки случай навсякъде, 
където съществува желаещ индивид“ (стр. 19).

*83 -  собственост, индивидуалност и личност. Ред.



След като отъждествява по този начин частната собственост и 
личността, Дестют де Траен посредством игра на думи: propriété*84 и 
propre*85, стига, подобно на „Щирнер“, който си играе с думите: 
Mein*86 и Meinung*8 7 , Eigentum*8 8  и Eigenheit*8 9   -  до 
следния извод:

„Следователно съвсем безполезно е да се спори дали не е по-добре никой 
от нас да няма нищо собствено (de discuter s’il ne vaudrait pas mieux que rien 
ne fût propre à chacun de n o u s ) ... във всеки случай това е все едно да се пита 
не е ли желателно да бъдем съвсем различни от това. което сме в действител­
ност, и дори да се изследва не би ли било по-добре съвсем да не съществува­
ме“ (стр. 22).

„Това са крайно популярни“, станали вече традиционни възра­
жения срещу комунизма, „и именно затова“ няма „нищо чудно, че 
Щирнер“ ги повтаря.

Ако ограниченият буржоа казва на комунистите: унищожавай­
ки собствеността, т. е. моето съществуване като капиталист, едър 
земевладелец, фабрикант и вашето съществуване като работник, 
вие унищожавате моята и вашата индивидуалност; отнемайки ми 
възможността да експлоатирам вас, работниците, да прибирам моя­
та печалба, лихва или рента, вие ми отнемате възможността да съ­
ществувам като индивид; следователно, ако буржоата заявява на 
комунистите: унищожавайки моето съществувание като буржоа, вие 
унищожавате съществуването ми като индивид; ако по този начин 
той отъждествява себе си като буржоа със себе си като индивид, то 
не може поне да му се отрича откровеност и безсрамие. За буржоа­
та това е действително така: той се смята за индивид само докол­
кото е буржоа.

Но когато на сцената излязат теоретиците на буржоазията и 
дадат на това твърдение общ израз, когато те и теоретически отъж­
дествят собствеността на буржоата с индивидуалността и искат 
логически да оправдаят това отъждествяване, едва тогава тази глу­
пост става възвишена и свещена.

По-горе „Щирнер“ опроверга комунистическото унищожаване на 
частната собственост, като най-напред превърна частната собстве­
ност в „притежаване“, а след това обяви глагола „притежавам“, 
„имам“ за незаменима дума, за вечна истина, защото и в комуни­
стическото общество може да се случи Щирнер „да има“ болки в

*84 -  собственост. Ред.
*85 -  свое, особено. Ред.

*86 -  мое. Ред.
*8 7  -  мнение. Ред.

*8 8  -  собственост. Ред. 
*8 9  -  особеност. Ред.



стомаха. Съвсем по същия начин той обосновава сега неотмени
мостта на частната собственост, като я превръща в понятието соб­
ственост, като използува етимологичната връзка между думите 
Eigentum и eigen*90 и обявява думата „свойствен“ за вечна истина, 
защото и при комунистическия строй може да се случи да му бъ­
дат „свойствени“ болки в стомаха. Цялата тази теоретическа глу­
пост, която търси убежище в етимологията, би била невъзможна, 
ако действителната частна собственост, която комунистите се стре­
мят да унищожат, не беше превърната в абстрактното понятие 
„собственост изобщо“. С това се спестява, от една страна, необхо­
димостта да се каже нещо или поне да се знае нещо за действител­
ната частна собственост, а, от друга, може лесно да се открие в 
комунизма противоречие, тъй като след унищожаването на (дей­
ствителната) собственост при комунизма, разбира се, не е трудно 
да се открият в него още редица неща, които могат да се подведат 
под понятието „собственост изобщо“. В действителност работата, 
разбира се, стои тъкмо наопаки*91. В действителност аз имам частна 
собственост само дотолкова, доколкото имам нещо, което може да 
се продаде, докато особеностите, които ми са свойствени, съвсем не 
могат да бъдат предмет на покупко-продажба. Моето палто е моя 
частна собственост само дотогава, докато мога да го пласирам, зало­
жа или продам, докато то може да бъде предмет на покупко-продаж­
ба. Изгуби ли то това свойство, превърне ли се в парцали, то може 
да има за мен редица свойства, които го правят ценно за м е н , то мо­
же дори да стане мое свойство и да направи от мен окъсан инди­
вид. Но на никой икономист няма да му дойде на ум да причисля­
ва това палто към моята частна собственост, защото то не ми дава 
възможност да се разпореждам с никакво, дори най-малко количе­
ство чужд труд. Може би само юристът, идеолог на частната соб­
ственост, може още да брътви нещо подобно. Частната собственост 
отчуждава индивидуалността не само на хората, но и на нещата. 
Земята няма нищо общо с поземлената рента, машината -  нищо 
общо с печалбата. За земевладелеца земята има само значението 
на поземлена рента, той дава под аренда своите участъци и получа­
ва аренда; земята може да изгуби това свойство, без да изгуби нито 
едно от вътрешно присъщите ѝ свойства, без да се лиши например от 
каквато и да било част от своето плодородие; мярката и дори самото

*90 -  особен, свойствен. Ред.
*91 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Действителната частна собстве­

ност е тъкмо най-всеобщото -  нещо, което няма никакво отношение към ин­
дивидуалността и дори направо я разрушава. Доколкото аз се проявявам като 
частен собственик, дотолкова не се проявявам като индивид -  теза, която 
ежедневно се доказва от браковете по сметка“. Ред.



съществуване на това свойство зависи от обществените отношения, 
които се създават и унищожават без съдействието на отделните зе­
мевладелци. Така е  и с машината. Колко малко общо имат парите, 
най-общата форма на собствеността, с личното своеобразие, до 
каква степен те дори са му пряко противоположни, това още Шек­
спир знаеше по-добре от нашия теоретизиращ дребен буржоа:

„Има тук достатъчно злато,
Черното за да направи бяло,
Грозното -  прекрасно, всеки грях -
Правдивост, низкото -  възвишено,
Страхливеца -  храбрец безстрашен,
А стария -  и млад, и свеж!
Да, този роб червен, той прави. . .
Дори проказата красива . . .

. . .На престарялата вдовица 
Води той женихи; прави ароматна 
И цветуща като майски ден жертвата 
На мръсни язви, която болницата даже
Отвратена, прогонва надалеч от своите стени!. . .

...Т и , видим бог за нас,
Несродните предмети що сближаваш 
И повеляваш им да се целуват. . . !“82

С една дума, поземлената рента, печалбата и т. н., тези форми 
на действителното съществуване на частната собственост, пред­
ставляват обществени отношения, съответстващ и на определено 
стъпало на производството, а са „индивидуални" само дотогава, 
докато не са се превърнали в окови на наличните производителни 
сили.

Според Деспот де Траси по-голямата част от хората, пролета­
риите, трябва отдавна да са загубили всяка индивидуалност, ма­
кар че в наши дни изглежда така, като че ли именно сред тях най- 
много се развива индивидуалността. Буржоата може без труд да 
докаже, изхождайки от своя език, тъждеството на меркантилните и 
индивидуалните, или дори на общочовешките отношения, защото са­
мият този език е продукт на буржоазията и поради това както в 
действителността, така и в езика отношенията на покупко-продаж­
ба са станали основа на всички други отношения. Например 
propriété, собственост и свойство, property, собственост и своеобра­
зие, „eigen“ -  в меркантилен и в индивидуален смисъл, valeur, 
value, Wert*92 -  commerce, Verkehr*93 -  échange, exchange, Aus­
tausch*94 и т. н., които ce употребяват както за търговски отноше­
ния, така и за свойства и взаимоотношения на индивидите като

*92 -  стойност. Ред.
*93 - търговия, общуване. Ред.
*94 -  размяна. Ред.



такива. В останалите съвременни езици е точно така. Ако свети Макс 
сериозно възнамерява да експлоатира тази двусмисленост, то няма 
да му бъде трудно да направи редица нови, блестящи икономически 
открития, без да знае нищо от политическа икономия; и действител­
но привежданите от него нови икономически факти, за които ще 
стане дума по-долу, се отнасят изцяло до областта на тази сино
нимика.

Нашият добродушен и лековерен Jacques взема толкова сериоз­
но играта на буржоата с думите Eigentum и Eigenschaft*95, с такъв 
свещен трепет, че дори се старае, както ще видим по-долу, да се 
отнася към своите собствени свойства като частен собственик.

Най-после, на стр. 412 „Щирнер“ поучава комунизма, че
„всъщност се напада“ (т. е. комунистите нападат) „не собствеността, а 

отчуждаването на собствеността“.
В това си ново откровение овети Макс само повтаря стария 

фокус, който вече неведнъж е бил използван например от сенсимо
нистите. Ср. например „Лекции за промишлеността и финансите“, 
Париж, 1832, където между другото четем:

„Собствеността не се премахва, а се изменя нейната форма. . .  само че тя 
тепърва става истинска персонификация. . .  само че тя тепърва придобива своя 
действителен индивидуален характер“ (стр. 42, 43).

Тъй като тази фраза, пусната в ход от французите и надута 
особено от Пиер Леру, беше твърде доброжелателно подхваната от 
немските спекулативни социалисти и използвана от тях за по-на­
татъшни спекулации, а накрая даде повод за реакционни интриги и 
практическо мошеничество, ние ще я разгледаме не тук, където тя 
нищо не казва, а по-долу, в раздела за „истинския социализъм“.

Свети Санчо, вървейки по стъпките на използувания от Рай
хардт Вьонигер, с особено удоволствие прави от пролетариите, а с 
това и от комунистите „босяци“. Той определя своя „босяк“ на 
стр. 362 като „човек, притежаващ само идеално богатство“. Ако 
Щирнеровите „босяци“ създадат някога, подобно на парижките 
просяци през XV век, свое босяшко царство, тогава свети Санчо ще 
бъде босяшки цар, защото той е „съвършеният“ босяк, човек, който 
няма дори идеално богатство и поради това живее от лихвите от 
капитала на своето мнение.

С. Хуманният либерализъм

След като свети Макс изтълкува по своему либерализма и ко­
мунизма като несъвършени форми на съществуване на 

*95 - собственост и свойство. Ред.



философ­ския „човек“, а с това и на най-новата немска философия изобщо (на 
което той имаше право, доколкото не само либерализмът, но и ко­
мунизмът получиха в Германия дребнобуржоазна и същевременно 
високопарно-идеологична форма), сега за него не представлява ни 
най-малък труд да изобрази най-новите форми на немската фило­
софия, които той нарече „хуманен либерализъм“, като съвършен 
либерализъм и комунизъм и заедно с това като критика на единия 
и другия.

С помощта на тази света конструкция се получават следните 
три забавни превръщания (ср. също „Стопанството на Стария 
завет“):

1) Отделният индивид не е човек, поради това той нищо не зна­
чи -  никаква лична воля, подчинение на заповеди -  „чието име 
ще бъде“: „безстопанствен“ -  политически либерализъм, който ве­
че разгледахме по-горе.

2) Отделният индивид няма нищо човешко, затова няма място 
за Мое и Твое или за собственост: „безимотен“ -  комунизъм, кой­
то също вече разгледахме.

3) В критиката отделният индивид трябва да направи място на 
едва сега намерения Човек: „безбожен“ =  тъждество на „безсто­
панствен“ и „безимотен“ -  хуманен либерализъм (стр. 180-
181). -  Непоколебимото правоверие на нашия Jacques достига 
своя връх на стр. 189, където той излага по-подробно това послед­
ното отрицателно единство:

„Егоизмът на собствеността ще се лиши от последното си достояние дори 
ако думите „боже мой“ станат безсмислени, защото" (най-голямото „Защото") 
„бог съществува само ако предмет на неговата грижа е спасението на всеки 
отделен индивид, както този последният търси в бога своето спасение“.

Съобразно с това френският буржоа „ще се лиши“ от своята 
„последна“ „собственост“ едва тогава, когато от езика бъде изго­
нена думата adieu*96. В пълно съгласие с предидущата конструкция 
собствеността върху бога, светата собственост в небесата, собстве­
ността на фантазията, фантазията на собствеността се обявява тук 
за върховна собственост и последно средство за спасението на соб­
ствеността.

От тези три илюзии за либерализма, комунизма и немската фи­
лософия той скърпва сега своя нов -  и благодарение на „Свето­
то“ този път последен -  преход към „Аз". Преди да го последва­
ме, ще хвърлим още един поглед върху неговата последна „тежка 
жизнена борба“ с „хуманния либерализъм“.

*96 -  сбогом. Ред.



След като нашият добродетелен Санчо в своята нова роля на 
caballero andante*97, и то caballero de la tristísima figura*98, пребро­
ди цялата история, сражавайки се и „поваляйки с едно духване“ на­
всякъде духове и привидения, „змейове и щрауси, горски духове и 
таласъми, пустинни зверове и диви котки, пеликани и ежове“ (ср. 
Книга на пророк Исая, 34, 11- 14), какво облекчение трябва да из­
питва той сега, след като се е върнал най-после от скитанията по 
всички тези различни страни на своя остров Баратария, в „страна­
та“ като такава, в която „Човекът“ ходи in puris naturalibus!*99 Да 
си спомним още веднъж неговата велика теза, натрапената му дог­
ма, на която почива цялата му конструкция на историята, че

"истините, произтичащи от понятието Човек, се почитат свето като откро­
вения именно на това понятие“; „откровенията на това свето понятие", дори 
„като се премахнат някои разкрили се с помощта на това понятие истини, не 
се лишават от светостта си“ (стр. 51).

Едва ли е нужно да повтаряме още веднъж това, което вече до­
казахме на светия автор при разбора на всичките му примери, имен­
но че емпиричните отношения съвсем не са създадени от светото 
понятие човек, а от действителните хора в тяхното действително об­
щуване и че след това, със задна дата, хората конструират тези 
отношения, изобразяват ги, представят си ги, укрепват ги и ги оправ­
дават като откровения на понятието „човек“. Да си спомним също 
и неговата йерархия. А сега да преминем към хуманния либерали­
зъм.

На стр. 44, където свети Макс „накратко“ „противопоставя 
един на друг теологическия възглед на Фойербах и Нашия въз­
глед“, на Фойербах не се противопоставя нищо освен фраза. Ние 
вече видяхме при фабрикуването на духовете как „Щирнер“ възн
асяше стомаха си на небето (трети диоскур, закрилник срещу мор­

ска болест), защото той и неговият стомах са „различни имена на 
съвсем различни неща“ (стр. 42). Подобно на това тук същността 
се явява първоначално и като съществуващо нещо. И „ето, казва 
се“ (стр. 44):

„Висшето същество е несъмнено същността на човека, но именно защото 
то е неговата същност, а не той самият, съвсем безразлично е дали виждаме 
тази същност вън от човека и я съзерцаваме като „бог“, или я намираме в чо­
века и я наричаме „същност на човека“ или „Човек“. Аз не съм нито бог, нито 
„Човек“, нито висше същество, нито Моя същност, и затова по същина е все 
едно дали Аз мисля тази същност в Себе си или вън от Себе си.“

*97 -  странстващ  рицар. Ред.
*98 -  рицар на най-печалния образ. Ред.

*99 -  в първобитна голота. Ред.



Следователно тук „същността на човека“ се предпоставя като 
съществуващо нещо, тя е „висше същество“, тя не е „Аз“, и свети 
Макс, вместо да каже нещо за „същността“, се ограничава с про­
стото заявление, че е „безразлично“ „дали Аз я мисля в Себе си 
или вън от Себе си“, дали на това място или на друго. Че това без­
различие по отношение на същността съвсем не е проста небреж­
ност на стила, се вижда вече от това, че той самият прави разлика 
между съществено и несъществено и че у него може да фигурира 
дори „благородната с ъ щ н о с т  на Егоизма“ (стр. 72). Впрочем 
всичко, което досега немските теоретици казваха за същността и 
несъщността, е казано вече от Хегел много по-добре в „Логиката“.

Безграничното правоверие на „Щирнер“ по отношение на илю­
зиите на немската философия получава концентрирания си израз, 
както видяхме, в това, че той непрекъснато поставя на мястото на 
историята „Човека“ като единствено д ей с тв ащ о  лице; той си въо­
бразява, че „Човекът“ е създал историята. Сега ще видим това и 
при Фойербах, чиито илюзии „Щирнер“ приема безрезервно, за да 
продължи на тяхна основа своите построения.

Стр. 77: „Изобщо Фойербах извършва само разместване на субекта и 
предиката, като отдава предпочитание на последния. Но тъй като той сам каз
ва: „Любовта е свещена не защото е предикат на бога (и по тази причина ни­
кога не е била свещена за хората), а е предикат на бога, защото е божествена 
чрез и за самата себе си“, той би могъл да стигне до извода, че борбата е тряб­
вало да се започне срещу самите предикати, срещу любовта и срещу всичко 
свето. Как е могъл той да се надява да отвърне хората от бога, щом им е оста­
вил божественото? И ако, както казва Фойербах, за хората най-главното вина­
ги са били предикатите на бога, а не самият бог, Фойербах със спокойна съвест 
би могъл да им остави тези паети и занапред, тъй като куклата -  същинската 
ядка -  е останала незасегната.“

Щом така казва „самият" Фойербах, това е за Jacques le 
bonhomme достатъчно основание да му в я р в а ,  че хората са по­
читали любовта, защото тя е „божествена чрез и за самата себе си“. 
Ако в действителност е ставало тъкмо о б р а т н о т о  на това, кое­
то казва Фойербах -  и ние „се осмеляваме да кажем това“ (Ви
ганд, стр. 157), -  ако за хората нито бог, нито неговите предика­
ти са били някога главното, ако и това твърдение е само религиоз­
на илюзия на немската теория -  то значи с нашия Санчо се случ­
ва същото, което се е случило с него още у Сервантес, когато веднъж

, докато той спял, му поставили четири кола под самара и от­
карали магарето му изпод него.

Опирайки се на тези изказвания на Фойербах, Санчо започва 
боя, който също е предусетен вече от Сервантес в деветнадесетата 
глава, в която ingenioso hidalgo*100 се сражава с предикатите, с

*100 - хитроумният хидалго. Ред.



маскираните, когато те носят да погребват трупа на света и уплетени в 
своите мантии и савани, не могат да мръднат, така че за нашия Хи
далго е лесно да ги събори със своята тояга и здраво да ги набие. 
Последният опит да използва по-нататък крайно изтърканата 
критика на религията като самостоятелна сфера, да продължава да 
стои в рамките на предпоставките на немската теория и все пак да 
си дава вид, че излиза извън тези рамки, и да забърка от този оглоз­
ган до последната жилка кокал още Рамфордова просяшка чорба 
за „Книгата“ -  този опит означаваше борба срещу материалните 
отношения не в техния действителен вид, нито дори в земните илю­
зии на практически предадените всецяло на съвременния свят хораа, 
а в небесния екстракт на земния образ на тези отношения като пред

икати, като еманации на бога, като ангели. Така небесното цар­
ство беше отново населено и на стария начин на експлоатация на 
това небесно царство отново беше дадена изобилна храна. Така на 
мястото на действителната борба отново беше поставена борбата с 
религиозната илюзия, с бога. Свети Бруно, който си изкарва хля­
ба от теологията, прави в своята „тежка жизнена борба“ срещу 
субстанцията същия опит pro aris et focis*101 -  като теолог да излезе 
извън рамките на теологията. Неговата „субстанция“ не е нищо 
друго освен съединените под едно име предикати на бога; с изклю­
чение на „личността“, която той запазва за себе си -  това са ония 
предикати на бога, които пак не са нищо друго освен задоблачни 
названия на представите на хората за техни определени емпирични 
отношения -  представи, за които те по-късно лицемерно се зала­
вят от практически съображения. Емпиричното, материалното пове­
дение на тези хора, естествено, не може дори да се разбере с по­
мощта на наследеното от Хегел теоретическо въоръжение. Благода­
рение на това, че Фойербах разобличи религиозния свят като илю­
зия на земния свят, който у самия Фойербах фигурира още само 
като фраза, пред немската теория възникна от само себе си въ­
просът, който у Фойербах остана без отговор: как стана така, че 
хората „си втълпиха в главата“ тези илюзии? Този въпрос дори за 
немските теоретици прокара пътя към материалистическия възглед 
за света, възглед, конто не е без предпоставки, а емпирично изуча­
ва тъкмо действителните материални предпоставки като такива 
и поради това е за пръв път действително критически. Този път бе­
ше набелязан още в „Deutch-Französische Jahrbücher“ -  в „Увода 
към критиката на Хегеловата философия на правото“ и в статията 
„Към еврейския въпрос“. Но тъй като тогава това беше облечено 
още във философска фразеология, то срещащите се там по

*101 -  за защита на олтарите и огнищата. Ред.



традиция философски изрази като „човешка същност“, „род“ и т. н. -  
дадоха на немските теоретици желания повод да разберат непра­
вилно действителния ход на мислите и да си въобразят, че тук от­
ново се касае само за ново обръщане на техните изтъркани теоре­
тически сюртуци; тогава и Dottore Graziano на немската филосо­
фия, доктор Арнолд Руге, си въобрази, че и занапред ще може да 
размахва нескопосно ръце и да парадира със своята педантски-шу
товска маска. Нужно е „да оставим философията настрана“ (Ви
ганд, стр. 187, ср. Хес, „Последните философи“, стр. 8), нужно е да 
изскочим от нея и като обикновени хора да се заловим да изучава­
ме действителността. За това и в литературата има огромен мате­
риал, който, разбира се, не е известен на философите. Когато след 
това човек се намери отново лице с лице с хора от рода на Крум
махер или „Щирнер", той намира, че те много отдавна са останали 
„назад“, на по-ниско стъпало. Философията и изучаването на дей­
ствителния свят се отнасят помежду си, както онанизмът и полова
та любов. Свети Санчо, който въпреки че му липсват мисли -  кое­
то ние констатирахме търпеливо, а той много патетично, -  остава 
в рамките на света на чистите мисли, може да се спаси от този свят, 
разбира се, само с един морален постулат, с постулата на „липсата 
на мисли" (стр. 196 на „Книгата“). Той е бюргер, който се спасява 
от търговията посредством banqueroute cochonne83, в резултат на 
което той, разбира се, става не пролетарий, а несъстоятелен банкру­
тирал бюргер. Щирнер става не човек на практическия живот, а 
лишен от мисли, банкрутирал философ.

Наследените от Фойербах предикати на бога като господст
ващи над хората действителни сили, като йерарси -  ето този по­
ставен на мястото на емпиричния свят изрод, който „Щирнер“ на­
мира. До такава степен цялата му „особеност“ почива само върху 
това, което му е „внушено“. Ако „Щирнер“ (виж също стр. 63) 
хвърля упрек върху Фойербах за това, че не достига до нищо, за­
щото превръща предиката в субект и обратно, то самият той е мно­
го по-малко способен да стигне до нещо, защото свето приема тези 
превърнати в субекти Фойербахови предикати за действителни 
личности, госп одстващ и над света, а тези фрази за отношения­
та -  за действителните отношения, дава им предиката „свет“, пре­
връщайки този предикат в субект, в „Светото“, т. е. прави същото, 
в което упреква Фойербах. И ето, след като съвсем се е отървал по 
този начин от определеното съдържание, за което ставаше дума, той 
започва своята борба, т. е. дава воля на своята „омраза“, срещу то­
ва „Свето“, което, разбира се, винаги остава същото. У Фойербах 
има още съзнанието -  за което свети Макс го и упреква, -  „че у не­
го става дума „само за унищожаване на една илюзия““ (стр. 77 от



„Книгата“), макар че Фойербах придава на борбата срещу тази 
илюзия все още твърде голямо значение. У „Щирнер“ и това съзна­
ние „го няма“, той действително вярва, че абстрактните мисли на 
идеологията господстват в съвременния свят, той вярва, че в своя­
та борба срещу „предикатите“, срещу понятията, той напада вече 
не една илюзия, а действителните сили, които в л а с т в а т  над света. 
Оттук неговият маниер да поставя всичко надолу с главата, оттук 
безмерното лековерие, с което той взема за чиста монета всички 
престорено набожни илюзии, всички лицемерни уверения на бур­
жоазията. Колко малко впрочем „куклата“ е „същинската ядка“ на 
„паетите“ и колко куца това красиво сравнение най-добре личи от 
„куклата“ на самия „Щирнер“ -  неговата „Книга“, която няма ни­
каква, нито „същинска“, нито „несъщинска“ „ядка“, и където дори 
малкото, което се съдържа на нейната 491 страница, едва ли за­
служава дори названието „паети“. -  Но ако непременно трябва да 
намерим в нея някаква „ядка“, тази ядка е немският дребен бур­
жоа.

Откъде впрочем се е взела омразата на свети Макс към „пре­
дикатите“, за това той сам дава крайно наивно обяснение в „Апо
логетичния коментар“. Той привежда следното място от „Същност 
на християнството“ (стр. 31): „Истински атеист е само този, за ко­
гото предикатите на божествената същност, като например любов, 
мъдрост, справедливост са нищо, а не този, за когото само субек­
тът на тези предикати е нищо“, и след това се провиква тържест­
вуващо: „Нима всичко това го няма у  Щирнер?" -  „Тук е мъд­
ростта“. Свети Макс е намерил в току-що приведеното място на­
мек как би трябвало да постъпи човек, за да отиде „по-далеч от 
всички“. Той вярва на Фойербах, че приведеното по-горе място раз­
крива „същността“ на „истинския атеист“, и приема от него „за­
дачата“ да стане „истински атеист“. „Единственият“ е „истинският 
атеист“.

Още по-лековерно, отколкото по отношение на Фойербах „опе­
рира“ той по отношение на свети Бруно или на „Критиката“. Ние 
постепенно ще видим как той приема всичко, което му натрапва 
„Критиката“, как се поставя под нейния полицейски надзор, как тя 
му внушава неговия живот, неговото „призвание.“ Засега е доста­
тъчно като пример за неговата вяра в Критиката да посочим, че на 
стр. 186 той изобразява „Критиката“ и „Масата“ като две лица, 
Които се борят едно срещу друго и „се стараят да се освободят от 
егоизма", а на стр. 187 „взема“ и двете „за това, за което те. . .  се 
представят".

С борбата срещу хуманния либерализъм завършва дългата 
борба на Стария завет, когато човекът е бил наставник, водещ към



Единствения; времената се изпълниха и евангелието на благодатта и 
радостта сполетява грешното човечество.***

Борбата за „Човека“ е изпълнението на думата, написана у 
Сервантес в двадесет и първата глава, „в която се разказва за ве­
ликото приключение, за завоюването на скъпоценния шлем на Мам­
брин“. Нашият Санчо, който във всичко подражава на бившия си 
господар и сегашен слуга, „се е заклел да завоюва за себе си шлема 
на Мамбрин“ -  Човека. След като в различните си „походи“*102 той 
напразно бе търсил желания шлем у Древните и Новите, у либе­
ралите и комунистите, „той видя в далечината конник, на главата на 
когото нещо блестеше като злато“. И ето че той казва на Дон Ки
хот- Шелига: „Ако не се лъжа, насреща ни идва човек, на чиято 
глава е шлемът на Мамбрин, същият шлем, който, както знаеш, Аз 
се заклех да намеря.“ „Ваша милост, бъдете предпазлив в думите си 
и още повече в постъпките си“ -  отговаря поумнелият през това 
време Дон Кихот. -  „Кажи ми, нима не виждаш, че насреща ни иде 
рицар на сив кон и че на главата му има златен шлем?“ -  „Аз виж­
дам и забелязвам -  отговаря Дон Кихот, -  че иде някакъв човек 
на сиво магаре като вашето, а на главата си има нещо, което бле­
сти.“ -  „Та това именно е шлемът на Мамбрин“ -  казва Санчо.

През това време към тях с лек тръст се приближава светият 
бръснар Бруно на своето магаре, Критиката, с бръснарския си леген 
на главата; свети Санчо се насочва срещу него с копие в ръка, свети 
Бруно скача от своето магаре, изтърва легена на земята (затова 
тук, на събора, ние го видяхме без този леген) и тича през глава, 
„защото той е  въплътеният Критик“. Свети Санчо вдига с огромна 
радост шлема на Мамбрин и на бележката на Дон Кихот, че той 
съвсем прилича на бръснарски леген, отговаря: „Този знаменит въл­
шебен шлем, превърнал се в „призрак“, несъмнено е бил в ръцете на 
човек, който не е можел да го оцени по достойнство и ето че той е 
стопил едната му половина, а от другата половина е направил това, 
което, както казват, прилича на бръснарски леген; впрочем, както и 
да изглежда той за непосветеното око, за мене, който знае неговата 
цена, това е безразлично.“

„Второто великолепие, втората собственост е сега придобита!“
Сега, след като завоюва своя шлем -  „Човека“, той въстава 

срещу него, започва да се отнася към него като към свой

*102 Игра на думи: „Auszüge“ означава „походи“, а също и „извлечения“, 
„извадки“. Ред.



„най-непримирим враг“ и направо му заявява (защо, ще видим после), че 
Той (свети Санчо) не е „Човекът“, а „Нечовекът, Безчовечното“. В 
качеството на това „Безчовечно“ той потегля за Сиера-Морена, за 
да се подготви чрез покаяния за великолепието на Новия завет. Той 
се съблича там „гол голеничък“ (стр. 184), за да достигне своята 
особеност и да надмине това, което неговият предшественик прави у 
Сервантес в двадесет и петата глава: „И като свали бързо панталона 
си, той остана полугол по риза и без да се замисли, направи два 
кози скока във въздуха с главата надолу и с краката нагоре, като 
разкри при това такива неща, които накараха верния му оръжено
сец да обърне Росинант, за да не ги види.“ „Безчовечното“ далеч 
надминава своя светски първообраз. То „решително обръща, гръб на 
с а м о т о  с е б е  си , като се отвръща по този начин от безпокоящия 
го критик“ и "го оставя настрана“, „Безчовечното“ с е  впуска след то­
ва в спор с „оставената настрана“ Критика, „презира самото себе си“, 
„мисли себе си чрез сравнение с друго“, „заповядва на бога“, „търси 
своето най-добро Аз вън от себе си“, кае се за това, че още не е било 
единствено, обявява се за Единственото, „егоистичното и Единстве­
ното“ -  макар че това едва ли е било нужно, след като решително 
е обърнало гръб на самото себе си, „Безчовечното“ е направило 
всичко това със собствени сили (виж Пфистер, „История на герман­
ците“) и ето че сега на своето магаре то влиза, просветлено и тър­
жествуващо, в царството на Единствения.

К р а й  на  С т а р и я  з а в е т .

Новият завет: „Аз“

1. Стопанството на Новия завет

Ако в Стария завет предмет на назиданието беше за нас „един­
ствената“ логика, която се разгръщаше в рамките на миналото, сега 
пред нас е съвременността в рамките на „единствената“ логика. Ние 
вече достатъчно осветлихме „Единствения“ в неговите многообразни 
допотопни „пречупвания“ -  като мъж, кавказки кавказец, съвър­
шен християнин, истина на хуманния либерализъм, отрицателно 
единство на реализма и идеализма и т. н. и т. н. Заедно о историческа­
та конструкция на „Аз“ се руши и самото „Аз“. Това „Аз“, краят на 
една историческа конструкция, не е „телесно“, родено плътски от 
мъж и жена Аз, което не се нуждае от никаква конструкция, за да 
съществува; това е „Аз“, духовно родено от две категории: „идеали­
зма“ и „реализма“, чисто мисловно съществуване.



Новият завет, който е вече разложен заедно със своята пред­
поставка, със Стария завет, има едно буквално толкова мъдро орга­
низирано домакинство, както и Старият, но „с различни превръща­
ния“, както се вижда от следващата по-долу таблица:

I. Особеността =  Древните, дете, негър и т. н. в тяхната 
истина, упорито издигане от „света на нещата“ до „собствен“ 
възглед и до овладяване на този свят. У Древните това доведе 
до избавление от света, у Новите -  до избавление от духа, у 
либералите -  до избавление от личността, у комунистите -  до 
избавление от собствеността, у хуманните либерали -  до из­
бавление от бога, следователно изобщо до категорията избав­
ление (свобода) като цел. Отречената категория избавление е 
особеността, която няма, разбира се, друго съдържание освен 
това избавление. Особеността е философски конструираното 
свойство на всички свойства на Щирнеровия индивид.

II. Собственикът като такъв -  Щирнер е проникнал зад 
неистинността на света на нещата и света на духа, следовател­
но -  Новите, фаза на християнството в логическото развитие: 
юноша, монголец. -  Както Новите се превръщат в трояко опре­
делени свободни, така собственикът се разпада на три по-ната­
тъшни определения:

1. Моята власт -  съ о тветства  на политическия либе­
рализъм, в който се разкрива истината на правото; правото 
като власт на „Човека“ се превръща във властта като право 
на „Аз“. Борба срещу държавата като такава.

2. Моето общуване -  съ ответства  на комунизма, при 
което се разкрива истината на обществото, и обществото като 
опосредствано от „Човека“ общуване (в неговите форми на 
затворническо общество, семейство, държава, буржоазно об­
щество и т. н.) се свежда до общуването на „Аз“.

3. Моето самонаслаждение -  съ ответства на критиче­
ския, хуманния либерализъм, в който истината на критиката, 
поглъщането, разлагането и истината на абсолютното само­
съзнание се разкрива като самопоглъщане, а критиката като 
разлагане в интерес на Човека се превръща в разлагане в 
интерес на „Аз“.

Своеобразието на индивидите се сведе, както видяхме, до 
всеобщата категория особеност, която беше отрицание на из­
бавлението, на свободата изобщо. Описанието на особените 
свойства на индивида може следователно отново да се състои 
само в отрицание на тази „свобода“ в нейните три „пречупва­
ния“; всяка от тези отрицателни свободи се превръща сега по­
средством нейното отрицание в положително свойство.



Разбира се, както в Стария завет избавлението от света на нещата и 
от света на мислите се схващаше вече като присвояване на два­
та тези свята, така и тук тази особеност, или присвояването на 
нещата и мислите, ще бъде отново представена като съвършено 
избавление.

„Аз“ с неговата собственост, с неговия свят, състоящ се от 
току-що „сигнализираните“ свойства, е собственик. Като на­
слаждаващо се от самото себе си и поглъщащо само себе си, то­
ва е „Аз“ на втора, степен, собственик на собственика, от когото 
то е избавено в също такава степен, в каквато го владее; следо­
вателно това е „абсолютната отрицателност“ в нейното двойно 
определение: като индиферентност, „безразличие“, и като отри­
цателно отношение към себе си, към собственика. Неговото пра­
во на собственост, разпростряно върху целия свят, и неговото 
избавление от света са се превърнали сега в това отрицателно 
отношение към себе си, в това саморазтваряне и самопринадле
жане на собственика. Определеното по този начин Аз е -

III. Единственият, цялото съдържание на когото отново се 
свежда до това, че е  собственик плюс философско определение 
на „отрицателното отношение към себе си“. Дълбокомисленият 
Jacques си дава вид като че ли за този Единствен не може да се 
каже нищо, защото той е жив, телесен, неконструируем инди­
вид. Но тук работата стои по-скоро така, както с Хегеловата 
абсолютна идея в края на „Логиката“ и с абсолютната личност 
в края на „Енциклопедията“, за които също не може да се ка­
же нищо, защото конструкцията вече съдържа всичко, което мо­
же да бъде казано за такива конструирани личности. Хегел знае 
това и не се стеснява да го признае, а Щирнер лицемерно твър­
ди, че неговият „Единствен“ е още нещо друго, не само кон­
струиран Единствен, но нещо неизразимо, а именно -  въплътен 
индивид. Тази лицемерна привидност ще изчезне, ако всичко то­
ва се преобърне, ако се определи Единственият като собственик 
и се каже за собственика, че всеобщата категория особеност е 
негово всеобщо определение; с това ще бъде казано не само 
всичко, което „може да бъде казано“ за Единствения, но и всич­
ко, което той изобщо представлява -  минус фантазиите на 
Jacques le bonhomme за него.

„О, каква дълбочина на богатството, на мъдростта и познанието на. Един­
ствения! Колко непостижими са неговите мисли и колко неизповедими са не­
говите пътища!“

„Гледай, такива са неговите деяния; и колко малко сме слушали за него!“ 
(Книга на Йов, 26, 14).



2. Феноменология на съгласния със себе си егоист, или Учение
за оправданието

Както вече видяхме в „Стопанството на Стария завет“ и по-на
татък, истинският, съгласният със себе си егоист, за когото говори 
свети Санчо, по никой начин не бива да се смесва с тривиалния все­
кидневен егоист, с „егоиста в обикновения смисъл на думата“. Н а­
против, както този последният (предаденият на света на нещата, 
дете, негър, Д ревни и т. н.), така и самоотверженият егоист (преда­
деният на света на мислите, юноша, монголец, Нови и т. н.) са не­
гова предпоставка. Обаче тайнствата на Единствения са такива по 
природа, че тази противоположност и произтичащото от нея отрица­
телно единство -  „съгласният със себе си егоист“ -  могат, да бъдат 
разгледани едва тук, в Новия завет.

Тъй като свети Макс иска да представи „истинския егоист“ като 
нещо съвсем ново, като цел на цялата предш естващ а история, той 
трябва, от една страна, да докаже на самоотвержените, на проповед­
ниците на dévoûment*1, че те са егоисти по неволя, а на егоистите в 
обикновения смисъл, че те са самоотвержени, че те не са истински, 
не са свети егоисти. -  Да започнем от първите, от самоотвержените.

Ние вече видяхме безброй пъти, че в света на Jacques le bon­
homme всички са обладани от Светото. „Обаче има все пак разлика“ 
Между „образования и необразования“. Образованите, които се за­
нимават с чистата мисъл, се явяват тук пред нас като „обладани“ от 
Светото par excellence*2. Това са „самоотвержените“ в техния прак­
тически облик.

„Кой е самоотвержен? Напълно“ (!), „разбира се“, (!!) „самоотвержен е, 
може би“ (!!!), „този, който заради едно, заради една цел, една воля, една 
страст ж е р т в а  всичко друго. . .  Той е обладан от една страст, на която при­
нася в жертва останалите. И нима тези самоотвержени не са користолюбиви? 
Тъй като те имат само една господстващ а страст, те се грижат също само 
за едно единствено удовлетворение, но затова пък -  с толкова по-голямо ста­
рание. Егоистични са всичките им дела и постъпки, но това е едностранчив, 
неразкрит, ограничен егоизъм; това е обладаност“ (стр. 99).

Значи според представата на свети Санчо те имат само една 
господстващ а страст; нима те трябва да мислят и за ония стра­
сти, които имат не те, а другите, за да се възвисят до всестранния, 
разкрития, неограничения егоизъм, за да съ ответстват  на този 
чужд мащаб на „светия“ егоизъм?

Мимоходом на това място като пример на „самоотвержения, 
обладания егоист“ се привежда също „скъперникът“ и „жадуващият

*1 -  самоотверженост. Ред.
*2 -  предимно. Ред.



за  удоволствия“ (вероятно защото той според Щирнер жадува за 
„Удоволствието“ като такова, за светото удоволствие, а не за все­
възможните действителни удоволствия), също както и „Робеспиер 
напр., Сен-Жюст и т. н. “ (стр. 100). „От известна нравствена гледна 
точка се разсъждава“ (т. е. нашият светия, „съгласният със себе си 
егоист“ разсъждава от своята собствена, крайно несъгласна със 
себе си гледна точка) „приблизително така“:

„Но ако аз принасям в жертва на една страст другите, то аз още нежерт
вам заради тази страст Себе си и нищо от това, благодарение иа което Аз 

наистина съм самият Аз“ (стр. 386).

Свети Макс е принуден да направи от тези две „несъгласни със 
себе си“ изречения „нищожната“ разлика, че макар човек да може 
да пожертвува шест „напр.“, седем „и т. н.“ страсти заради една 
единствена, без да престане да бъде „наистина Самият Аз“, то пази 
боже да пожертвува десет или още повече страсти. Наистина, Ро­
беспиер и Сен-Жюст не бяха „наистина самият Аз“, както нито еди­
ният, нито другият не бяха наистина „Човек“, но бяха наистина Ро­
беспиер и Сен-Жюст, тези единствени, несравними индивиди.

Да се доказва на „самоотвержените“, че са егоисти, е стар фо­
кус, достатъчно използуван вече от Хелвеций и Бентам. „Собстве­
ният“ фокус на свети Санчо се състои в превръщане на „егоистите в 
обикновения смисъл“, буржоата -  в неегоисти. Хелвеций и Бентам 
доказват наистина на господа буржоата, че със своята ограниченост 
те практически вредят на себе си, но „собственият“ фокус на свети 
Макс се състои в това, да докаже на буржоата, че не съответстват 
на „идеала“, „понятието“, „същността“, „призванието“ и т. н. на 
егоиста и не се отнасят към самите себе си като абсолютно отрица­
ние. На него му се мярка отново неговият германски дребен буржоа. 
Ще отбележим между другото, че докато на стр. 99 „скъперникът“ 
фигурира у нашия светия като „самоотвержен егоист“, на стр. 78, 
обратно, „користолюбецът“ се причислява към „егоистите в обикно­
вения смисъл“, към „нечистите, нечестивите“.

Тази втора категория досегашни егоисти се определя на стр. 99 
по следния начин:

„Тези хора“ (буржоата) „следователно не са самоотвержени, не са въоду­
шевени, не са идеални, не са последователни, не са ентусиасти; те са егоисти 
а обикновения смисъл, користолюбци, които мислят за своята изгода, трезви, 
пресметливи и т. н.“.

Тъй като „Книгата“ не е издържана открай докрай, то в главите 
за „принудата“ и за „политическия либерализъм“ ние вече имах­
ме случай да видим как Щирнер извършва фокуса на превръща­
нето на буржоата в неегоисти главно благодарение на това, че



съвсем не познава действителните хора и отношения. Същото неве­
жество му помага и тук.

„На това“ (т. е. на Щирнеровата фантазия за безкористието) „се противи 
упоритата глава на светския човек, обаче в продължение на хилядолетия по­
следният е бил поробен най-малкото толкова, че е трябвало да преклони непо­
корния си врат и да признае над себе си висши сили“ (стр. 104). Егоистите в 
обикновения смисъл „се държат наполовина попски н наполовина светски, слу­
жат на бога и на Мамона“ (стр. 105).

На стр. 78 ние узнаваме: „небесният Мамон и земният бог из­
искват самоотричане в съвсем еднаква степен“, така че не може да 
се разбере как самоотричането за Мамона и самоотричането за бога 
могат да се противопоставят едно на друго като „светско“ и „попско“.

На стр. 106 Jacques le bonhomme се пита:
„Как става така, че егоизмът на тези, които утвърждават личния интерес, 

все пак постоянно се покорява на един попски или даскалски, т. е. на идеален 
интерес?“

(Тук трябва мимоходом да се „сигнализира“, че на това място 
буржоата се изобразяват като представители на личните интереси.) 
Ето защо става това:

„Тяхната личност изглежда на тях самите твърде нищожна, твърде не­
значителна -  и тя действително е такава, -  за да претендира за всичко и да 
се прояви изцяло. За това несъмнено свидетелства обстоятелството, че те 
разделят самите себе си на две личности, на вечна и временна, и неделен ден 
се грижат за вечната личност, а делничен ден -  за временната. Попът се на­
мира в самите тях, затова те не могат да се избавят от него.“

Санчо е обхванат тук от съмнения, той загрижено пита: няма ли 
„да се случи същото“ с особеността, с егоизма в обикновения смисъл?

Ние ще видим, че този тревожен въпрос е поставен не без осно­
вания. Преди петелът да пропее два пъти, свети Яков (Jacques le 
bonhomme) трижди „ще се отрече" от себе си.

Той открива за свое голямо неудоволствие, че и двете действу­
ващи в историята страни, частният интерес на отделните лица и така 
нареченият всеобщ интерес, винаги се придружават един друг. Както 
обикновено, той открива този факт във фалшива форма, в неговата 
света форма, от страната на идеалните интереси, на Светото, илю­
зията. Той пита: как става така, че обикновените егоисти, представи­
телите на личните интереси, се намират същевременно под властта 
на общите интереси, на даскалите, под властта на йерархията? И от­
говаря на своя въпрос в смисъл, че бюргерите и т. н. „изглеждат на 
самите себе си твърде нищожни“, за което според него „несъмнено 
свидетелствува“ тяхната религиозност, а именно -  обстоятелството, 
че те се разделят на временна и вечна личност; това значи: той



обяснява религиозността им с тяхната религиозност, след като пре­
връща предварително борбата на всеобщите и личните интереси в 
мираж на борбата, в прост рефлекс вътре в религиозната фантазия.

Как стои въпросът с господството на идеала, за това виж по- 
горе в отдела за йерархията.

Ако преведем въпроса на Санчо от неговата високопарна фор­
ма на обикновен език, той „гласи“:

„Как става така, че личните интереси против волята на лично­
стите винаги се развиват в класови интереси, в общи интереси, кон­
то придобиват самостоятелност по отношение на отделните лица, 
вземат при това си обособяване формата на всеобщи интереси, ка­
то такива влизат в противоречие с действителните индивиди и в това 
противоречие, където те са определени като всеобщи интереси, мо­
гат да изглеждат на съзнанието като идеални, дори като религиоз­
ни, свети интереси? Как става така, че в рамките на този процес, 
в който личните интереси придобиват самостоятелно съществуване 
като класови интереси, личното поведение на индивида неизбежно 
се осъществява, отчуждава и същевременно съществува като неза­
висима от него, създадена от общуването сила, превръщайки се в 
обществени отношения, в редица сили, които определят, подчиняват 
индивида и затова се явяват в представата като „свети“ сили? Ако 
Санчо бе разбрал поне факта, че в рамките на известни, разбира се, 
независещи от волята начини на производство над хората винаги 
застават чужди практически сили, независими не само от разедине­
ните индивиди, но и от тяхната съвкупност -  той би могъл да се 
отнесе доста равнодушно към това, дали този факт се представя 
в религиозна форма или се изопачава във въображението на егои­
ста, който свежда всички господстващ и над него сили до пред­
стави -  изопачава се в смисъл, че егоистът не поставя над себе си 
Нищо. Санчо изобщо би слязъл тогава от царството на спекула­
цията в царството на действителността; от това, което хората си 
въобразяват, той би минал към това, което те са в действителност, 
от това, което те си представят -  към това, как те действуват и 
трябва да действуват при определени обстоятелства. Това, което му 
изглежда продукт на мисленето, той би го схванал като продукт на 
живота. Той не би стигнал тогава до напълно достойната за него 
нелепост -  да обяснява противоречието между личните и общите 
интереси с обстоятелството, че хората си представят това противо­
речие също в религиозна форма и изглеждат на себе си (което е са­
мо друга дума за „представа“) такива или други.

Впрочем дори в нелепата дребнобуржоазно-немска форма, в 
която Санчо схваща противоречието на личните и всеобщите инте­
реси, той би трябвало да види, че индивидите винаги са изхождали



и не са можели да не изхождат от самите себе си и че затова и две­
те отбелязани от него страни са страни на личното развитие на ин­
дивидите, и двете са еднакво породени от емпиричните условия на 
техния живот, и двете са само изрази на едно и също лично разви­
тие на хората и поради това се намират само в привидна противо­
положност една към друга. Що се отнася до падащото се на инди­
вида място, което се определя от особените условия на развитие­
то и от разпределението на труда, дали индивидът представлява по­
вече едната или другата страна на противоположността, дали той 
се явява повече като егоист или повече като самоотвержен -  това 
е вече съвсем второстепенен въпрос, който би могъл да стане що-годе 
интересен само ако бъде поставен за определени исторически епохи 
по отношение на определени индивиди. В противен случай този въп­
рос е можел да доведе само до морално-фалшиви шарлатански фра­
зи. Но Санчо като догматик изпада тук в заблуждение и намира 
само един изход: той обявява, че санчопансовци и донкихотовци се 
раждат такива и че донкихотовци втълпяват в главата на санчовци 
всякакви глупости; като догматик той взема едната страна на въп­
роса, разбрана в даскалски дух, приписва я на индивидите като та­
кива и изказва своята неприязън към другата страна. Затова като 
на догматик и другата страна му изглежда отчасти като просто ду­
шевно състояние, devofiment, отчасти само като „принцип", а не като 
отношение, необходимо възникващо от целия предш естващ  есте­
ствен начин на живот на индивидите. Остава, разбира се, само „да се 
избие из главата“ този „принцип“, макар че според идеологията на 
нашия Санчо той създава всевъзможни емпирични неща. Така напри­
мер на стр. 180 „принципът на живота и обществеността“ е „създал“ 
„обществения живот, всяка общителност, всяко братство и всичко 
друго. . . “ По-вярно е обратното: животът е създал този принцип.

Комунизмът е просто непостижим за нашия светия, защото ко­
мунистите не изтъкват нито егоизма срещу самоотвержеността, ни­
то самоотвержеността срещу егоизма и не възприемат теоретически 
тази противоположност нито в нейната сантиментална, нито в ней­
ната високопарна идеологическа форма; те, напротив, разкриват ней­
ните материални корени, с изчезването на които тя изчезва от caм o 
себе си. Комунистите изобщо не проповядват никакъв морал, с как­
вато проповед Щирнер се занимава свръх всяка мярка. Те не пред­
явяват на хората моралното изискване: обичайте се един друг, не 
бъдете егоисти и т. н.; те, напротив, отлично знаят, че както егоизмът, 
така и самоотвержеността са необходима при определени обстоятел­
ства форма на самоутвърждаването на индивидите. Следователно 
комунистите съвсем не искат, както мисли свети Макс и както по­
втаря след него верният му Dottore Graziano (Арнолд Pyre -  за



което свети Макс го нарича „необикновено хитроумна и политическа гла­
ва“, Еиганд, стр. 192), да унищожат „частния човек“ в угода на 
„всеобщия“, ж ер тв ащ и я  себе си човек: това е най-чиста фантазия, 
относно която те двамата биха могли да получат необходимите пояс­
нения още в „Deutsch-Französische Jahrbücher“. Комунистите-теоре­
тици, малцината, които имат време да са занимават с история, се 
различават тъкмо по това, че само те са открили факта, че в цяла­
та история „общият интерес“ се създава от индивидите, които са 
определени като „частни хора“. Те знаят, че тази противоположност 
е само привидна, защото една от нейните страни, така нареченото 
„всеобщо“, постоянно се поражда от другата страна, от частния ин­
терес, а съвсем не противостои на последния като самостоятелна 
сила, която има самостоятелна история, че следователно тази про­
тивоположност практически постоянно се унищожава и поражда. 
Тук ние имаме следователно не Хегеловото „отрицателно единство“ 
на двете страни на противоположността, а материално обусловено­
то унищожение на един досегашен, материално обусловен начин 
на съществуване на индивидите, с изчезването на който изчезва и 
тази противоположност с нейното единство.

Ние виждаме следователно как „съгласният със себе си егоист“, 
противоположно на „егоиста в обикновен смисъл“ и на „самоотвер­
жения егоист“, се опира от самото начало на една илюзия за двете 
тези категории егоисти и за действителните отношения на действи­
телните хора. Представителят на личните интереси е „егоист в обик­
новения смисъл“ само поради неговата необходима противополож­
ност към груповите интереси, които в рамките на съществуващия 
начин на производство и общуване са придобили самостоятелно съ­
ществуване във формата на всеобщи интереси, придобивайки в 
представата на хората формата и значението на идеални интереси. 
Представителят на обществените интереси е „самоотвержен“ само 
поради неговата опозиция срещу личните интереси, фиксирани като 
частни интереси, само по силата на това, че обществените интере­
си са определени като всеобщи и идеални.

И двамата, „самоотверженият егоист“ и „егоистът в обикнове­
ния смисъл“ се срещат в последна сметка в самоотричането.

Стр. 78: „По този начин самоотричането е обща черта на светите и нече­
стивите, на чистите и нечистите: нечистият се отрича от всички най-хубави чув­
ства, от всякакъв срам и дори от естествената боязън и се подчинява само на 
владеещата го страст. Чистият се отрича от своето естествено отношение към 
света.. .  Подбуждан от жаждата за пари, користолюбецът се отрича от всички 
повели на съвестта, от всякакво чувство на чест, от всякакво мекосърдечие и 
състрадание: той не се съобразява с нищо, увлича го неговата страст. Така 
постъпва и светията: той се прави посмешище в очите на света, той е „жесто
косърдечен“ и „строго справедлив“, защото е обхванат от неудържим стремеж.“



„Користолюбецът“, който се явява тук като нечист, нечестив 
егоист, т. е. като егоист в обикновения смисъл, не е нищо друго освен 
една широко застъпена в моралните христоматии за деца и в рома­
ните фигура, която в действителност се среща само като изключение, 
а съвсем не е представител на користолюбивите буржоа, които, на­
против, няма защо да се отричат от „повелите на съвестта“, от „чув­
ството за чест“ и т. н., нито да се ограничават само със страстта на 
користолюбието. Напротив, тяхното користолюбие се придружава от 
цяла редица други -  политически и прочее -  страсти, чието задо­
воляване буржоата не ж е р т в а т  в никакъв случай. Без да се задъл
бочаваме в този въпрос, ние се обръщаме сега към Щирнеровото 
„самоотричане".

Свети Макс поставя тук на мястото на егоизма, който се отрича 
от себе си, друг егоизъм, който съществува само в представата на 
свети Макс. В неговото изображение „нечистите“ ж е р т в а т  такива 
общи свойства като „най-хубави чувства“, „срам“, „боязън“, „чув­
ство на чест“ и т. н., и той дори не си задава въпроса, дали нечи­
стият също притежава тези свойства. Като че ли „нечистият“ непре­
менно трябва да притежава всички тези качества! Но дори „нечи­
стият“ да ги притежаваше, пренасянето на всички тези свойства з 
жертва би означавало все пак не самоотричане, а само -  оправда­
вания дори в „съгласния със себе си“ морал -  факт, че заради една 
страст се принасят в жертва редица други. И, най-после, според та­
зи теория „самоотричане“ е всичко, което Санчо прави, и всичко, 
което той не прави. Дали той иска да заеме тази позиция или не...*3

*3 Продължението на това място липсва в ръкописа. Непълно се е запазило 
следното зачеркнато място:  той, егоистът, е свое собствено самоотрицание. 
Когато преследва някакъв интерес, той отрича безразличието към този интерес: 
когато прави нещо, той отрича неправенето на нищо. Ето защо за Санчо като 
„егоист в обикновения смисъл“ няма нищо по-лесно от това, да докаже на своя 
„камък на препъването“, че той постоянно отрича самия себе си, тъй като по­
стоянно отрича противоположността на това, което прави, и никога не отрича 
действителния си интерес.

Съгласно своята теория на самоотрицанието Санчо може да се провикне 
(стр. 80): „Нима например безкористието е недействително и никъде не съще­
ствува? Напротив, то е най-обикновено нещо!“

Нас наистина ни радва „безкористието“ на съзнанието на германските 
дребни буржоа . . .

Той веднага дава хубав пример за това безкористие, като посочва сиропи­
талището на Франке, О’Конел, свети Бонифаций, Робеспиер, Кьорнер. . .

. . . Относно О’Конел това го знае всяко дете в Англия. Само в Германия 
и особено в Берлин могат да си въобразят, че 0 ’Конел е „безкористен“ -  
О’Конел, който „неуморно работи“ за издръжката на своите извънбрачни деца 
и за увеличаване на своето имущество; който ненапразно е сменил доходната 
си адвокатска практика (10 000 фунта годишно) с още по-доходната -  особено 
в Ирландия, където той няма конкуренти -  практика на агитатор (20 000 - 30 000 фунта годишно); който като посредник „жестокосърдечно“ експлоатира ирландските селяни, заставя ги да живеят в кочини, а сам - този крал Дан - издържа в своя палат на Мерионсквер княжески двор и при това не престава да лее сълзи над жалката участ на тези селяни, „защото е обхванат от неудър­жим стремеж“. Тон довежда движението всеки път до точката, която му дава възможност да си осигури национална дан и положението на вожд, н всяка година след събирането на данта оставя всяка агитация и угажда на плътта си в своето имение в Деринейн. Със своето дългогодишно юридическо шарлатанство и със съвсем безсрамната експлоатация на движението, в което участ­вуваше, О’Конел предизвика презрение към себе си дори у английските буржоа, независимо от това, че общо взето бе твърде удобен за тях.Ясно е, впрочем, че за свети Макс като човек, който е открил истинския егоизъм, е много важно да покаже, че в света досега е господствало безкористието. Затова той и изрича (Виганд, стр. 165) великата теза, че светът „открай време не е егоистичен“. В най-добрия случай може да се каже, че „егоистът“ се е появявал от време на време като предвестник на Щирнер и е „събарял цели народи“.“ Ред.



Макар*4 че на стр. 420 свети Макс казва:
„Над портите на нашата [епоха] са написани не думите. . .  „познай Са­

мия себе си“, (а) „реализирай Своята ценност“ (тук нашият даскал отново пре­
връща действителната, намерената в опита реализация на ценността в морал­
на заповед за реализация) -

все пак ако не за досегашния „самоотвержен“, то за „егоиста в обик­
новения смисъл“ трябва да има сила „известната Аполонова“84 
мисъл:

„Познавайте самите Себе са все отново, познайте само кои сте в действи­
телност и се разделете с вашата безразсъдна страст да бъдете не това, което 
сте“.

„Защото“:
„Това довежда до явлението на измамения егоизъм, където Аз удовлетво­

рявам не Себе си, а само едно от моите влечения, например стремежа към ща­
стие. -  Всички Ваши дела и действия са само потаен, скрит. . .  егоизъм, не­
съзнателен егоизъм, но затова не егоизъм, а робство, служене, самоотричане. 
Вие сте егоисти и същевременно не сте егоисти, като се отричате от егоизма'' 
(стр. 217).

„Никоя овца, никое куче не се старае да стане истински“ егоист 
(стр. 443); „никое животно“ не зове другите: познавайте самите Се­
бе си все отново и отново, познайте само какво сте в действител­
ност. -  „Вашата натура“ е егоистична, „Вие сте“ егоистични „на­
тури, т. е.“ егоисти. „Но именно защото сте вече такива, Вие няма­
те нужда тепърва да станете такива“ (пак там). Към това, което сте, 
спада и Вашето съзнание, и тъй като Вие сте егоисти, Вие имате и 
съответстващ о на Вашия егоизъм съзнание, следователно Вие

4

* В началото на страницата бележка на Маркс: „III. Съзнание". Ред.



нямате никакво основание да следвате моралната проповед на Щир
нер -  да се отдавате на задълбочаване и покаяние.

Щирнер отново прибягва тук до старата философска уловка, 
на която ние пак ще се върнем. Философът не казва направо: Вие 
не сте хора. Той казва: Вие винаги сте били хора, но не сте имали 
съзнание за това, какво сте, и именно затова Вие и в действителност 
не сте били истински хора. Затова Вашето явление не е съответст

вало на Вашата същност. Вие сте били хора и не сте били та­
кива. -  Философът по заобиколен път признава тук, че на опреде­
лено съзнание съ ответстват  също определени хора и определени 
обстоятелства. Но същевременно той си въобразява, че неговото 
морално изискване към хората -  изискването да изменят своето 
съзнание -  ще извика на живот това изменено съзнание, а в хо­
рата, които са се изменили благодарение на изменените емпирични 
условия и, разбира се, имат сега също и друго съзнание, той не виж­
да нищо друго освен изменено [съзнание]. -  Така е и с Вашето 
[съзнание, към което Вие тайно] се стремите; [в този] смисъл Вие 

сте [тайни, несъзнателни] егоисти, т. е. Вие действително сте егои­
сти, Доколкото сте несъзнателни, но сте неегоисти, Доколкото сте 
съзнателни. Или: в основата на Вашето сегашно съзнание лежи опре­
делено битие, което не е битието, което Аз изисквам; Вашето съзна­
ние е съзнанието на егоиста, какъвто той не трябва да бъде, и с то­
ва то показва, че Вие самите сте егоисти, каквито не трябва да бъ­
дете, с други думи, че Вие трябва да бъдете не такива, каквито сте 
в действителност. Цялото това откъсване на съзнанието от индиви­
дите, които образуват неговата основа, и от техните действителни 
отношения, тази фантазия, че егоистът на сегашното буржоазно об­
щество нямал съответстващ ото на неговия егоизъм съзнание, е 
само стара философска приумица, която Jacques le bonhomme тук 
благоговейно приема и възпроизвежда*5. Ще се спрем на Щирнеро
вия „трогателен пример“ на користолюбеца. Този користолюбец, 
който не е „користолюбец“ изобщо, а користолюбивият Иван или 
Стоян, напълно индивидуално определен, „единствен“ користолю­
бец, и чието користолюбие не е категорията на „користолюбието“ 
(абстрахирана от свети Макс от всеобхватното, сложно, „единстве­
но“ проявление на неговия живот) и „не зависи от това, под каква

*5 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Най-смешна изглежда тази при­
умица в историята, където по-късната епоха има, разбира се, друго съзнание 
за по-ранната епоха, отколкото тази последната има за самата себе си -  така 
например гърците са се съзнавали като гърци, а не така, както ги съзнаваме 
ние, и упрекът по адрес на гърците, че не са имали за самите себе си това наше 
съзнание за тях, т. е. „съзнанието за това, което те са били в действителност“, 
се превръща в упрек, защото са били гърци“. Ред.



рубрика го подвеждат другите“ (например свети Макс) -  този 
користолюбец той иска да убеди с морални наставления, като му 
доказва, че той „удовлетворява не себе си, а една от своите стра­
сти“. [Но „само за миг Ти си Ти, само като мигновен Ти съществу­
ваш действително. Това, което е откъснато от Тебе, от мигновения“, 
с нещо абсолютно висше, например парите. Но ако „по-точно“ па­
рите са „за Тебе“ висша наслада, ако те са за Тебе нещо „абсолютно 
висше“ или не са. . .]* 6 може би, „се отричам“ от себе си? -  Той на­
мира, че користолюбието ме владее денем и нощем; но то ме вла­
дее само в своята рефлексия. Именно той превръща в „дни и нощи“ 
многобройните моменти, в които Аз винаги си оставам мигновен, 
винаги си оставам самият Аз, винаги си оставам действителен, така 
както само той свежда до едно морално съждение различните мо­
менти от проявлението на моя живот и твърди, че те били задоволя­
ване на користолюбието. Когато свети Макс казва, че Аз задово­
лявам само една от своите страсти, а не Себе си, той Ме противопо­
ставя като съвършено цялостно същество на самия Мене. „А в как­
во се състои това съвършено цялостно същество? Именно не в Твое­
то мигновено същество, не в това, което Ти си в даден миг“, то сле­
дователно се състои -  според самия свети Макс -  в светата „същ­
ност“ (Виганд, стр. 171). Когато „Щирнер“ казва, че Аз трябва да 
изменя Моето съзнание, Аз знам, че моето мигновено съзнание съ­
що спада към мигновеното ми битие, и свети Макс, оспорвайки то­
ва мое съзнание, осъжда като скрит моралист целия ми жизнен 
път*7. И след това -  „нима Ти съществуваш само докато мислиш 
за Себе си, нима Ти съществуваш само благодарение на самосъзна­
нието?“ (Виганд, стр. 157- 158). Мога ли Аз да бъда нещо друго 
освен егоист? Може ли например Щирнер да бъде нещо друго освен 
егоист -  все едно дали той се отрича от егоизма или не? „Вие сте 
егоисти и Вие не сте егоисти, като се отричате от егоизма“ -  про­
повядваш Ти.

Невинният, „измамен“, „непризнат“ даскал! Работата стои 
тъкмо наопаки. Ние, егоистите в обикновения смисъл, Ние, буржоа­
та, отлично знаем, че charité bien ordonnée commence par soi-même*8 , 
и правилцето „обичай ближния, както самия себе си“ отдавна сме 
i зтълкували в смисъл, че всеки е ближен за самия себе си. Но ние 
отричаме, че сме безсърдечни егоисти, експлоататори, обикновени 
егоисти, сърцата на които не могат да се проникнат от възвишеното

*6 По-нататък следва силно повредено място. Ред.
*7 Тук, в началото на страницата на ръкописа, Маркс отново е направил 

бележка: „III (Съзнание)“. Ред.
*8  -  правилно организираното милосърдие започва от самото себе си.

Ред.



чувство да признаят интересите на своите ближни за свои собствени 
интереси -  което, между нас казано, означава само, че ние утвърж­
даваме нашите интереси като интереси на нашите ближни. Ти от­
ричаш „обикновения“ егоизъм на единствения егоист само защото 
Ти „се отричаш от своите естествени отношения към света“. Затова 
ти не разбираш как ние довеждаме до съвършенство практическия 
егоизъм именно с това, че се отричаме от фразеологията на егоизма -  
ние, загрижените за провеждането на действителните егоистични 
интереси, а не на светия интерес на егоизма. Впрочем можеше да 
се предвиди -  и тук буржоата хладнокръвно обръща гръб на свети 
Макс, -  че ако Вие, немските даскали, вземете под своя защита 
егоизма, Вие ще провъзгласите не действителния, „светския и ясен 
като на длан“ („Книгата“, стр. 455) егоизъм, т. е. „вече не това, 
което се нарича“ егоизъм, а егоизма в необикновения, в даскалския 
смисъл, философския или босяшкия егоизъм.

Следователно егоистът в необикновения смисъл „е намерен ед­
ва сега“. „Да разгледаме малко по-отблизо тази нова находка“ 
(стр. 13).

От току-що казаното е вече ясно, че е достатъчно предишните 
егоисти да изменят съзнанието си, за да станат егоисти в необикно­
вения смисъл, че следователно съгласният със себе си егоист се раз­
личава от предишните само по съзнанието, т. е. само като притежа­
ващ знание, като философ. От целия исторически възглед на свети 
Макс следва по-нататък, че тъй като над всички предишни егоисти 
е господствало само „Светото“, истинският егоист трябва да се 
бори само срещу „Светото“. „Единствената“ история ни показа как 
свети Макс превърна историческите отношения в идеи, а след това 
егоиста -  в грешник спрямо тези идеи; как всяко егоистично само­
утвърждаване бе превърнато от него в грях спрямо тези идеи -  
как например властта на привилегированите бе превърната в грях 
спрямо идеята за равенство, в греха на деспотизъм. Ето защо по по­
вод на идеята за свобода на конкуренцията ние можем да прочетем 
в „Книгата“, че авторът разглежда частната собственост (стр. 155) 
като „личното“ . . .  големия . . .  самоотвержения егоист. . .  необхо­
димо и непреодолимо. . .  той може да ги превъзмогне само като ги 
превърне в свети и уверява след това, че премахва в тях светостта, 
т. е. своята света представа за тях -  премахва ги, Доколкото те съ­
ществуват в него като в светия.*9

Стр. 50*10: „Такъв, какъвто Ти си във всеки миг, Ти си Свое творение, и в 
това именно творение Ти не трябва да губиш Себе си, твореца. Ти самият си

*9 Това място на ръкописа е запазено само частично. Ред.
*10 Бележка на Маркс в началото на страницата: „II (Творец и творе­

ние)". Ред.



po-висше същество от Себе си, т. е. Ти не си просто творение, а също и Творец, 
което именно Ти изпускаш изпредвид като недоброволен егоист и поради тоwа 
по-висшето същество Ти е чуждо.“

В малко по-друг вариант същата премъдрост е изложена на 
стр. 239 на „Книгата“:

„Родът е Нищо" (по-нататък той се превръща в най-различни неща, виж 
„Самонаслаждение“) „и когато отделният човек се издига над ограничеността 
на своята индивидуалност, това е по-скоро именно Той самият като отделна 
личност; той съществува само Доколкото се издига, Доколкото не остава това, 
което е, иначе той би бил свършен, мъртъв.“

Към тези положения, към това свое „творение“ Щирнер вед­
нага започва да се държи като „творец“, „без да губи себе си в 
тях“:

„Ти съществуваш само в мига, само като мигновен Ти действително съ­
ществуваш. Във всеки момент Аз съм изцяло това, което с ъ м ... това, което е 
откъснато от Тебе като мигновено“, е нещо „абсолютно висше“. . .  (Виганд, 
стр. 170); а на стр. 171 (пак там) „Твоето същество“ се определя като „Твое 
мигновено същество“.

Докато в „Книгата“ свети Макс казва, че освен мигновеното съ­
щество той е и друго, по-висше същество, в „Апологетичния комен­
тар“ „мигновеното същество“ на неговия индивид се отъждествява 
с неговото „съвсем цялостно същество“ и всяко същество като „ми­
гновено“ се превръща в „абсолютно висше същество“. Следовател­
но в „Книгата“ той във всеки миг е по-висше същество от това, кое­
то е в този миг, докато в „Коментара“ всичко, което той не е непо­
средствено в даден миг, е „абсолютно висше същество“, свето съще­
ство. -  И след цялото това раздвоение на стр. 200 от „Книгата“ ние 
четем:

„Аз нищо не знам за раздвоението на „несъвършено" „и“ „съвършено“
„Аз“.

„Съгласният със себе си егоист“ вече не трябва да се ж е р т в а  
за никой по-висш, защото той сам за себе си е този по-висш, и това 
раздвоение между „по-висш“ и „по-низш“ той пренася в самия себе 
си. Така всъщност (свети Санчо contra*11 Фойербах, „Книгата“, стр. 
243) „по-висшето същество не е претърпяло нищо повече освен ме­
таморфоза“. Истинският егоизъм на свети Макс се състои в егои­
стичното отношение към действителния егоизъм, към самия себе си, 
какъвто той е „във всеки миг“. Това егоистично отношение към его­
изма е самоотвержеността. Свети Макс като творение е откъм тази 
страна егоист в обикновения смисъл, като творец той е

*11 - против. Ред.



самоотвержен егоист. Ние ще се запознаем и с противоположната страна, за­
щото и двете страни се узаконяват като истински рефлективни опре­
деления, Доколкото преминават абсолютната диалектика, в която 
всяка от тях е в себе си своя собствена противоположност.

Преди да вникнем по-дълбоко в тази мистерия в нейния езоте
ричен вид, необходимо е да я разгледаме в отделните ѝ тежки жиз­
нени борби.

[Най-общото качество -  егоиста, приведен като творец в съ­
гласие със самия себе си от гледна точка на света на духа -  Щир
нер постига на стр. 82, 83.

„Християнството си постави за цел да Ни освободи от природното опре­
деление (определение чрез природата), от влеченията като движеща сила; то 
се стремеше следователно човек да не се подчинява на своите влечения. Това 
не значи, че той не трябва да има влечения, а само че влеченията не трябва 
да в л а с т в а т  над него, че те не трябва да станат неизменни, непреодолими, 
неразрушими. Не бихме ли могли да приложим тези машинации на християн­
ството срещу влеченията и към неговото собствено предписание, че ние трябва 
да се определяме от духа.. .?  . . . Тогава това би се свело до разлагане на духа, до 
разлагане на всички мисли. Както трябваше да кажем там . . .  така сега ние 
бихме казали; "Ние трябва, наистина, да владеем духа, но духът не трябва да 
Ни владее“.)

„Ония пък, които са Христови, разпънали са плътта си със стра­
стите и похотите“ (Послание до галатяните, 5, 24) -  според Щирнер 

 излиза, че те постъпват със своите разпнати страсти и похоти 
като истински собственици. Той се договаря за разпространяване на 
християнството, но не иска да се задоволи само с разпнатата плът, 
а желае да разпъне и духа, т. е. „целия субект“.

Християнството искаше да ни освободи от господството на плът­
та и от „влеченията като движеща сила“ само защото гледаше на 
нашата плът, на нашите влечения като на нещо, което ни е чуждо; 
то искаше да премахне нашата обусловеност от природата само за­
щото смяташе нашата собствена природа за непринадлежаща нам. 
И наистина, щом самият аз не съм природа, щом моите природни 
влечения, цялата ми природна организация не принадлежат на са­
мия мене -  а това е учението на християнството, -  то всяка обу­
словеност от природата -  все едно дали тази обусловеност е поро­
дена от собствената ми природна организация или от така нарече­
ната външна природа -  ми изглежда като обусловеност от нещо 
чуждо, като окови, като насилие над мене, като хетерономия, в про­
тивоположност на автономията на духа. Щирнер приема тази хри­
стиянска диалектика, без да се замисли, и след това я прилага към 
нашия дух. Впрочем християнството не успя да ни освободи от вла­
стта на влеченията, макар и в оня еснафски ограничен смисъл, кой­
то свети Макс му приписа; то не отива по-далеч от празната,



практически безрезултатна морална заповед. Щирнер взема моралната 
заповед за реално действие и я допълва с по-нататъшния категори­
чен императив: „Ние трябва, наистина, да владеем духа, но духът 
не трябва да Ни владее“ -  и поради това целият негов съгласен 
със себе си егоизъм се свежда „при разглеждане по-отблизо“, как­
то би казал Хегел, до една толкова забавна, колкото и назидателна 
и съзерцателна морална философия.

Дали едно влечение става неизменно или не, т. е. дали то при­
добива изключителна власт над нас -  което впрочем не изключва 
по-нататъшно развитие, -  зависи от това, дали материалните обстоя­
телства, „лошите“ житейски условия позволяват да се задоволява 
нормално това влечение и, от друга страна, да се развие една съв­
купност от влечения. А това последното зависи на свой ред от това, 
дали ние живеем в такива обстоятелства, които допускат всестранна 
дейност и с това пълно развитие на всичките ни заложби. От струк­
турата на действителните отношения и от обусловената от тези от­
ношения възможност за развитие за всеки индивид зависи също да­
ли мислите стават неизменни или не -  както например натрап­
чивите идеи на немските философи, тези „жертви на обществото“, 
qui nous font pitié*12, са неразривно свързани с немските условия. 
Впрочем у Щирнер властта на влеченията е празна фраза, която 
го въздига в абсолютен светия. Така, връщайки се на „трогателния 
пример“ на користолюбеца, ние четем:

„Користолюбецът не е собственик, а роб, и той нищо не може да направи 
за себе си, без същевременно да го прави за своя господар“ (стр. 400).

Никой не може да прави нещо, без същевременно да го прави 
заради някоя от своите потребности и заради органа на тази по­
требност -  това за Щирнер значи, че дадена потребност и нейният 
орган придобиват господство над него, така както той по-рано про­
възгласи вече средството за задоволяване на една потребност (ср. 
главата за политическия либерализъм и комунизма) за господар над 
себе си. Щирнер не може да яде, без да яде същевременно за своя 
стомах. Ако житейските отношения му пречат да задоволи стомаха 
си, този негов стомах става господар над него, стремежът към ядене 
става натрапчив стремеж, а мисълта за яденето - натрапчива идея, - 
с което той има пример за влиянието на житейските условия 
върху процеса на фиксирането на неговите желания и идеи. „Бун­
тът“ на Санчо срещу закостеняването на желанията и мислите се 
свежда следователно до безсилната морална заповед за само­
обладание и още веднаж доказва, че той само придава

*12 - които ни вдъхват състрадание. Ред.



 идеологически-високопарен израз на най-тривиалното умонастроение на дреб­
ните буржоа*13.

И така, в този първи пример той се бори, от една страна, със 
своите плътски желания, а от друга -  със своите духовни мисли; 
от една страна -  със своята плът, от друга -  със своя дух, когато 
те, неговите творения, искат да придобият самостоятелност по отно
шение на него, техния творец. Как нашият светия води тази борба, 
какво е неговото отношение като творец към своите творения, ще 
видим ей-сега.

*13 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Комунистите, Доколкото нападат 
материалната база, върху която почива неизбежното досега фиксиране на же­
ланията или мислите, са единствените, благодарение на чието историческо дей­
ствие стопяването на фиксираните желания и мисли действително се осъщест­
вява и престава да бъде, както у всички моралисти досега, „включително и“ 
Щирнер, безсилна морална заповед. Комунистическата организация действува 
двояко върху желанията, пораждани в индивида от сегашните отношения; част 
от тези желания, а именно онези, конто съществуват при всякакви отношения 
и се изменят само по формата и направлението си от различните обществени 
отношения, претърпяват и при тази обществена форма изменения, Доколкото им 
се доставят средства за нормално развитие; друга част, а именно желанията, 
които дължат произхода си само на определена обществена форма, на опреде­
лени условия за производство и общуване, съвсем се лишават от необхо­
димите за тях условия за живот. Кои именно влечения претърпяват само из
менение при комунистическата организация и кои се премахват -  може да 
бъде решено само по практически път, посредством изменение на действител­
ните, практическите влечения, а не посредством сравнения с предишните исто­
рически отношения.

И двата израза: „твърди“ и „желания“, които току-що употребихме с цел 
да разбием Щирнер в този „единствен“ факт, са, разбира се, съвсем неподходящи. 
Факта, че в сегашното общество една потребност на индивида може да бъде 
задоволявана за сметка на всички други и че съществува морално изискване, 
според което това „не трябва да става“, че така именно стои въпросът plus ou 
moins [повече или по-малко] у всички индивиди на сегашния свят и че с това 
се прави невъзможно свободното развитие на цялостния индивид -  този факт 
Щирнер, който нищо не знае за емпиричната връзка на дадения факт със съще­
ствуващия обществен строй, формулира в смисъл, че у Несъгласните със себе 
си егоисти „желанията се втвърдяват“. Желанието, вече по силата на самото си 
съществуване, е нещо „твърдо“ и само на свети Макс и К° може да Дойде в ума 
мисълта да не позволят например на своето полово влечение да стане „твърдо“, 
каквото то е вече по природа и каквото то би престанало да бъде само вслед­
ствие на кастрация или импотентност. Всяка потребност, която лежи в основата 
на едно или друго „желание“, е също нещо „твърдо“ и свети Макс не ще успее 
с никакви усилия да унищожи тази „твърдост“ и такова например състояние, 
при което той да не трябва да яде през „твърди“ промеждутъци от време. 
Комунистите и не мислят да унищожават тази твърдост на своите желания 
и потребности, което Щирнер в своите фантазии натрапва на тях и на всички 
останали хора; те се стремят само към такава организация на производство­
то и общуването, която би направила за тях възможно нормалното, т. е. 
ограниченото само от самите потребности, задоволяване на всички потребно­
сти“. Ред.



У християнина „в обикновения смисъл“, y chrétien „simple“*14, казано с ду­
мите на Фурие, „духът в л а с т в а  абсолютно н не взема под внимание никакви 
възражения на "плътта". Обаче Аз мога да сломя тиранията на духа само чрез 
„плътта", защото само човек, който разбира и гласа на своята плът. разбира 
себе си всецяло и само когато разбира себе си всецяло, той е разбиращ или ра­
зумен... Но щом плътта заговори и при това -  което и не може да бъде дру­
гояче -  със страстен тон. . .  тогава за него“ (на нашия chrétien simple) „му се 
струва, че чува дяволски гласове, гласове против духа . . .  и той с право се 
опълчва срещу тях. Той не би бил християнин, ако би ги търпял“ (стр. 83).

И така, когато неговият дух иска да придобие самостоятелност 
по отношение на него, свети Макс призовава на помощ своята плът, 
а когато се разбунтува неговата плът, той си спомня, че е и дух. 
Това, което християнинът прави в едно направление, свети Макс го 
прави и в двете. Той е „сложен“ християнин (chrétien „composé“), 
той още веднъж се показва като съвършен християнин.

Тук, в този пример, свети Макс в качеството на дух не се 
явява като творец на своята плът, и обратното; той намира в готов 
вид своята плът и своя дух и само когато едната страна се разбун­
тува, той си спомня, че има и друга, и издига тази друга страна като 
свое истинско Аз срещу първата. Следователно тук Свети Макс е 
творец само дотолкова, Доколкото „има и друго определение", До­
колкото притежава и друго качество освен това. което му е угодно 
да подведе в даден момент под категорията „творение“. Цялата му 
творческа дейност се състои тук в доброто намерение да разбере 
себе си, и при това да разбере себе си всецяло или да бъде разумен*15, 
да разбере себе си като „съвършено цялостно същество“, като съ­
щество различно от „неговото мигновено същество“ и дори право 
противоположно на това, което е неговото същество в даден „миг“.

[Да преминем сега към една от „тежките жизнени битки“ на 
нашия светия:

Стр. 80, 81: ..Моето усърдие може да не Отстъпва на най-фанатичното, но 
аз същевременно се отнасям към него с ледена студенина, с недоверчивост и като 
негов най-непримирим враг; аз си оставам негов съдия, защото Аз съм негов 
собственик.“

Ако това изказване на свети Санчо за самия себе си има сми­
съл], то неговата творческа дейност се ограничава тук с това, че в 
своето усърдие той запазва съзнание за това усърдие, че той раз­
мишлява над него, че се отнася като мислещо Аз към себе си като

*14 -  у „простия“ християнин. Ред.
*15 - Тук следователно Свети Макс напълно оправдава „трогателния пример" 

на Фойербах за хетерата и любимата. В първата човекът „е разбрал“ само 
гласа на своята плът, или само нейната плът, а във втората е разбрал себе си 
всецяло, или нея всецяло. Виж Виганд, стр. 170, 171.



действително Аз. Съзнанието -  ето на кое той произволно дава 
името „творец“. Той е „творец“ само Доколкото има съзнание.

"Благодарение на това Ти забравяш самия Себе си в сладостна самозабра­
в а . . .  Но нима Ти съществуваш само когато мислиш за Себе си, и загиваш, ко­
гато забравяш Себе си? Кой не забравя себе си всеки миг, кой не губи себе си 
изпредвид хиляди пъти на час?“ (Виганд, стр. 157, 158).

Разбира се, Санчо не може да забрави това на своята „самоза­
брава“ и затова „остава“ „същевременно нейният най-непримирим 
враг“.

Свети Макс като творение гори от необикновено усърдие в съ­
щия момент, когато свети Макс като творец вече се е издигнал по­
средством своята рефлексия над това си усърдие; или: действител­
ният свети Макс гори от усърдие, а рефлектиращият свети Макс си 
въобразява, че се е издигнал над това усърдие. Това издигане в реф­
лексията над това, което той е в действителност, се описва след това 
забавно и увлекателно в белетристична форма като състояние, в 
което той запазва своето усърдие; това значи, че неговата вражда 
към своето усърдие не трябва да се взема сериозно, макар че свети 
Макс се отнася към него „с ледена студенина“, „с недоверие“ и като 
„най-непримирим враг“. -  Доколкото свети Макс гори от усърдие, 
т. е. Доколкото усърдието е негово действително свойство, той се от­
нася към него не като творец; Доколкото обаче той се отнася към 
него като творец, той не гори действително от усърдие -  усърдието 
му е чуждо, несвойствено. Докато гори от усърдие, той не е собстве­
ник на усърдието, а щом стане негов собственик, той престава да 
гори от усърдие. Като цялостен комплекс, той е във всеки миг, в ка­
чеството на творец и собственик, съвкупността на всичките си свой­
ства с изключение на едно, което той противопоставя на себе си като 
творение и собственост, противопоставя на съвкупността на всички 
останали свойства -  така че винаги му е чуждо именно това свой­
ство, което той особено подчертава като свое.

Колкото и фантастично да звучи истинската история на свети 
Макс за неговите геройства, които се разиграват в самия него, в не­
говото собствено съзнание, все пак остава несъмнен фактът, че съ­
ществуват рефлектиращи индивиди, които приемат, че в рефлексията 
и посредством нея са се издигнали над всичко*16, докато в действи­
телност те никога не се издигат над рефлексията.

*16 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „В действителност всичко това е 
само високопарно изображение на буржоата, който контролира всяко свое ду­
шевно движение, за да не претърпи загуба, но същевременно парадира с все­
възможните си свойства, например с филантропичния си жар, към който той 
би следвало да се отнася „с ледена студенина, с недоверие и най-непримирима 
вражда“, за да не изгуби при това себе си като собственик, а да остане собственик на филантропията. Но свети Макс жертва свойството, към което той се отнася като „най-непримирим враг“, заради своето рефлектиращо Аз, заради своята рефлексия, докато буржоата жертва своите склонности и желания винаги заради определен действителен интерес.“ Ред.



Тази уловка, -  да се утвърждаваш срещу някое определено 
свойство като лице, което има и други определения, в дадения при­
мер като притежател на рефлексия, устремена към противополож­
ното, може отново да се приложи с необходимите вариации към как­
вото желаете свойство. Например моето равнодушие може да не от­
стъпва на равнодушието на най-преситения човек; но същевремен­
но аз се отнасям към това свое равнодушие с крайна разпаленост, 
с недоверие и като негов най-непримирим враг и т. н.

[Не трябва да се забравя, че този цялостен комплекс на всич­
ките му свойства, този собственик, в качеството на който свети Сан
чо се противопоставя, рефлектирайки, на едно определено свойство, 
в дадения случай не е нищо друго освен проста рефлексия на Санчо 
над това едно свойство. Това свойство той е превърнал в свое Аз, 
изтъквайки вместо цялостния комплекс едно чисто рефлективно ка­
чество, изтъквайки срещу всяко от своите свойства, както и сре­
щу всички тях в съвкупност -  само това едно качество на рефлек­
сията, едно Аз] и себе си като представляемо Аз.

Това враждебно отношение към самия себе си, тази високопарна 
пародия на Бентамово счетоводство85 на своите собствени интереси 
и свойства се изказва сега от самия него.

Стр. 188: „Един интерес, към каквото и да бъде насочен той, е добил в 
мое лице роб, ако Аз не мога да се отърва от него: вече не той е Моя собстве­
ност, а Аз съм Негова собственост. Да се откликнем на предписанието на кри­
тиката -  да се чувствуваме добре само в разрушението.“

„Ние!“ -  Кои са тези „Ние“? „На нас“ и на ум не ни идва „да 
се откликваме“ на „предписанието на критиката“. -  Следователно 
свети Макс, който в дадения момент се намира под полицейския над­
зор на „критиката“, иска тук „еднакво благоденствие за всички“, 
„равно благоденствие за всички в едно и също отношение“, „непо­
средствения деспотизъм на религията“.

Неговата заинтересованост в необикновен смисъл се разкрива 
тук като небесна незаинтересованост.

Впрочем ние тук няма защо да се разпростираме върху това, 
че в съществуващото общество съвсем не зависи от свети Санчо, 
„дали един интерес добива роб в негово лице“ и „дали той ще може 
да се отърве от този интерес“. Фиксирането на интересите благода­
рение на разделението на труда и класовите отношения е  още по- 
очевидно, отколкото фиксирането на „влеченията“ и „мислите“.



За да надмине критическата критика, нашият светия би тряб­
вало да стигне поне до разрушаване на разрушеното, защото иначе 
разрушението си остава интерес, от който той не може да се отърве, 
който е добил роб в негово лице. Разрушението не е вече негова 
собственост, а той е собственост на разрушението. [Ако в току-що 
приведения пример той е искал да бъде последователен, той е тряб­
вало да трактува своето усърдие срещу своето „усърдие“ като „ин­
терес“ и да се отнесе към него „като непримирим враг“. Но той е 
трябвало да вземе под внимание и своята „ледена“ незаинтересова­
ност по отношение на своето „ледено“ усърдие и също така да стане 
съвсем „леден“ -  с което той, разбира се, би избавил първоначал­
ния си „интерес“, а с това и самия себе си от „съблазънта“ да се 
върти в кръг на спекулативния ток.] -  Вместо това той спокойно 
продължава (пак там):

„Аз ще се грижа само да осигуря за Себе си Моята собственост“ (т. е. да 
осигуря Себе си срещу Моята собственост) „и за да я осигуря. Аз всекичасно 
я вземам обратно в Себе си, унищожавам в нея и най-малкия порив към само­
стоятелност и я поглъщам, преди тя да успее да се фиксира и да стане натрап­
чива идея или мания“.

Как само Щирнер „поглъща“ лицата, които съставляват него­
вата собственост!

Щирнер току-що позволи на „критиката“ да му натрапи едно 
„призвание“. Той твърди, че веднага отново поглъща това „при­
звание“, казвайки на стр. 189:

„Аз правя това обаче не заради моето човешко призвание, а защото Аз 
Се призовавам за това.“

Когато не се призовавам за това, аз, както току-що чухме, съм 
роб, а не собственик, не истински егоист, аз се отнасям тогава към 
себе си не като творец, както би следвало да правя като истински 
егоист; следователно, Доколкото някой иска да бъде истински егоист, 
той трябва да се призове за това предписано му от „критиката“ при­
звание. Следователно това е всеобщо призвание, призвание за всич­
ки, не само негово призвание, но и негово призвание. -  От друга 
страна, истинският егоист се явява тук като недосегаем за болшин­
ството индивиди идеал, защото (стр. 434) „ограничените по природа 
глави безспорно съставляват най-многобройната класа хора“ -  а 
как тези „ограничени глави“ биха могли да проникнат в тайнството 
на неограниченото самопоглъщане и светопоглъщане. -  Впрочем, 
всички тези страшни изрази -  унищожавам, поглъщам и т. н. -  
са само нов вариант на споменатия по-горе „ледено студен най-не
примирим враг“.



Сега, най-после, ние сме в състояние да разберем както трябва 
Щирнеровите възражения срещу комунизма. Те не бяха нищо другo 
освен предварително, скрито узаконяване на неговия съгласен със 
себе си егоизъм, в който тези възражения възкръсват в плът и кръв. 
[„Равното благоденствие на всички в едно и също отношение“ въз­
кръсва в изискването „ни е  всички да се чувствуваме добре в разруш

ението“. "Тримата“ възкръсва в единствената „грижа“ за осигу­
ряване на своето Аз за себе си като собственост; но „с течение на 
времето“ отново възниква „грижата за това, как“ да се дойде до 
единство -  до единството на твореца и творението. И най-после, 
отново се явява хуманизмът, който като истинския егоист се въз­
правя пред емпиричните индивиди като недосегаем идеал.] Следо­
вателно фразата на стр. 117 от „Книгата“ следва да се чете така: 
„Съгласният със себе си егоизъм се стреми да превърне всеки човек 
просто в „тайна полицейска държава“. Шпионката и тайната поли
цайка „рефлексия“ следи всяко движение на духа и тялото, и всяка 
дейност и мисъл, всяка проява на живот за нея е въпрос на рефлек­
сия, т. е. работа на полицията. В тази разкъсаност на човека, в него­
вото разпадане на „природно влечение“ и „рефлексия“ (плебейство 
вътре в нас, творение и вътрешна полиция, творец) се състои съ­
гласният със себе си егоист*17.

Хес („Последните философи“, стр. 26) упрекна нашия светия, че
„той постоянно се намира под тайния полицейски надзор на своята крити­

ческа съвест... Той не е забравил „предписанието на критиката... да се чув­
ствуваме добре само в разрушението“ . . .Егоистът -  напомня му постоянно не­
говата критическа съвест -  не трябва от нищо да се интересува толкова, че цял 
да се отдаде на своя предмет“ и т. н.

Свети Макс „се упълномощава“ да възрази на това така:
Ако „Хес казва за Щирнер, че той постоянно се намирал и т. н., това значи 

само, че когато критикува, той иска да критикува не както дойде“ (т. е. ще от­
бележим в скоби, не по единствения начин), „не да говори глупости, а именно 
истински“ (т. е. човешки) „да критикува“.

„Какво значи това“, че Хес говори за тайната полиция и т. н., 
е толкова ясно от приведените думи на Хес, че дори „единственото“ 
разбиране на тези думи от свети Макс може да бъде обяснено само 
като умишлено неразбиране. Неговата „виртуозност в мисленето“ се 
превръща тук във виртуозност в лъжата -  виртуозност, за която 
ние толкова по-малко ще го упрекваме, тъй като тук тя беше

*17 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Ако впрочем у свети Макс „един 
високопоставен пруски офицер“ казва: „Всеки прусак носи в гърдите си своя 
жандарм“, той очевидно е искал да каже: кралски жандарм; само „съгласният 
със себе си егоист“ носи в гърдите си своя собствен жандарм.“ Ред.



единственият изход за него, но която много зле хармонира с твърде тън­
ките различия по въпроса за правото да се лъже, които той излага 
на друго място в „Книгата“. Впрочем ние вече доказахме на Санчо 

 -  по-нашироко, отколкото заслужава, -  че „когато критикува“, 
той съвсем не „критикува действително“, а „критикува както дойде“ 
и „говори глупости“.

И така отношението на истинския егоист като творец към себе 
си като към творение беше най-напред определено в смисъл, че 
срещу едно определение, в което той се фиксира като творение, на­
пример срещу себе си като мислещ, като дух, той се утвърждаваше 
като другояче определено същество, като плът. По-късно той се 
утвърждаваше вече не като действително другояче определено съще­
ство, а като простата представа за наличието и на друга определе­
ност изобщо, следователно в нашия пример като немислещо съще­
ство, лишено от мисли или безразлично към мисленето; обаче той 
отново отхвърля и тази представа, щом се разкрие нейната безсми
сленост. Виж по-горе за въртенето на спекулативния ток. Следова­
телно творческата дейност се съдържаше тук в рефлексията, че едно 
определение, в дадения случай мисленето, може да бъде също без­
различно за него, т. е. състоеше се в рефлектиране изобщо; в резул­
тат той създава, разбира се, само рефлективни определения, ако из­
общо създава нещо (например представата за противоположността, 
простата същност на която се прикрива с всевъзможни огнедишащи 
арабески).

Що се отнася до съдържанието му като творение, ние видяхме, 
че той никъде не създава това съдържание, тези определени свой­
ства, например своето мислене, своето усърдие и т. н . , а създава 
само рефлективно определение на това съдържание като творение, 
представата, че тези определени свойства са негови творения. Всич­
ките му свойства са му предварително присъщи, а откъде произлизат 
те за него е безразлично. Следователно той не трябва да ги раз­
вива -  например да се учи да танцува, за да стане господар на 
своите крака, или да упражнява мисълта си върху материал, който 
не е даден на всекиго и който не е достъпен за всекиго, за да стане 
собственик на своето мислене; той не трябва да мисли за общест­
вените отношения, от които в действителност зависи доколко инди­
видът може да се развива.

Щирнер всъщност само се избавя от едно свойство посредством 
друго (т. е. избавя се от потискането на другите си свойства от това 
„друго“). Но както вече показахме, в действителност той се избавя 
от него само Доколкото това свойство не само е стигнало до свободно 
развитие и не е останало проста заложба, [но и Доколкото обществе­
ните отношения са му позволили да развие равномерно една



съвкупност от свойства, т. е. благодарение на разделението на труда, и 
доколкото поради това са му позволили предимно да осъществява 
една единствена страст, например страстта да пише книги. Изобщо 
безсмислено е да се предполага, както прави свети Макс, че човек 
може да удовлетвори една страст, откъсната от всички останали, че 
може да я удовлетвори], без да удовлетвори заедно с това себе си, 
целия жив индивид. Ако тази страст взема абстрактен, обособен ха­
рактер, ако тя ми противостои като чужда сила, ако следователно 
задоволяването на индивида се явява като едностранчивото задово­
ляване на една единствена страст -  това съвсем не зависи от съз­
нанието или от „добрата воля“, а най-малко от липсата на рефлек­
сия върху понятието свойство, както си представя свети Макс.

Това зависи не от съзнанието, а от битието; не от мисленето, а от 
живота; това зависи от емпиричното развитие и от проявата на жи­
вота на индивида, които на свой ред зависят от обществените отно­
шения. Ако обстоятелствата, в които живее този индивид, му позво­
ляват само едностранчивото развитие на едно свойство за сметка на 
всички останали, ако те му дават материал и време за развитие само 
на това свойство, този индивид не може да отиде по-далеч от едно­
странчиво, осакатено развитие. Тук няма да помогне никаква мо­
рална проповед. И начинът, по който ще се развива това едно, осо­
бено облагоприятствано свойство, зависи отново, от една страна, 
от материала, предоставян за неговото развитие, а от друга -  от 
степента и характера на потиснатостта на останалите свойства. 
Именно затова, защото мисленето например е мислене на даден 
определен индивид, то си остава негово мислене, определено от не­
говата индивидуалност и от отношенията, в рамките на които той жи­
вее; следователно мислещият индивид съвсем няма нужда да прибяг­
ва до продължителна рефлексия над мисленето като такова, за да обя­
ви своето мислене за свое собствено мислене, за своя собственост -  то 
от самото начало е негово собствено, своеобразно определено ми­
слене и тъкмо това негово своеобразие [се оказа у свети Санчо „про­
тивоположност“ на това свойство, своеобразие, което съществува 
само „в себе си"] . У един индивид например, чийто живот обхваща 
обширен кръг от разнообразни дейности и различни видове прак­
тически отношения към света и е следователно многостранен жи­
вот -  у такъв индивид мисленето има същия характер на универ­
салност, както и всяка друга проява на неговия живот. Затова то 
нито се фиксира като абстрактно мислене, нито се нуждае от слож­
ните фокуси на рефлексията, когато индивидът преминава от мис­
ленето към някаква друга жизнена проява. То от самото начало е 
момент в цялостния живот на индивида -  момент, който според 
нуждата ту изчезва, ту се възпроизвежда.



Иначе стои работата у един ограничен берлински даскал или 
писател, чиято дейност се свежда до тежка работа, от една страна, и 
до наслада от мисълта -  от друга, чийто свят се простира от Моабит 
до Кьопеник и е здраво закован зад Хамбургската врата86, чиито 
отношения към този свят са сведени до минимум от неговото жалко 
положение в живота. У подобен индивид, ако той изпитва потребност 
да мисли, мисленето неизбежно става също така абстрактно, както 
и самият индивид и неговият живот, и противостои на него, неспособ­
ния за всяка съпротива, като неизменна сила, дейността на която 
дава възможност на индивида да се спаси за миг от своя „лош 
свят“, дава му възможност за минутна наслада. У подобен индивид 
малкото останали влечения, възникващи не толкова от общуването с 
външния свят, колкото от устройството на човешкото тяло, се про­
явяват само чрез рикошет, т. е. придобиват в рамките на своето огра­
ничено развитие същия едностранчив и груб характер, както и него­
вото мислене, явяват се само през големи промеждутъци от време и 
под натиска на безмерно разрасналото се преобладаващо влечение 
(подкрепени от непосредствени физически причини, [например от 
спазми в стомаха) и се проявяват бурно и насилствено, изтласквай­
ки грубо обикновеното, естествено влечение, което довежда до по-на­
татъшно засилване на тяхната власт над мисленето. От само себе си 
се разбира, че даскалската мисъл рефлектира и умува над този ем­
пиричен факт по даскалски начин. Но простото заявление, че Щир
нер изобщо „създава“ своите свойства, не обяснява дори тяхното раз­
витие в определена посока]; Доколко тези свойства се развиват в уни­
версален или в местен мащаб, доколко те се издигат над местната 
ограниченост или остават в плен на нея, това зависи не от Щирнер, а 
от развитието на световните сношения и от участието, което той и 
местността, в която той живее, вземат в тях. При благоприятни 
обстоятелства на отделни лица позволява да се избавят от своята 
местна ограниченост съвсем не това, че индивидите в своята рефлек­
сия си въобразяват, че са унищожили или се готвят да унищожат 
местната си ограниченост, а фактът, че в своята емпирична действи­
телност и по силата на емпиричните потребности те са стигнали до 
установяване на световни сношения*18.

Единственото, което постига нашият светия с помощта на своето 
мъчително рефлектиране над свойствата и страстите си, е, че с това

*18 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Свети Макс признава в един по- 
късен, светски пасаж, че Аз получава от света (Фихтевски) „тласък“. Че кому­
нистите възнамеряват да вземат под свой контрол този „тласък“, който (ако не 
се ограничим с празна фраза) става наистина крайно сложен и многообразно 
определен „тласък“ -  това, разбира се, за свети Макс е твърде дръзка мисъл, 
за да може да се спре на нея.“ Ред.



непрестанно заяждане и разправия с тях той отравя насладата си 
от тях и от тяхното задоволяване.

Свети Макс твори, както вече казахме, само себе си като тво­
рение, т. е. ограничава се с това, да се подвежда под тази категория 
творение. [Неговата дейност като творец се състои в това, да раз­
глежда себе си като творение, при което дори не ое грижи отново да 
унищожи като свой собствен продукт това раздвоение на себе си 
като творец и като творение. Раздвоението на „свързано със същно­
стта“ и „несвързано със същността“ става у него перманентен жиз­
нен процес, става следователно празна привидност, т. е. неговият 
собствен живот съществува само в „чистата“ рефлексия, той не е 
дори действително битие; тъй като това последното се намира всеки 
миг вън от него и от неговата рефлексия, той напразно се старае да 
представи последната като свързана със същността.

„Но тъй като този враг“ (т. е. истинският егоист като творение)] „поражда 
себе си в своето поражение, тъй като съзнанието, фиксирайки се върху него, не 
се освобождава от него, а постоянно се спира върху него и постоянно се вижда 
опетнено, и тъй като това съдържание на неговия стремеж е заедно с това най- 
низкото, ние намираме само една ограничена от себе си и от своите дребни 
дела“ (т. е. от бездейност), „умуваща и толкова нещастна, колкото и жалка лич­
ност“ (Хегел).

Това, което казахме досега за раздвояването на Санчо на тво­
рец и творение, той сам го изразява най-после в логическа форма: 
творецът и творението се превръщат в предполагащо Аз и предпо­
ложено Аз, resp*19. (Доколкото това предполагане [на своето Аз] е 
полагане) в полагащо Аз и положено Аз:

„Аз от Своя страна изхождам от едно предположение, Доколкото предпола­
гам себе си; но Моето предположение не се стреми към своето съвършенство" 
(по-скоро свети Макс се стреми към неговото унищожение), „а ми служи само 
като предмет за наслада и поглъщане“ (завидна наслада!). „Аз се храня само 
с Моето предположение и съществувам само дотолкова, Доколкото го поглъ­
щам. Но затова“ (голямо „затова“!) „посоченото предположение съвсем не е 
предположение; защото тъй като" (голямо „защото тъй като“!) „Аз съм Един­
ственият“ (чети: истинският, съгласният със себе си егоист), „то Аз нищо не 
зная за двойствеността на предполагащото и предположеното Аз (на „несъ­
вършеното“ и „съвършеното“ Аз или Човек)“ -  чети: съвършенството на моето 
Аз се състои само в това, да знам всеки миг себе си като несъвършено Аз, като 
творение, -  „но“ (най-голямо "но“!) „това, че Аз поглъщам Себе си, означава 
само, че Аз съм“. (Чети: обстоятелството, че Аз съм, означава тук само, че във 
въображението си Аз поглъщам присъщата ми категория на предположеното). 
„Аз не предполагам Себе си, защото всеки миг Аз изобщо тепърва полагам или 
творя Себе си“ (т. е. полагам и творя като предположено, положено или сътво­
рено), „и съм Аз само затова, защото Аз не съм предположен, а положен“ (чети: 
и съм само затова, защото Аз съм предположен преди моето полагане), „и съм 
положен отново само в момента, когато Аз полагам себе си, т. е. Аз съм творец 
и творение в едно лице".

*19 -  respective -  съответно. Ред.



Щирнер е „положителен мъж“, защото той винаги е  положено 
Аз, а неговото Аз е „също и мъж“ (Виганд, стр. 183). „Затова“ той 
е положителен мъж; защото тъй като“ неговите страсти никога не 
го тласкат към ексцеси, „то“ той е това, което бюргерите наричат по­
ложителен човек, „но“ обстоятелството, че той е положителен човек, 
„означава само“, че той винаги води сметка за собствените ви пре­
връщания и пречупвания.

Това, което досега -  за да говорим този път след Щирнер с ду­
мите на Хегел -  беше само „за нас“, именно че цялата му творческа 
дейност няма никакво друго съдържание освен общи рефлективни 
определения, е „положено“ сега от самия Щирнер. Борбата на свети 
Макс срещу „Същността" постига именно тук своята „крайна цел“, 
Доколкото той отъждествява самия себе си със същността и дори с 
чисто спекулативната същност. [Отношението между творец и тво­
рение се превръща в разкриване на самопредполагането, т. е. Щир­
нер превръща в крайно „безпомощна“ и объркана представа това, 
което Хегел казва в „учението за същността“ за рефлексията. И на­
истина, тъй като свети Макс взема един момент от своята рефлексия, 
а  именно полагащата рефлексия, неговите фантазии стават „отрица­
телни“, Доколкото той -  за да различи себе си като полагащ от себе 
си като положен -  превръща себе си и т. н. в „самопредполагане“, 
а рефлексията -  в мистична противоположност на твореца и тво­
рението]. Мимоходом следва да отбележим, че Хегел разглежда в 
този отдел на „Логиката“ „машинациите“ на „творческото Нищо“, с 
което също се обяснява защо свети Макс още на стр. 8 трябваше „да 
положи“ себе си като това „творческо Нищо“.

Ние сега „ще вмъкнем епизодично“ няколко места от Хегеловото 
разяснение на самопредполагането, за да ги сравним с разясненията 
на свети Макс. Но тъй като Хегел пише не толкова несвързано и 
„както дойде“ като нашия Jacques le bonhomme, ние сме принудени 
да съберем тези места от различни страници на „Логиката“, за да ги 
приведем в съответствие с великата теза на Санчо.

„Същността предполага сама себе си и снемането на тази предпоставка е тя 
самата. Тъй като тя е отблъсване на себе си от самата себе си или безразличие 
към себе си, отрицателно отношение към себе си, тя следователно противополага 
себе си на самата себе си.. . полагането няма предпоставка.. . другото е по­
ложено само от самата същност.. . Следователно рефлексията е само отрица­
телното на самата себе си. Като предпоставяща тя е просто полагаща рефлек­
сия. Тя се състои следователно в това, да бъде тя самата и не тя самата в едно 
единство“ („творец и творение в едно лице“) („Логиката“ на Хегел, II, стр. 5, 
16, 17, 18, 22).

При Щирнеровата „виртуозност в мисленето“ би могло да се 
очаква, че той ще предприеме по-нататъшни изследвания в 



Хегеловата „Логика“. Обаче той благоразумно се е въздържал от това. В 
противен случай той би намерил, че като само „положено“ Аз, като 
творение, т. е. Доколкото има налично битие, той е само привидно Аз, 
а е „същност", творец, само Доколкото не съществува, а само си 
представя себе си. Ние вече видяхме и пак ще видим по-нататък, че 
всичките му свойства, цялата му дейност и цялото му отношение 
към света е чиста привидност, която той си създава, не е нищо друго 
освен „жонгльорство по въжето на обективното“. Неговото Аз вина­
ги си остава нямо, скрито „Аз“, скрито в неговото представяно като 
същност Аз.

Тъй като истинският егоист в неговата творческа дейност е сле­
дователно само перифраза на спекулативната рефлексия или на чи­
стата същност, то „според мита“ „чрез естествено размножаване“ 
се получава това, което се разкри още при разглеждането на „теж­
ките жизнени битки“ на истинския егоист -  а именно, че неговите 
„творения“ се свеждат до най-прости рефлективни определения, 
[като тъждество, различие, равенство, неравенство, противополож­
ност и т. н. -  рефлективни определения, които той се опитва да си 
изясни въз основа на своето „Аз“, „слухът за което е стигнал до 
самия Берлин“. За неговото лишено от предпоставки Аз ние при слу­
чай пак „ще чуем нещо“.] Виж между другото „Единственият“.

Както в Санчовата конструкция на историята по-късното исто­
рическо явление се превръща по метода на Хегел в причина, в тво­
рец на по-ранното явление, така у съгласния със себе си егоист днеш­
ният Щирнер се превръща в творец на вчерашния Щирнер, макар 
че, казано на неговия език, днешният Щирнер е творение на вче­
рашния Щирнер. Рефлексията наистина преобръща всичко това и 
в рефлексията вчерашният Щирнер е творение на днешния Щирнер 
като продукт на рефлексията, като представа, тъй както в рамките 
на рефлексията отношенията на външния свят у Щирнер са творе­
ния на неговата рефлексия.

Стр. 216: „Търсете в „самоотричането“ не свободата, която именно Ви от­
късва от Вас самите, а търсете самите Себе си“ (т. е. търсете самите Себе си 
в самоотричането), „станете егоисти, всеки от Вас да стане всемогъщо Аз!“

След всичко гореизложено ние не трябва да се чудим, ако по- 
късно свети Макс отново се отнася към тази теза като творец и най-непримирим 

 враг и „свежда“ своя възвишен морален постулат: 
„всеки да стане всемогъщо „Аз“, до това, че без друго всеки прави 
това, което може, и може това, което прави, благодарение на което, 
разбира се, е „всемогъщ“ за свети Макс. -  Впрочем, в приведеното 
положение се съдържа в концентриран вид цялата безсмислица на 
съгласния със себе си егоист. Най-напред иде моралната заповед за





търсене, и то за търсене на самия себе си. Това се определя в сми­
съл, че човек трябва да стане нещо, което още не е, а именно егоист, 
а този егоист се определя както „всемогъщо Аз“, в което своеобраз­
ната мощ се е превърнала от действителна мощ в Аз, във всемогъщ

ество, във фантастична представа за мощ. Следователно да тър­
сиш самия себе си значи да станеш нещо друго в сравнение с това,, 
което си, именно да станеш всемогъщ, т. е. да станеш нищо. небива­
лица, фантасмагория.

Сега ние вече се придвижихме толкова напред, че можем да 
разкрием една от най-дълбоките тайни на Единствения и същевре­
менно да разрешим една проблема, която от дълго време държи ци­
вилизования свят в тревожно напрежение.

Кой е Шелига? Така се пита от времето на критическия „Litera­
tur-Zeitung“ (виж „Светото семейство“ и т. н.) всеки, който е следил 
развитието на немската философия. Кой е Шелига? Всички питат, 
всички наострят уши при варварския звън на това име -  но ника­
къв отговор.

Кой е Шелига? Свети Макс ни дава ключа на тази „тайна на 
всички тайни“.

Шелига е Щирнер като творение; Щирнер е Шелига като тво­
рец. Щирнер е фигуриращото в „Книгата“ „Аз“, Шелига е фигури­
ращото в нея „Ти“. Затова Щирнер като творец се отнася към свое­
то творение -  Шелига, като към свой „най-непримирим враг“. Щом 
Шелига желае да придобие самостоятелност по отношение на Щир­
нер -  злополучен опит за това той направи в „Norddeutsche Blät­
ter“ ,  -  свети Макс го „взема“ обратно „в себе си“; такъв експери­
мент, насочен срещу опита на Шелига, е  направен на стр. 176- 179 
от „Апологетичния коментар“ у Виганд. Борбата на твореца срещу 
творението, на Щирнер срещу Шелига, е обаче само привидна 
борба: [тук Шелига привежда срещу своя творец фрази, които при­
надлежат на самия творец -  например твърдението, „че тялото 
като такова, тялото само по себе си е липсата на мисли“ (Виганд, 
стр. 148). Свети Макс мислеше при това, както видяхме, само за чи­
стата плът, за тялото преди неговото образуване и определи по този 
случай тялото като „другото на мисълта“, като немисъл и немис
лене], т. е. като липса на мисли; а по-нататък на едно място той 
дори направо казва, че само липсата на мисли (както преди само 
плътта -  и двете понятия следователно се отъждествяват) го спа­
сявала от мислите (стр. 196). -  Още по-ярко доказателство за тази 
тайнствена връзка ние намираме у Виганд. Ние вече видяхме на 
стр. 7 от „Книгата“, че „Аз“, т. е. Щирнер, е „Единственият“. На



стр. 153 от „Коментара“ той се обръща към своето „Ти“: „Ти". . .  
си „съдържанието на фразата", т. е. съдържанието на „Единстве­
ния“, и на същата страница се казва: „че самият той, Шелига, е 
съдържанието на фразата -  той изпуска изпредвид“. „Единстве­
ният“ е фразата, както буквално казва свети Макс. Като „Аз", т. е. 
взет като творец, той е собственикът на фразата; това е свети Макс. 
Като „Ти", т. е. взет като творение, той е съдържанието на фразата; 
това е Шелига, както току-що ни бе съобщено. Шелига като творе­
ние се явява като самоотвержен егоист, като съвършено народен 
Дон Кихот; Щирнер като творец се явява като егоист в обикнове­
ния смисъл, като свети Санчо Панса.

Тук следователно се проявява другата страна на противополож­
ността между творец и творение, където всяка от двете страни съ­
държа своята противоположност в самата себе си. Санчо Панса -  
Щирнер, егоистът в обикновения смисъл, побеждава тук Дон Ки­
хот -  Шелига, самоотвержения и илюзорен егоист, побеждава го 
именно като Дон Кихот със своята вяра в световното господство на 
Светото. [Какво беше изобщо Щирнеровият егоист в обикновения 
смисъл, ако не Санчо Панса, неговият самоотвержен егоист -  ако 
не Дон Кихот, тяхното взаимоотношение в досегашната му форма -  
а ко не отношението на Санчо Панса -  Щирнер към Дон Кихот -  
Шелига? Сега като Санчо Панса Щирнер принадлежи на себе си 
като Санчо само за да увери Шелига като Дон Кихот, че го пре­
възхожда в донкихотството, и съобразно с тази роля, като предпо­
ставено всеобщо донкихотство, не предприема нищо срещу донки­
хотството на своя бивш господар ( д о н к и х о т с т в о , на което той се 
кланя с цялата преданост на слугата)], проявявайки при това опи­
саното вече от Сервантес лукавство. По своето действително съдър­
жание той е следователно защитник на практичния дребен буржоа, 
но се опълчва срещу съответстващ ото на дребния буржоа съз­
нание. което в последна сметка се свежда до идеализиращата пред­
става на дребния буржоа за недостижимата за него буржоазия.

И така, Дон Кихот е постъпил сега в лицето на Шелига на служ­
ба при бившия си оръженосец.

До каква степен е запазил още старите си привички в своето 
ново „превръщане“ Санчо показва на всяка страница. „Поглъща­
нето“ и „изяждането“ все още съставляват едно от главните му ка­
чества, „естествената боязън“ все още го владее до такава степен, 
че за него както пруският крал, така и княз Хенрих LXXII се превръ­
щат в „китайски император“ или в „султан“ и той се решава да го­
вори само за „г. . . *20 камари“; той все още сипе около себе си

*20 - германските. Ред.



поговорки и сентенции от своята раница, все още се бои от „призраци“ 
и дори твърди, че само те са страшни; единствената разлика е, че 
докато Санчо още не беше светия, го мамеха селяните в кръчмата, 
а като светия сега той непрестанно мами самия себе си.

Но да се върнем на Шелига. Кой не е открил отдавна пръста на 
Шелига във всички „фрази“, които свети Санчо слагаше в устата на 
своето „Ти“? Но не само във фразите на това „Ти“, а и във фразите, 
з които Шелига се явява като творец, т. е. като Щирнер, винаги 
може да се открият следите на Шелига. Тъй като обаче Шелига е 
творение, в „Светото семейство“ той можеше да фигурира само като 
„тайна". Разкриването на тази тайна можеше да бъде дело само 
на Щирнер като творец. Ние наистина предчувствахме, че тук 
в основата лежи някакво велико, свещено приключение. И не се из­
лъгахме. Единственото приключение е наистина нечувано и неби­
вало, то надминава дори приключението с вятърните мелници в два­
десетата глава на Сервантес.

3. Откровението на Йоан Богослов, или 
„Логиката на новата мъдрост“

В началото беше словото, лотосът. В него беше животът, и жи­
вотът беше светлината на хората. И светлината овети в мрака, и 
мракът не я обхвана. Това беше истинската светлина, тя беше в 
света, и светът не я позна. Той дойде в своята собственост и своите 
не го приеха. А на онези, които го приеха, [на вярващите в името 
на Единствения, той даде власт да бъдат собственици. Но кой е ви­
дял някога Единствения?

Да разгледаме сега тази „светлина на света“ в „Логиката на 
новата мъдрост“, защото свети Санчо не се успокоява от предишните 
унищожения.

Когато става дума за нашия „единствен“ автор, от само себе 
си се разбира, че основата на неговата гениалност се състои от бле­
стяща редица лични предимства, които съставляват неговата особе­
на виртуозност в мисленето. Тъй като] всички тези предимства са ве­
че подробно показани по-горе, тук ще бъде достатъчно да дадем 
кратък списък на най-главните от тях: немарливост в мисленето -  
обърканост -  несвързаност -  нескривана безпомощност -  безкрай­
ни повторения -  постоянно противоречие със самия себе си -  не­
сравними сравнения -  опити да се изплаши читателят -  система­
тично изнудване на чужди мисли посредством лостовете „Ти“, „То“, 
„Хората“ и т. н. и груба злоупотреба със съюзите „Защото“,



„За­това“, „Ето защо“, „Тъй като“, „Следователно“, „Но“ и т. н. -  не­
вежество -  трудноразбираеми уверения -  възвишено безгрижие 
-  революционни фрази и безметежни мисли -  заекване -  надута 
пошлост и кокетиране с евтина неблагопристойност -  издигане раз
силния Нанте87 в абсолютно понятие -  зависимост от Хегеловите 
традиции и от баналните берлински фрази -  с една дума, съвърше­
на фабрикация на рядка просяшка чорба (на цели 491 страници), 
приготвена по всички правила на Рамфорд.

В тази просяшка чорба плуват като кокали цяла редица прехо­
ди, няколко образци от които ние ще приведем тук за развлечение 
на обикновено толкова отегчената германска публика:

„Ние бихме ли могли. . .  но нали. . .  понякога разделят. . .  Но може...  
За действителността на. . .  е необходимо особено това, за което често. . .  се спо­
менава. . .  и то се нарича. . . Сега, ще кажем в заключение, може би е ясно...  
между това. . .  тук може между другото да се помисли. . .  ако не. . . или ако 
например не беше. .. това води по-нататък. .. към това, че. . .  не е трудно...  
От известна гледна точка се разсъждава приблизително така. .. напр. и т. н. и 
т. и. и „така си остава“ във всевъзможни „превръщания“.

Ние можем още тук да отбележим [един логически трик, за кой­
то не може да се реши дали дължи своето съществуване на прех
валената порядъчност на Санчо или на безредието на неговите мис­
ли. Този трик се състои в това -  от някаква представа или поня­
тие, което има цяла редица напълно установени страни, да се вземе 
една страна като една и единствена, да се постави тя на мястото на 
понятието като негова единствена определеност и след това да се 
изтъква срещу нея всяка друга страна под ново название като нещо 
оригинално. Така стои работата, както ще видим по-долу, с поня­
тията свобода и особеност].

Между категориите, които дължат произхода си не толкова на 
личността на Санчо, колкото на всеобщата притесненост, в която се 
намират сега германските теоретици, първо място заема нищожно­
то различие, завършекът на нищожността. Тъй като нашият светия 
през цялото време се занимава с „най-мъчителни“ противоположно­
сти като единично и всеобщо, частен интерес и всеобщ интерес, оби­
кновен егоизъм и самоотверженост и т. н., то в края на краищата се 
стига до най-нищожни взаимни отстъпки и сделки между двете стра­
ни, които отново почиват върху най-тънки различия -  върху раз­
личия, чието съвместно съществуване се изразява с думичката „съ­
що" и които след това отново се отделят едно от друго чрез едно ми­
зерно „доколкото". Такива нищожни различия са например следни­
те: как хората могат да се експлоатират един друг, но никой да не 
прави това за сметка на другия; доколко нещо може да ми бъде 
свойствено или внушено, конструкцията на една човешка и на една



единствена работа, които съществуват една до друга; необходимото 
за човешкия живот и необходимото за единствения живот; това, кое­
то принадлежи на личността в нейния чист вид, и това, което по съ­
щество е случайно, за различаването на което свети Макс от своя 
гледна точка няма какъвто и да било критерий; това, което се от­
нася до дрипите, и това, което се отнася до кожата на индивида; 
това, от което той всецяло се избавя с помощта на отрицанието, и 
това, което си присвоява; принася ли той в жертва само своята сво­
бода или само своята особеност, при което в последния случай той 
също ж е р т в а ,  но само дотолкова, доколкото собствено нищо не 
ж е р т в а ;  общуването с другите като окови и като лично отношение. 
Едни от тези различия са абсолютно нищожни, други губят поне у 
Санчо всякакъв смисъл и съдържание. За връх на тези нищожни раз­
личия може да се смята различието между сътворението на света 
от индивида и тласъка, който той получава от света. Ако например 
той е вникнал тук по-дълбоко в този тласък, в целия обем и разно­
образие на въздействията, които този тласък оказа върху него, [той в 
края на краищата би открил противоречието, че също така сляпо 
зависи от света, както и егоистично-идеологически го твори (Виж: 
„Моето самонаслаждение“.) Той не би поставял тогава едно до дру­
го своите „също така" и „дотолкова“ или „човешката“ и „единстве­
ната“ работа, у него едното не би влизало в схватка с другото, ед­
ното не би нападало другото от тил, и той не би трябвало да под­
ставя вместо самия себе си „съгласния със самия себе си егоист“; а 
ние знаем, че този последният нямаше защо да се подставя], защото 
той от самото начало е изходна точка.

Тази нищожност на различията преминава през цялата „Кни­
га“, тя е главният лост и за останалите логически трикове и се раз­
крива особено ясно в една толкова самодоволна, колкото и смешно 
евтина морална казуистика. Така, пояснява ни се с примери в кои 
случаи истинският егоист има право и в кои няма право да лъже; 
доколко измамването на чуждо доверие е „презряно“ и доколко не; 
доколко император Сигизмунд и френският крал Франциск [са има­
ли право да нарушат клетвата си и доколко това тяхно поведение е 
било „позорно“ -  и други подобни тънки исторически илюстрации. 
В противоположност на тези уморителни различия и казуистични 
въпросчета особено релефно изпъква безразличието на нашия Сан­
чо, за когото всичко е еднакво и който отхвърля всички действител­
ни, практически и мисловни различия. Изобщо ние можем още сега 
да отбележим, че неговото умение да различава далеч не може да 
се сравнява с умението му да не различава, да прави всички котки 
сиви в здрача на Светото и да свежда всичко до всичко -  изкуство, 
което достига своя адекватен израз в приложението.



Прегърни своето „магаре“, Санчо, тук ти отново го намери! То 
скача весело насреща ти, забравило ритниците, с които ти го гоща­
ваше, и те поздравява със звънкия си глас. Коленичи пред него, пре­
гърни шията му и изпълни призванието си, което ти е предначертано 
от Сервантес в XXX глава.

Приложението е магарето на нашия Санчо, неговият логически 
и исторически локомотив, доведената до своя най-кратък и най- 
прост израз движеща сила на „Книгата“. За превръщане на една 
представа в друга или за доказване тъждеството на две съвсем раз­
нородни неща се търсят няколко междинни звена, които отчасти по 
смисъл, отчасти по етимологичен състав и отчасти просто по своето 
звучене са пригодни за установяване на мнима връзка между две­
те основни представи. Тези звена се прибавят след това във форма­
та на приложение към първата представа -  и то така, че човек се 
отдалечава все повече от изходната точка и все повече се прибли­
жава към желаното място. Когато веригата от приложения е готова 
дотолкова, че може без опасност да бъде затворена, тогава заклю­
чителната представа с помощта на тире също се прибавя като при­
ложение и фокусът е направен. Това е извънредно препоръчителен 
начин за контрабандиране на мисли, който е толкова по-ефикасен, 
колкото повече служи за лост на главните разсъждения. Когато то­
зи фокус е направен успешно няколко пъти, човек може, вървейки 
по стъпките на Санчо, да изхвърли едно след друго отделни междин­
ни звена и да сведе най-после цялата верига от приложения до най- 
необходимите куки.

Приложението може също, както вече видяхме по-горе, да бъде 
преобърнато и да доведе по такъв начин до нови, по-сложни фокуси 
и до по-изумителни резултати. Ние видяхме пак там, че приложе­
нието е логическата форма на безкрайния ред в математиката.

Свети Санчо използува приложението двояко: първо, чисто ло­
гически, при канонизирането на света, където то му служи да пре­
връща всяко светско нещо в „Светото“, и, второ, исторически, при 
разглеждане връзката между различните епохи и при тяхното об­
общаване, при което всяко историческо стъпало се свежда до една 
единствена дума и накрай се получава, че последното звено на ис­
торическия ред не е нито на косъм по-далеч от първото звено, и 
всички епохи от този ред се свеждат в края на краищата до една 
единствена абстрактна категория като напр.: идеализъм, зависимост 
от мислите и т. н. А ако е нужно да се даде на историческия ред от 
приложения привидност на прогрес, това се постига, като заключи­
телната фаза се схваща като завършек на първата епоха от реда, 
а междинните звена -  като възходящи стъпала на развитието, кои­
то водят до последната, завършващата фаза.



Редом с приложението върви синонимиката, която свети Санчо 
експлоатира по всякакъв начин. Ако две думи са свързани етимоло­
гично или са само сходни по своето звучене, на тях се възлага со­
лидарна отговорност една за друга -  а ако една дума има различ­
ни значения, то според нуждата тя се употребява ту в едното от тях, 
ту в другото, при което свети Санчо си дава вид, че говори за един 
и същи предмет в различните му „пречупвания“. Особен дял на си­
нонимиката съставлява още преводът, когато един френски или ла­
тински израз се допълня с немски, който го изразява само наполови­
на, а наред с това има още и съвсем други значения -  когато на­
пример, както видяхме по-горе, думата „respektieren“ се превежда: 
„изпитвам благоговение и страх“ и т. н. Да си спомним също думите 
Staat, Status, Stand, Notstand и т. н. В главата за комунизма ние 
вече имахме случай да се запознаем с многобройни примери на та­
кава употреба на двусмислени изрази. Да разгледаме накратко още 
един пример на етимологична синонимика.

„Думата „Gesellschaft“*21 произлиза от думата „Sal“. Ако една зала (Saal) 
побира много хора, то залата е причината за това, че те се намират в общест­
во. Те се намират в общество и съставляват най-многото салонно общество, во­
дейки разговор с обикновени салонни фрази. А там, където имаме действително 
общуване, последното следва да се смята за независимо от обществото“ (стр. 
286).

Тъй като „думата „Gesellschaft“ произлиза от „Sal“ (което, тук 
трябва да кажем, не е вярно, защото първичните корени на всички 
думи са глаголи), то „Sal“ трябва да е = „Saal“. Но „Sal“ означа­
ва на старогорнонемско наречие постройка; Kisello, Geselle*22, от­
където произлиза Gesellschaft, означава съобитател, така че „Saal“ 
е привлечена тук съвсем произволно. Но това няма значение; „Saal“ 
веднага се превръща в „Salon“, като че ли между старогорнонем
ската „Sal“ и новофренската „salon“ не лежи разстояние приблизи­
телно хиляда години и толкова и толкова мили. Така обществото се 
превърна в салонно общество, в което според немско-еснафската 
представа се извършва общуване само чрез фрази, но няма никакво, 
действително общуване. -  Впрочем, тъй като за свети Макс е важ­
но само да превърне обществото в „Светото“, той щеше да постиг­
не това по много по-къс път, ако малко по-дълбоко изучеше ети
мологията и надникнеше във всеки речник за коренни думи. Как­
ва находка щеше да бъде за него, ако беше открил етимологична­
та връзка между „Gesellschaft“ и „selig“*23; Gesellschaft -  selig -
heilig -  das Heilige*2 4  -  кое може да изглежда по-просто?

*21 -  общество. Ред.
*22 -  съжител. Ред.

*23 -  блажен. Ред.
*2 4  -  общество, блажен, свят, светото. Ред.



Ако етимологичната синонимика на „Щирнер“ е правилна, то 
комунистите търсят истинското графство, графството като светото. 
Както Gesellschaft произлиза от Sal, постройка, така и G raf (готското 
garävjo) произлиза от готското rävo, къща. Sal постройка =  Rävo, 
къща, следователно -  Gesellschaft =  Grafschaft*25. Префиксите и су­
фиксите и в двете думи са еднакви, коренните срички имат еднак­
во значение, следователно светото общество на комунистите е све­
тото графство, графството като Светото -  кое може да изглежда 
по-просто? Свети Санчо е предчувствал това, когато е видял в ко­
мунизма завършека на ленната система, т. е. на системата на граф­
ствата.

Синонимиката служи на нашия светия, от една страна, за пре­
връщане емпиричните отношения в спекулативни, като използува 
една дума, употребявана както в практическия живот, така и във 
философската спекулация в нейното спекулативно значение, нахвър­
ля няколко фрази за това спекулативно значение и след това си дава 
вид, че така е подложил на критика и реалните отношения, които 
също се означават с тази дума. Той постъпва така с думата „спе­
кулация“. На стр. 406 „спекулацията“ от двете страни „се проявява“ 
като една същност, която има „двояко проявление“ -  о, Шелига! 
Той се опълчва срещу философската спекулация и мисли, че с това 
се е справил и с търговската спекулация, за която абсолютно нищо 
не знае. -  От друга страна, същата синонимика служи на него, скри­
тия дребен буржоа, да превръща буржоазните отношения (виж ка­
заното по-горе в главата за „комунизма“ относно връзката на езика 
с буржоазните отношения) в лични, индивидуални отношения, които 
не могат да се засегнат, без да се засегне с това индивидът в него­
вата индивидуалност, „особеност“ и „единственост“. Така Санчо из­
ползува например етимологичната връзка между Geld*26 и Geltung*27, 
Vermögen*2 8  и vermögen*2 9  и т. н.

Синонимиката, съединена с приложението, образува главния 
лост на неговите фокуси, които ние вече разобличавахме безброй 
пъти. За да покажем с пример колко лесно е това изкуство, и ние ще 
направим един фокус á la Санчо.

Wechsel*3 0  като изменение е законът на явлението, казва Хе­
гел. Оттук -  би могъл да продължи „Щирнер“ -  явлението стро­
гост на закона срещу фалшивите менителници; защото стоящият над

*25 -  общество =  графство. Ред.
*26 -  пари. Ред.

*27 -  значение. Ред.
*2 8  -  имущество. Ред.

*2 9  -  съм в състояние. Ред.
*3 0  -  изменение, менителница. Ред.



явлението закон, закона като такъв, светия закон, закона като Све­
тото, Светото -  ето срещу кое се извършва тук грехът и ето кое 
трябва да бъде отмъстено в наказанието. Или иначе: Wechsel в ней­
ната „двояка проява“ като менителница (lettre de change) и като 
изменение (changement) води към Verfall*31 (échéance и décadance). 
Упадъкът като резултат от изменението се наблюдава в историята 
между другото при гибелта на Римската империя, феодализма, на 
Германската империя и господството на Наполеон. „Преходът от“ 
тези големи исторически кризи „към“ търговските кризи в наши дни 
„не е труден“ и с това се обяснява също защо тези търговски кризи 
винаги са обусловени от падежа на менителниците.

Или той би могъл също -  както прави с „имуществото“ и „па­
рите“ -  да оправдае „менителницата“ етимологично и „от известна 
гледна точка да разсъждава приблизително така“: комунистите ис­
кат между другото да премахнат менителницата (lettre de change). 
Но не е ли именно в изменението (changement) най-голямата насла­
да в света? Те се стремят следователно към мъртвото, неподвижното, 
Китай -  това значи: съвършеният китаец е комунист. „Оттук“ ти­
радите на комунистите срещу Wechselbriefe*32 и Wechsler*33. Като 
че ли всяко писмо не е Wechselhneî, констатиращо някакво измене­
ние писмо, и всеки човек не е Wechselnder*3 4 , Wechsler*3 5 .

За да даде вид на голямо разнообразие на простоватия харак­
тер на своята конструкция и на своите логически фокуси, свети Санчо 

 се нуждае от епизод. От време на време той „епизодично“ вмъква 
някое място, което се отнася до друга част на книгата или съвсем е 
могло да бъде изпуснато, и по такъв начин още повече прекъсва и 
без това разкъсаната на много места нишка на тъй нареченото раз­
витие на своите миели. Това се придружава от наивното заявление, 
че „Ние“ „не следваме ничии предписания“, и предизвиква у чи­
тателя след многократни повторения известна нечувствителност към 
всяка, дори към най-голямата несвързаност. Когато чете „Кни­
гата“, човек свиква на всичко и в края на краищата безропотно се 
покорява дори на най-лошото. Впрочем тези епизоди [както и тряб­
ваше да се очаква от свети Санчо, се оказват само мними: това са 
само повторения под други етикети на срещани вече стотици пъти 
фрази.

След като свети Макс се прояви по такъв начин в личните си ка­
чества, а след това в различията, в синонимиката и епизодите се

*31 -  падеж; упадък. Ред.
*32 -  менителнични писма. Ред.

*33 -  сараф. Ред.
*3 4  -  изменящ се. Ред.

*3 5  -  изменчив човек. Ред.



разкри като „привидност" и като „същност", ние стигаме до истинския 
венец и завършек на логиката, „до понятието".

Понятието е „Аз (гледай „Логиката“ на Хегел, 3-а част), ло­
гиката като Аз. Това е чистото отношение на Аз към света, отноше
ние, освободено от всички съществуващи за него реални отношения, 
това е формула за всички уравнения, в които един светия привежда 
светските понятия. По-горе беше вече разкрито] как Санчо с по­
мощта на тази формула напразно „се мъчи“ да си изясни въз основа 
на всевъзможни неща само различните чисто рефлективни определе­
ния като тъждество, противоположност и т. н.

Да започнем веднага от някой определен пример, напр. съотно­
шението между „Аз“ и народ.

Аз не съм народ.
Народ =  Не-Аз.
Аз =  Не-народ.

Следователно Аз съм отрицанието на народа, народът е унищо­
жен в Мене.

Второто уравнение може да бъде изразено и с помощта на след­
ното странично уравнение:

Народното Аз не съществува
или:

Аз-ът на народа е отрицание на моето Аз.
Цялото изкуство следователно се състои 1) в това, че отрица­

нието, което в началото принадлежи към връзката, се присъединява 
най-напред към субекта, а след това към предиката; и 2) че отрица­
нието, думичката „не“, се схваща според нуждата като израз на раз­
личие, отлика, противоположност и пряко унищожение. В настоя­
щия пример тя се схваща като абсолютно унищожение, като пълно 
отрицание; ние ще видим, че в зависимост от това, какво в даден мо­
мент е нужно на свети Макс, думичката „не“ се употребява и в дру­
гите значения. По такъв начин тавтологичното съждение, че Аз не 
съм народът, се превръща в грандиозно ново откритие, че Аз съм 
унищожението на народа.

За приведените по-горе уравнения не беше дори нужно свети 
Санчо да има каквато и да било представа за народа; беше му до­
статъчно да знае, че Аз и народ са „съвсем различни названия за 
съвсем различни неща“; достатъчно беше, че двете думи нямат нито 
една обща буква. За да се развият сега от гледна точка на егоистич­
ната логика по-нататъшни спекулации за народа, достатъчно е към 
народ и към „Аз“ да се прибави отвън, от всекидневния опит, едно 
което и да било тривиално определение -  и материалът за новите 
уравнения е готов. Заедно с това се създава привидността, че



различните определения се критикуват по различен начин. По този на­
чин и се създават сега спекулации за свобода, щастие и богатство:

Основни уравнения: народ =  Не-Аз.
Уравнение № 1: Народна свобода =  He-Моя свобода.

Народна свобода =  Моя не-свобода.
Народна свобода =  Моя несвобода.

(Това може да се преобърне и тогава ще се получи великото по­
ложение: Моята несвобода =  робство, е свободата на народа.)

Уравнение № 2: Народно щастие =  Не-Мое щастие.
Народно щастие =  Мое не-щастие.
Народно щастие =  Мое нещастие.

(Преобърнато уравнение: Моето нещастие, моята мизерия е ща­
стието на народа.)

Уравнение № 3: Народно богатство =  Не-Мое богатство.
Народно богатство =  Мое не-богатство.
Народно богатство =  Моя бедност.

(Преобърнато уравнение: Моята бедност е богатството на на­
рода). Това може да продължи ab libitum*36 и да се разпростре и вър­
ху други определения.

За съставянето на подобни уравнения се изисква -  освен най- 
общо знание на ония представи, които Щирнер може да съедини в 
едно съчетание с думата „народ“ -  още само едно: нужно е да се 
знае кой положителен израз подхожда за получения в отрицателна 
форма резултат -  например „бедност“ -  за „не-богатство“ и т. н., 
т. е.: толкова знание на езика, колкото се придобива в обикновения 
живот, е напълно достатъчно, за да се стигне по този начин до най- 
поразителни открития.

Цялото изкуство се състоеше тук следователно в това, че Не- 
Моето богатство, Не-Моето щастие, He-Моята свобода се превръщат 
в Мое не-богатство, Мое не-щастие, Моя не-свобода. „Не“-то, което 
в първото уравнение е всеобщото отрицание и което може да изра­
зява всички възможни форми на различие -  то може например да 
съдържа просто мисълта, че това е Наше общо, а не изключително 
Мое богатство -  [се превръща във второто уравнение в отрицание 
на Моето богатство, на Моето щастие и т. н. и Ми приписва не-ща
стие, нещастие, робство. Ако ми се отрича определено богатство, 
например богатство на народа, а съвсем не богатството изобщо, 
според Санчо това значи, че на Мене трябва да ми бъде приписана 
бедност. А това се постига, като Моята не-свобода също се изразя­
ва в положителна форма и така се превръща в Моя „Несвобода“. 
Но нали моята не-свобода може освен това да означава и стотици

*36 - както обичате, колкото обичате. Ред.



други неща -  например моя „несвобода“, моя не-свобода от моето 
тяло и т. н.].

Ние изхождахме току-що от второто уравнение: Народ =  Не-Аз. 
Но ние бихме могли да вземем за изходна точка и третото уравне­
ние: Аз =  Не-народ, и тогава например по същия начин при бо­
гатството би се оказало в края на краищата, че „Моето богатство е 
бедност на народа“. Но в този случай свети Санчо би процедирал 
иначе, той би унищожил изобщо имуществените отношения на на­
рода и самия народ и би стигнал след това до следния извод: Моето 
богатство е унищожение не само на народното богатство, но и на са­
мия народ. Тук проличава колко произволно е процедирал свети 
Санчо именно когато е превърнал не-богатството в бедност. Нашият 
светия прилага тези различни методи безразборно и употребява 
отрицанието ту в едното, ту в другото значение. До каква бъркотия 
довежда това, „вижда изведнъж “ дори „този, който не е чел кни­
гата на Щирнер“ (Виганд, стр. 191).

Също така „оперира“ „Аз“ срещу държавата.
Аз не съм държава.
Държава =  Не-Аз.
Аз =  „Не“ на държавата.
Нищото на държавата =  Аз.

Или с други думи: Аз съм „творческото Нищо“, в което държа­
вата е изчезнала.

Тази проста мелодия може да се изпее на всяка тема.
Великата теза, която лежи в основата на всички тези уравнения, 

гласи: Аз не съм Не-Аз. На това Не-Аз се дават различни назва­
ния, които могат да бъдат, от една страна, чисто логически като на­
пример битие в себе си, инобитие, а от друга -  названия на кон­
кретни представи, каквито са народ, държава и т. н. С това може да 
бъде създадена привидност на развитие на мисълта, като се изхожда 
от тези названия и с помощта на уравнения или на редица прило­
жения те постепенно бъдат сведени отново до Не-Аз, което е по­
ложено в тяхната основа от самото начало. Тъй като въведените по 
този начин реални отношения фигурират само като различни моди­
фикации на Не-Аз -  и при това различни само по название, -  то за 
самите тези реални отношения може да не се каже нито дума. Това 
е толкова по-комично, [защото реалните отношения са отношения на 
самите индивиди и този, който ги обявява за отношения на Не-Аз], 
доказва само, че нищо не знае за тях. Подобен маниер толкова опро­
стява въпроса, че дори „огромното болшинство, състоящо се от огра­
ничени по природа глави“, може да научи този фокус най-много за 
десет минути. Това ни дава същевременно критерий за „единстве
ността“ на свети Санчо.



Свети Санчо определя по-нататък He-Аз, противостоящо на Аз, 
в смисъл че то е чуждото на Аз, че то е Чуждото. Отношението на 
He-Аз към Аз е „затова“ отношение на отчуждаване. Ние току-що 
дадохме логическата формула за това, как свети Санчо представя 
всеки обект или всяко отношение като чуждото на Аз, като отчуж­
даване на Аз; от друга страна, свети Санчо може, както ще ви­
дим, да представи всеки обект или отношение като сътворено от 
моето Аз и принадлежащо нему. Оставяйки засега настрана про­
извола, с който той представя -  или не представя -  всяко отноше­
ние като отношение на отчуждаване (защото приведените по-горе 
уравнения са приложими решително към всичко), ние виждаме вече 
тук, [че у него работата се свежда само до това -  всички действи­
телни отношения, а също и действителните индивиди да бъдат обя­
вени предварително за отчуждени (ако се ползуваме засега още от 
този философски израз), за да ги сведем до съвсем абстрактната 
фраза за отчуждаването. Следователно вместо задачата да се из­
образят действителните индивиди в действителното им отчуждение и 
в емпирическите условия на това отчуждение, ние виждаме тук същия 
маниер: на мястото на развитието на всички чисто емпирически отно­
шения да се поставя празната мисъл за отчуждаването, за Чуждото, 
за Светото. Вмъкването на категорията отчуждение] (която е пак 
рефлективно определение, което може да бъде схванато като про­
тивоположност, различие, не-тъждество и т. н.) намира послед­
ния си и висш израз в това, че „Чуждото“ отново се превръща в „Све­
тото“, отчуждението -  в отношението на Аз към всеки предмет като 
към Светото. Ние предпочитаме да изясним прилагания тук логи­
чески процес въз основа на отношението на свети Санчо към Све­
тото, защото това е преобладаващата формула, и мимоходом ще от­
бележим, че „Чуждото“ се схваща също като „Съществуващото“ 
(per арров.),като това, което съществува без Мене, като независимо 
от Мене съществуващото (per appos.), като това, което притежава 
самостоятелност благодарение на Моята несамостоятелност, така че 
свети Санчо може да изобрази всичко, което съществува независимо 
от него, например Блоксберг88 като Светото.

Тъй като Светото е нещо чуждо, всичко чуждо се превръща в 
Светото; тъй като всичко Свето е вериги, окови, всички вериги, всич­
ки окови се превръщат в Светото. С това свети Санчо е постигнал 
вече всичко чуждо да става за него само привидност, само представа, 
от която той се освобождава просто, като протестира срещу нея и 
заявява, че няма представа. Тук имаме същото, което видяхме при 
несъгласния със себе си егоист: хората трябва да изменят само свое
то съзнание, за да направят всичко на света ali right*37.

*37 -  добре. Ред.



Цялото наше изложение показа как свети Санчо критикува 
всички действителни отношения, като ги обявява за „Светото“, и се 
бори против тях, като води борба против своята света представа за 
тях. Този прост фокус -  да превръща всичко в Светото -  му се 
удава, както вече подробно обяснихме по-горе, защото Jacques le 
bonhomme прие на вяра илюзиите на философията, взе идеологич
ния, спекулативния израз на действителността, откъснат от неговата 
емпирична база, за самата действителност [също както взе и илю­
зиите на дребните буржоа относно буржоазията за „светата същ­
ност на буржоазията] и затова можа да си въобрази, че има работа 
само с мисли и представи. Също така лесно и хората се превърнаха 
у Него в „свети“; след като техните мисли бяха откъснати от тях са­
мите и от техните емпирични отношения, стана възможно те да се 
обявят за прости вместилища на тези мисли и по този начин напри­
мер от буржоата беше създаден светият либерал.

Положителното отношение [на вярващия в последна сметка 
Санчо към Светото (това отношение се нарича у него почит) фигу­
рира също под названието „любов“. „Любовта“ означава призна­
телно отношение към „Човека“,] към Светото, идеала, към висше
то същество, или съответстващ ото човешко, свето, идеално, съще­
ствено отношение. Това, което иначе се изразява като налично би­
тие на Светото, като например държава, затвор, мъчения, полиция, 
житие-битие и т. н ., може също да се схваща от Санчо като „друг 
пример“ на „любовта“. Тази нова номенклатура му дава възмож­
ност да пише нови глави за това, което той вече е отхвърлил под 
фирмата на светото и почитта. Това е старата история за козите 
на пастирката Торалба, само че в нейния свет образ. И както няко­
га с тази история той водеше за носа своя господар, така сега води 
за носа самия себе си и публиката през цялата книга, без обаче да 
може да я прекъсне така остроумно, както правеше в ония мина­
ли времена, когато беше още прост оръженосец. Изобщо от момен­
та на своето канонизиране Санчо е изгубил цялото си природно ост­
роумие.

Първото затруднение възниква, както изглежда, от това, че това 
Свето е много различно по своето съдържание, така че и при кри­
тиката на една определена светиня би трябвало да се отхвърли све­
тостта и да се критикува самото определено съдържание. Свети 
Санчо заобикаля тази подводна скала, като привежда всичко опре­
делено само като „пример“ на Светото -  така както в Хегеловата 
"Логика“ е безразлично дали за пояснение на „битието за себе си“ 
се привежда атомът или личността, а като пример за притегляне­
то -  слънчевата система, магнетизмът или половата любов. Следо­
вателно, ако „Книгата“ гъмжи от п р и м ер и  това съвсем не е



случайно, а се корени в най-дълбоката същност на прилагания в нея 
метод на развитие на мислите. Това е „единствената“ възможност 
за свети Санчо да създаде привидност на съдържание -  първо­
образът на това се среща още у Сервантес, у когото Санчо през ця­
лото време също говори с примери. Затова Санчо може да каже: 
„Друг пример на Светото“ (незаинтересоваността) „е трудът“. Той 
би могъл да продължи: друг пример е държавата, друг -  семей­
ството, друг -  поземлената рента, друг -  св. Яков (Saint-Jacques, 
le bonhomme*38), друг -  света Урсула с нейните единадесет хиляди 
девици. Всички тези неща имат наистина в неговата представа тази 
обща черта, че въплътяват в себе си „Светото“. Но те заедно с това 
са съвсем различни неща и именно това съставлява тяхната опре­
деленост. [Доколкото за тях се говори в тяхната определеност, го­
вори се само дотолкова, Доколкото те не са „Светото“.

Трудът не е поземлена рента, а поземлената рента не е  държа­
ва, значи -  нужно е  да се определи що е държава, поземлена рента, 
труд независимо от тяхната въображаема светост и свети Макс 
прави това по следния начин: той си дава вид, че говори за дър­
жавата, труда и т. н., но след това обявява „държавата изобщо“ за 
действителност на някоя идея -  все едно дали това ще бъде лю­
бовта, битието един за друг, съществуващото, или властта над от­
делни лица -  и  с помощта на едно тире -  на „Светото“, което той 
е можел да каже от самото начало. Или за труда се казва, че той 
се смята за жизнена задача, призвание, предназначение -  за „Све­
тото“] . Т. е. държавата и трудът се подвеждат под един вече пред­
варително изготвен по същия начин особен вид Свето и това осо­
бено Свето се разтваря след това отново във всеобщото „Свето“; 
всичко това може, разбира се, да бъде направено, без да се каже 
каквото и да било за труда и държавата. Една и съща история може 
сега да се предъвква отново при всеки удобен случай, при което 
всичко, което привидно е предмет на критиката, служи на нашия 
Санчо само като предлог, за да обяви абстрактните идеи и превър­
натите в субекти предикати (които не са нищо друго освен асорти
рано Свето и от които винаги се държи достатъчен запас) за това, 
за което те бяха признати още в самото начало, т. е. за Светото. В 
действителност той е свел всичко до изчерпващия, класически израз, 
като е казал за него, че то е „друг пример на Светото“. Определе­
нията, съставени въз основа на това, което е подочул, и отнасящи се 
уж до съдържанието, са съвсем излишни и при разглеждането им 
по-отблизо действително се оказва, че те не дават никакво опреде­
ление, не внасят никакво съдържание и се свеждат до невежествени

*38 - свети Яков, наивникът. Ред.



баналности. Тази евтина „виртуозност в мисленето“, която се спра­
вя с всеки предмет още преди да го познава, може, разбира се, да 
бъде усвоена от всекиго, и дори не за десет минути, както казахме 
по-горе, а само за пет. Свети СанЧо ни заплашва в „Коментара“ с 
„трактати“ за Фойербах, за социализма, за буржоазното общество и 
само Светото знае за какво още не. Тези трактати могат да бъдат 
предварително сведени до техния най-прост израз по следния начин:

Първи трактат: Друг пример на Светото е Фойербах.
Втори трактат: Друг пример на Светото е социализмът.
Трети трактат: Друг пример на Светото е буржоазното обще­

ство.
Четвърти трактат: Друг пример на Светото е „трактатът“, из­

цяло проникнат от щирнеровски дух.
И т. н. in infinitum*39.
Втората подводна скала, о която свети Санчо непременно трябва­

ше да се разбие при известно размишление, е  собственото му твър­
дение, че всеки индивид е съвсем различен от всички останали, е  
единствен. Тъй като всеки индивид е съвсем друг, тъй като той сле­
дователно е другото, то това, което за един индивид е чуждо, свето, 
съвсем не е нужно да бъде -  и дори не може да бъде -  такова за  
друг. И общото име като държава, религия, нравственост и т. н. не 
трябва да ни заблуждава, защото тези имена са само абстракции 
от действителното отношение на отделните индивиди и тези предмети 
вследствие на съвсем различното отношение към тях на единстве­
ните индивиди стават за всеки от последните единствени предмети, 
т. е. съвсем различни предмети, които имат само общо име. Следо­
вателно свети Санчо би могъл в най-добрия случай само да каже: 
държавата, религията и т. н. са за Мене, свети Санчо, Чуждото,. 
Светото. Вместо това те трябва да се превърнат у него в абсолютно 
Светото в Светото за всички индивиди -  как иначе би могъл той 
да изфабрикува своето конструирано Аз, своя съгласен със себе си 
егоист и т. н . , как би могъл изобщо да напише цялата си „Книга“? 
Колко малко се грижи Санчо изобщо за това, да направи всеки 
„Единствен“ мерило за неговата собствена „единственост“, до каква, 
степен прилага той своята собствена „единственост“ като ма­
щаб, като морална норма към всички останали индивиди, като ги 
натиква, както и подобава на истински моралисти, в своето прокрусто
во ложе, това се вижда между другото вече от съждението му за 
забравения от всички, блажена му памет, Клопщок. На Клопщок 
той дава нравственото наставление „да се отнася към религията 
по съвсем особен начин“, и тогава Клопщок би стигнал не до

*39 - до безкрайност. Ред.



особена, собствена религия, какъвто би бил правилният извод (извод, 
който „Щирнер“ сам прави безброй пъти, например когато го­
вори за парите), а до „разлагане и поглъщане на религията“ (стр. 
85), т. е. до всеобщ, а не до собствен, единствен резултат. Като че ли 
Клопщок не е стигнал действително до „разлагане и поглъщане на 
религията“, и то до съвсем особено, единствено разлагане, което 
можеше „да престара“ само този единствен Клопщок -  разлагане, 
чиято единственост Щирнер би могъл да види вече от множеството 
неуспешни подражания. Отношението на Клопщок към религията 
не било „собствено“, макар че то беше напълно своеобразно, и то 
такова, което правеше Клопщок Клопщок. Отношението на Клопщок 
към религията щяло да бъде „собствено“, само ако той се отнасял 
към религията не като Клопщок, а като съвременен германски фи­
лософ.

„Егоистът в обикновения смисъл“, който не е толкова послушен 
като Шелига и по-горе вече правеше всевъзможни възражения, пра­
ви тук следния упрек на нашия светия: тук в действителния свят аз 
се грижа -  и аз знам това много добре, rien pour la gloire*40 -  само 
за моята изгода и за нищо повече. Освен това прави ми удовол­
ствие да мисля и за изгодата на небето, за своето безсмъртие. Тряб­
ва ли аз да пожертвувам тази егоистична представа само заради 
съзнанието на съгласния със себе си егоизъм, което не ми носи нито 
грош? Философите ми казват: това е нечовечно. Какво ме интере­
сува това? Не съм ли аз човек? Не е ли човечно всичко, което правя 
и защото аз го правя, и не ми ли е все едно „под каква рубрика 
подвеждат“ моите действия „другите“? Ти, Санчо, който си наистина 
философ, но банкрутирал философ, и вече заради своята философия 
не можеш да разчиташ на паричен кредит, а заради своя банкрут 
на идеен кредит, Ти ми казваш, че аз не се отнасям към религията 
по особен начин. Ти следователно ми казваш същото, което и дру­
гите философи, само че у Тебе това както обикновено губи всяка­
къв смисъл, тъй като Ти наричаш „особено“, „собствено“ това, кое­
то те наричат „човечно“. Иначе би ли могъл Ти да говориш за друга 
особеност освен за Твоята собствена, и да превръщаш отново соб­
ственото отношение във всеобщо? И аз, ако искаш, се отнасям към 
религията по своему критически. Първо, аз няма да се поколебая 
да я пожертвувам, щом тя намисли да бъде пречка в моята тър­
говия; по-нататък, в моите сделки е полезно за мен да минавам за 
религиозен човек (както за моя пролетарий е  полезно, ако поне на 
небето вкуси баницата, която Аз ям тук); и, най-после, аз превръ­
щам небето в моя собственост. То представлява une propriété ajoutée

*40 - без ни най-малко да се хваля. Ред.



à la propriété*41, макар че още Монтескьо, който беше съвсем друг 
човек в сравнение с Тебе, се опита да ме убеди, че небето било une 
terreur ajoutée à la terreur*42. Както Аз ce отнасям към небето, ни­
кой друг не ce отнася така към него, и по силата на това един­
ствено отношение, в което съм влязъл с него, то е единствен пред­
мет, единствено небе. Ти критикуваш следователно най-много Своя­
та представа за моето небе, а не моето небе. Да не говорим за без­
смъртието! Тук Ти ставаш просто смешен. Аз се отричам от своя 
егоизъм -  твърдиш Ти в угода на философите, -  защото го уве­
ковечавам и обявявам за нищожни и лишени от всякакво значение 
законите на природата и мисленето, щом те искат да натрапят на 
моето съществуване определение, произведено не от самия мене и 
крайно неприятно за мене, а именно -  смъртта. Ти наричаш без­
смъртието „проклета неподвижност“ -  като че ли аз не бих могъл 
да водя постоянно „подвижен“ живот, докато на този или на онзи 
свят работите вървят добре и аз мога да натрупам печалби от други 
неща освен от Твоята „Книга“. А и какво може да бъде „по-неподв
ижно“ от смъртта, която прекратява моето движение против волята 

ми и ме потопява във всеобщото, в природата, в рода, в. . .  Светото? 
А държавата, законът, полицията! Нека те се явяват като чужди 
Сили за някои „Аз“; Аз знам, че те са мои собствени сили. Впро­
чем -  и  с това буржоата този път с благосклонно кимване отново 
обръща гръб на нашия светия -  продължавай да шумиш, ако искаш, 
против религията, небето, бога и тем подобни. Аз знам, че във всич­
ко, което е в мой интерес -  в частната собственост, стойността, це­
ната, парите, покупката и продажбата, -  Ти винаги виждаш „соб­
ственото“.

Ние току-що видяхме колко различни един от друг са отделните 
индивиди. Но всеки индивид отново е различен в самия себе си. 
Така свети Санчо може, рефлектирайки над себе си като притежа­
тел на едно от своите свойства, т. е. разглеждайки, определяйки 
себе си като „Аз“, притежаващо една от тези определености, да 
определи след това предмета на другите свойства и самите тези дру­
ги свойства като Чуждото, Светото, и така поред с всичките си свой­
ства. Така например това, което е предмет за неговата плът, е Све­
тото за неговия дух или това, което е предмет за неговата потреб­
ност от отдих, е Светото за неговата потребност от движение. На 
същия трик е основано и описаното по-горе превръщане на всяко 
дело и безделие в. самоотричане. Впрочем, неговото Аз не е дейст­
вително Аз, а само Аз на посочените по-горе уравнения, същото Аз,

*41 -  собственост, прибавена към собствеността. Ред.
*42 - ужас, прибавен към ужас. Ред.



което във формалната логика в учението за съжденията фигурира 
като Кай.

„Друг пример“, именно един по-общ пример на канонизиране 
на света е превръщането на практическите колизии, т. е. на колизии­
те между индивидите и техните практически условия за живот, в иде­
ални колизии, т. е. в колизии между тези индивиди и представите, 
които те си изработват или втълпяват в главата си. Този фокус е 
също много прост. Както овети Санчо превръщаше преди мислите 
на индивидите в нещо самостоятелно съществуващо, така тук той 
откъсва идеалното отражение на действителните колизии от тези 
колизии и му придава самостоятелно съществуване. Действителни­
те противоречия, в които се намира индивидът, се превръщат в про­
тиворечия на индивида с неговата представа или -  както свети 
Санчо изразява това по-просто -  с представата като такава, със 
Светото. Така той успява да превърне действителната колизия, пър­
вообраза на нейното идеално отражение, в следствие на тази идео­
логическа привидност. Така той стига до резултата, че се касаело 
не за практическото унищожаване на практическата колизия, а са­
мо за отказ от представата за тази колизия —  отказ, към който той 
като истински моралист настойчиво призовава хората.

След като свети Санчо сведе по този начин всички противоречия 
и колизии, в които се намира индивидът, до противоречия и колизии 
на този индивид с една от неговите представи, която е станала не­
зависима от него и го е подчинила, а поради това „лесно се пре­
връща в представата като такава, в светата представа, в Светото, на 
индивида му остава още само едно: да извърши грях срещу светия 
дух, да се абстрахира от тази представа и да обяви Светото за при­
зрак. Това логическо мошеничество, което индивидът извършва над 
самия себе си, изглежда на нашия светия като едно от Най-висшите 
усилия на егоизма. Обаче всеки ще разбере колко лесно е по този 
начин, като се изхожда от егоистична гледна точка, да се обявят 
всички исторически конфликти и движения за второстепенни, без да 
се знае нещо за тях -  за това е нужно само да се вземат няколко 
фрази, които обикновено се употребяват в такива случаи, да се пре­
върнат те по посочения начин в „Светото“, да се изобразят индиви­
дите като подчинени от това Свето и след това да се манифестира 
презрение към „Светото като такова“.

По-нататъшно разклонение на този логически фокус, който е 
при това особено любимият маньовър на нашия светия, е използува­
нето на такива думи като предназначение, призвание, задача и т. н., 
благодарение на което за него става безкрайно лесно да превръща 
в  Светото всичко, което пожелае. И наистина, в призванието, пред­
назначението, задачата и т. н. индивидът се явява в своята



собствена представа като нещо друго в сравнение с това, което е в действи­
телност, като въплъщение на Чуждото, а следователно и на Светото, 
и изтъква срещу своето действително битие своята представа за това, 
което трябва да бъде като Правомерното, Идеалното, Светото. По то­
зи начин свети Санчо може, когато му е нужно, да превърне всичко в 
Светото е помощта на следната редица от „приложения“: да се пред­
назначиш за нещо, т. е. да си избереш някакво предназначение (мо­
жеш да вложиш в тези думи всякакво съдържание), да си избереш 
предназначение като такова, да си избереш свето предназначение, 
да си избереш предназначение като Светото, т. е. Светото като пред­
назначение. Или: да бъдеш предназначен, т. е. да имаш предназначе­
ние, да имаш предназначение като такова, светото предназначение, 
предназначението като Светото, Светото като предназначение, да 
имаш Светото за предназначение, да имаш предназначението на 
Светото.

И сега, разбира се, му остава само ревностно да увещава хора­
та да изберат за свое предназначение липсата на всякакво предна­
значение, за свое призвание -  липсата на всякакво призвание, за 
своя задача -  липсата на всякаква задача, макар че в цялата си 
„Книга“ „до самия“ „Коментар“ той само дава на хората всевъз­
можни предназначения, поставя им задачи и като проповедник в 
пустинята ги призовава към евангелието на истинския егоизъм, за 
който наистина не напразно е казано: всички са призовани, но само 
един -  О'Конел -  е избран.

Ние вече видяхме по-горе как свети Санчо откъсва предста­
вите на индивидите от условията на техния живот, от техните практи­
чески колизии и противоречия, за да ги превърне след това в Свето­
то. Сега тези представи се явяват във формата на предназначение, 
призвание, задача. Призванието има у свети Санчо двояка форма: 
първо, като призвание, което Ми дават другите, примери на което 
вече имахме по-горе, когато се говореше за вестниците, препълнени 
с политика, и за затворите, които нашият светия взе за заведения за 
поправяне на нравите*43. Но освен това призванието се явява и като 
призвание, в което вярва самият индивид. Ако Аз бъде откъснато от 
всичките му емпирични жизнени отношения, от неговата дейност, от 
условията на неговото съществуване, ако то бъде отделено от лежа­
щия в неговата основа свят и от своето собствено тяло, у него не ще 
остане, разбира се, друго призвание и друго предназначение освен

*43 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „За такова призвание, когато ед­
но от жизнените условия на класата се отделя от индивидите, образуващи тази 
класа, и се предявява като всеобщо изискване към всички хора, когато буржоа­
та обявява за призвание на всички хора политиката и нравствеността, без които 
той не може, за това ние вече говорихме подробно по-горе“. Ред.



това -  да представлява Кай на логическите съждения и да помага 
на свети Санчо при съставянето на приведените по-горе уравнения. 
Напротив, в действителния свят, където индивидите имат потребности, 
те вече по силата на това имат призвание и задача, при което в на­
чалото още е безразлично дали те го правят свое призвание и в пред­
ставата. Ясно е впрочем, че индивидите, тъй като те имат съзнание, 
си съставят за това дадено им от тяхното емпирично битие призва­
ние и някаква представа и по този начин дават на нашия свети Сан­
чо възможност да се залови за думата „призвание“ -  т. е. за изра­
за, който получават в представата техните действителни условия за 
живот, -  а самите тези условия за живот да остави вън от зрител­
ното поде. Пролетарият например, призванието на когото, както и 
на всеки друг човек, е да задоволява своите потребности, но който 
не е в състояние да задоволи дори общите за него и всички други 
хора потребности; когото необходимостта да работи четиринадесет 
часа на ден свежда на едно равнище с товарното животно; когото 
конкуренцията принизява до положението на вещ, на търговска сто­
ка; който от своето положение на проста производителна сила, един­
ственото останало за него положение, бива изтласкан от други, по­
мощни производителни сили -  този пролетарий вече по силата на 
това има действителната задача да революционизира съществува­
щите отношения. Той може, разбира се, да си представи това като 
Свое „призвание“, той може също, ако иска да прави пропаганда, да 
изрази това си „призвание“ в смисъл че човешкото призвание на 
пролетария е да прави това или онова, толкова повече че неговото 
положение не му позволява да задоволява дори потребностите, про­
изтичащи от неговата непосредствена човешка природа. Свети Сан­
чо не се интересува от лежащата в основата на тази представа реал­
ност, от практическата цел на този пролетарий -  той здраво се дър­
жи за думата „призвание“ и я обявява за Светото, а пролетария 
обявява за роб на Светото. Това е най-лесният начин да се смяташ 
над всичко това и „да вървиш по-нататък“.

Особено при досегашните отношения, когато винаги господс т
ваше една класа, когато условията за живот на индивида постоян­

но съвпадаха с условията за живот на определена класа, когато сле­
дователно практическата задача на всяка нововъзхождаща класа 
трябваше да изглежда на всеки отделен неин член като всеобща за­
дача и когато всяка класа действително можеше да събори своята 
предшественица, само като освободи индивидите на всички класи от 
отделните окови, които са ги обвързвали досега -  особено при та­
кива обстоятелства беше необходимо задачата на отделните членове 
на една стремяща се към господство класа да се представя като об­
щочовешка задача.



Ако, впрочем, буржоата например доказва на пролетария, че 
неговата, на пролетария, човешка задача е да работи четиринадесет 
часа в денонощието, то пролетарият може с пълно право да отгово­
ри със същия език, че неговата задача е, напротив, да събори целия 
буржоазен строй.

Ние вече неведнъж видяхме как свети Санчо поставя цяла реди­
ца задачи, които до една се разтварят в окончателната, съществува­
ща за всички хора задача на истинския егоизъм. Но дори там, къде­
то той не рефлектира, не съзнава себе си като творец и творение, 
той с помощта на следното нищожно различие си поставя такава 
задача:

Стр. 466: „Ще искаш ли Ти занапред да се занимаваш с мислене, това е 
Твоя работа. Ако Ти искаш да постигнеш в мисленето нещо значително, то“ (за­
почват предявяваните към Тебе условия и предназначения) „ т о .. .  значи всеки, 
който иска да мисли, безспорно има една задача, която той съзнателно или не­
съзнателно си поставя с това; но никой няма задача да мисли“.

Абстрахирайки се от останалото съдържание на това положе­
ние, то е неправилно дори от гледна точка на самия свети Санчо, 
тъй като съгласният със себе си егоист, все едно дали иска или не, без 
съмнение има „задачата“ да мисли. Той трябва да мисли, от една 
страна, за да държи обуздана плътта, която може да бъде укротена 
само с духа, с мисленето, и от друга страна -  за да може да осъ­
ществи своето рефлективно определение като творец и творение. Ето 
защо той поставя и „задачата“ за самопознание на целия свят от 
измамени егоисти -  „задача“, която, разбира се, е неизпълнима без 
мислене.

За да се преведе това положение от формата на нищожно раз­
личие в логическа форма, нужно е преди всичко да се изхвърли ду­
мата „значително“. За всеки човек „значителното“, което той Желае 
да постигне в мисленето, е различно в зависимост от степента на не­
говото образование, от неговите жизнени отношения и от неговата 
цел в дадения момент. Следователно свети Макс не ни дава тук ни­
какъв устойчив критерий за определяне кога започва задачата, коя­
то човек си поставя със своето мислене, колко може да мисли той, 
без да си поставя някаква задача -  той се ограничава с относител­
ния израз „значително“. Но „значително“ за мене е всичко, което ме 
подбужда към мислене, „значително“ е всичко, за което аз мисля. 
Затова вместо думите: „ако Ти искаш да постигнеш в мисленето не­
що значително“, следваше да се каже: „ако Ти изобщо искаш да 
мислиш". Но това зависи съвсем не от Твоето желание или нежела­
ние, защото Ти имаш съзнание и можеш да задоволяваш потребно­
стите си само посредством дейност, при която Ти си принуден да се 
ползуваш също и от своето съзнание. По-нататък, необходимо е да



се отхвърли хипотетичната форма. „Ако Ти искаш да мислиш" -  
така Ти веднага си поставяш „задачата“ да мислиш; свети Санчо 
нямаше защо да възвестява така тържествено това тавтологично 
изречение. Цялото положение беше облечено в тази форма на ни­
щожно различие и тържествена тавтология изобщо само за да се 
скрие следното съдържание: като определен, като действителен Ти 
имаш определение, предназначение, задача -  все едно дали Ти съз­
наваш това или не*44. -  Тази задача произтича от Твоята потребност 
и от нейната връзка със съществуващия свят. Истинската мъдрост на 
Санчо се състои в неговото твърдение, че от Твоята воля зависи да­
ли Ти мислиш, живееш и т. н., дали имаш изобщо някаква опреде­
леност. Иначе, опасява се той, определението би престанало да бъде 
Твое самоопределение. Ако Ти отъждествяваш самия Себе си със 
Своята рефлексия или -  според нуждата -  със Своята воля, то от 
само себе си се разбира, че в тази абстракция не е самоопределение 
всичко, което не е положено от Твоята рефлексия или от Твоята воля, 
следователно например и Твоето дишане, Твоето кръвообръщение, 
мислене, живот и т. н. Но у свети Санчо самоопределението се съ
стои дори не във волята, а както вече видяхме в главата за истин­
ския егоист, в reservatio mentalis*45 за безразличие към всяка опре­
деленост -  безразличие, което се появява тук отново като липса на 
определение. В неговата „собствена“ редица от приложения това би 
взело следния вид: в противовес на всяко действително определе­
ние той полага неопределеността за свое определение, различава от 
себе си във всеки момент себе си като лишен от определения и по 
този начин във всеки момент е също и друг в сравнение с това, кое­
то е, трето лице, именно другият изобщо, светият друг, противостоя­
щият на всяка единственост друг, лишеният от определения, всеоб­
щият, обикновеният -  с една дума, босякът.

Ако свети Санчо се спасява от определението със скок в неоп­
ределеността (а липсата на определение е също определение, и то 
най-лошото), то практическата, моралната същност на целия този фо­
кус се състои, абстрахирайки се от казаното вече по-горе по повод на 
истинския егоист, само в апология на призванието, което в досегаш­
ния свят се е натрапвало насилствено на всеки индивид. Ако напри­
мер работниците твърдят в своята комунистическа пропаганда, че

*44 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Ти не можеш нито да живееш, 
нито да ядеш, нито да спиш, нито да се движиш, нито изобщо да правиш нещо, 
без да с и измисляш заедно с това някакво предназначение, някаква задача -  
теория, която следователно вместо да се освободи от поставянето на задачи, от 
призванието и т. н. (за което тя претендира), само още по-решително превръща 
всяка жизнена проява, нещо повече -  самия живот, в „задача“.“ Ред.

*45 - мислена уговорка. Ред.



призвание, предназначение, задача на всеки човек е всестранно да 
развива всичките си способности, например също и способността за 
мислене, то свети Санчо вижда в това само призвание за нещо чуж­
до, утвърждаване на „Светото“, освобождението от което той се 
стреми да постигне, като взема под своя защита индивида, осакатен 
от развилото се за сметка на неговите способности разделение на тру­
да и подчинен на някакво едностранчиво призвание, срещу неговата 
собствена потребност да стане друго, изказана му като призвание от 
другите. Това, което се изтъква тук като призвание, предназначение, 
е именно отрицанието на призванието, което досега практически се 
е пораждало от разделението на труда, т. е, на единственото дей­
ствително съществуващо призвание, следователно отрицанието на 
всяко призвание изобщо. Всестранното проявяване на индивида 
ще престане да се представя като идеал, като призвание и т. н. 
едва тогава, когато въздействието на външния свят, предизвиква­
що у индивидите действително развитие на техните заложби, ще 
бъде взето под контрола на самите индивиди, както искат комуни­
стите.

В края на краищата целият брътвеж за призванието е призван в 
егоистическата логика отново само за това, да направи възможно 
внасянето на Светото в самите неща и да ни припише способността 
да ги унищожаваме, без да се докосваме до тях. Така например един 
или друг индивид признава труда, търговията и т. н. за свое призва­
ние. По този начин последните се превръщат в светия труд, в све­
тата търговия, в Светото. Истинският егоист не ги признава за свое 
призвание; с това той е унищожил светия труд и светата търговия. 
Благодарение на това те си остават това, което са, а той -  това, кое­
то е бил. На него не му идва на ум да изследва дали труд, търговия 
и т. н., тези начини на съществуване на индивидите, не водят с необ­
ходимост, произтичаща от тяхното действително съдържание и от 
техния процес на развитие, към идеологическите представи, с които 
той се бори като със самостоятелни същества -  което на негов 
език означава: които той канонизира.

Както свети Санчо канонизира комунизма, за да може след то­
ва в главата за „Съюза“ още по-добре да прокара своята света пред­
става за него като „собствено“ изобретение, така той с шум се опъл
чва срещу „призванието, предназначението, задачата“ само за да ги 
възпроизвежда след това в цялата си книга като категоричен импе­
ратив. Навсякъде, където възникват трудности, свети Санчо ги раз­
сипа с подобен категоричен императив: „реализирай Своята ценност“, 
„познайте Себе си отново“, „да стане всеки всемогъщо Аз“, и т. н. 
За категоричния императив виж главата за „Съюза“, за „призвани­
ето“ и т. н. виж главата за „Самонаслаждението“.



Ние разкрихме сега най-главните логически фокуси, с помощта 
на които свети Санчо канонизира съществуващия свят и по този на­
чин го критикува и поглъща. Но в действителност той поглъща са­
мо Светото в света, без дори да се докосва до самия свят. От само 
себе си се разбира, че неговото практическо отношение към света 
трябва да бъде съвсем консервативно. Ако той е искал да критикува, 
светската критика би започвала тъкмо там, където изчезва всякакъв 
ореол на светостта. Колкото повече формата на общуване на дадено 
общество, а с това и условията на господстващ ата класа развиват 
своята противоположност спрямо отишлите напред производителни 
сили, колкото по-голям е вследствие на това разколът в самата гос
п о д ств а щ а  класа, както и разколът между нея и подчинената кла­
са, толкова по-неправилно става, разбира се, и съзнанието, което 
първоначално е съответствало  на тази форма на общуване, т. е. 
то престава да бъде съответстващ ото и съзнание; толкова повече 
предишните традиционни представи на тази форма на общуване, в 
които действителните лични интереси и т. н. и т. н. са формулирани 
като всеобщи интереси, се свеждат до празни идеализиращи фрази, 
съзнателна илюзия, умишлено лицемерие. Но колкото повече тяхна­
та погрешност се разобличава от живота, колкото повече те губят 
значението си за самото съзнание, толкова по-решително биват те от­
стоявани, толкова по-лицемерен, по-морален и по-свещен става ези­
кът на това образцово общество. Колкото по-лицемерно става това 
общество, толкова по-лесно е за такъв лековерен човек като Санчо 
да открива навсякъде представата за Светото, за Идеалното. От 
всеобщото лицемерие на обществото той, лековерният, може да аб­
страхира всеобщата вяра в Светото, в господството на Светото и до­
ри да вземе това Свето за пиедестал на съществуващото общество. 
Той е жертва на това лицемерие, от което би трябвало да направи 
тъкмо обратния извод.

Светът на Светото се съсредоточава в края на краищата в „Чо­
века“. Както видяхме вече в целия „Стар завет“, Санчо подставя на 
цялата досегашна история като активен субект -  „Човека“; в „Но­
вия завет“ той разпростира това господство на „Човека“ върху це­
лия съществуващ съвременен физически и духовен свят, както и вър­
ху свойствата на съществуващите сега индивиди. Всичко принадле­
жи на „Човека“ и по този начин светът е превърнат в „свят на Чо­
века“. Светото като личност е „Човекът“, което у Санчо е само 
друго название на Понятието, Идеята. Откъснатите от действител­
ните неща представи и идеи на хората трябва да имат, разбира се, 
за своя основа не действителните индивиди, а индивида на фило­
софската представа, откъснатия от своята действителност и съще­
ствуващ само в мисълта индивид, „Човека“ като такъв, понятието



за човека. С това неговата вяра във философията стига до своя завършек 
.

Сега, когато всичко е превърнато в „Светото“ или в достояние 
на „Човека“, нашият светия може да направи по-нататъшна крачка 
по пътя към присвояването, която се състои в това, че той се отказ­
ва от представата за „Светото“ или за „Човека“ като за стояща над 
него сила. Щом чуждото е превърнато в Светото, в гола представа, 
тази представа за чуждото, която той взема за реално съществува­
що Чуждо, става, разбира се, негова собственост. Основните форму­
ли за присвояване на света на човека (начинът, по който Аз, след 
като се е освободило от почитта към Светото, овладява света) се 
съдържат вече в приведените по-горе уравнения.

Над своите свойства свети Санчо, както видяхме, в л а с т в а  ве­
че в качеството па съгласен със себе си егоист. За да стане сега вла
стител на света, на него му остава само да превърне света в свое 
свойство. Най-простият начин за постигане на тази цел се състои 
в това, че Санчо означава свойството „Човек“, с цялата съдържа­
ща се в него безсмислица, направо като свое свойство. Така, той си 
приписва например като свойство на Аз безсмислицата за общочо­
вешката любов, като твърди, че той обича „всекиго" (стр. 387), и при 
това обича със съзнанието на егоизма, защото „любовта го прави 
щастлив“. Този, който има толкова щастлива натура, безспорно при­
надлежи към ония, за които е казано: горко Ви, ако съблазните ма­
кар и едно от тези малки!

Вторият метод се състои в това, че свети Санчо се опитва да за­
пази нещо във вид на свое свойство, превръщайки го -  когато то 
неизбежно му се явява като отношение -  в отношение на „Човека“, 
в начин на неговото битие, в свето отношение и с това го отблъсква 
от себе си. Свети Санчо постъпва така дори там, където свойството, 
откъснато от отношението, в което то се реализира, се превръща в 
чиста безсмислица. Така например на стр. 322 той иска да запази 
националната гордост, обявявайки „националността за свое свойство, 
нацията -  за своя собственица и владетелка“. Той би могъл да про­
дължи: религиозността е Мое свойство, Аз и не помислям да се от­
кажа от нея като мое свойство — религията е Моя владетелка. 
Светото. Семейната любов е Мое свойство, семейството -  Моя вла­
детелка. Справедливостта е Мое свойство, правото -  Мой владетел, 
политиканстването е Мое свойство, държавата е Мой владетел.

Третият начин на присвояване се прилага тогава, когато една 
чужда сила, чийто гнет той усеща практически, се отхвърля изцяло 
от него като свята и не се присвоява. В този случай той вижда в 
чуждата сила своето собствено безсилие и признава последното за 
свое свойство, за свое творение, над което той всеки миг се възвися­
ва като творец. Така е например с държавата. И тук му се



представя щастливата възможност да има работа не с нещо чуждо, а само 
със своето собствено свойство, срещу което е достатъчно само да се 
положи като творец, за да може със самото това да го преодолее. 
Следователно липсата на каквото и да било свойство минава у него 
в случай на нужда също за негово свойство. Когато свети Санчо 
умира от глад, причината не е липсата на хранителни средства, а не­
говото притежание на собствен глад, неговото собствено свойство да 
гладува. Ако той падне от своя прозорец и си счупи главата, това 
става не защото го хвърля надолу силата на тежестта, а защото лип­
сата на криле, неспособността да лети, е негово собствено свойство.

Четвъртият метод, прилаган от него с най-блестящ успех, е да 
обявява всичко, което е предмет на едно от неговите свойства, за 
свой предмет, за своя собственост, защото с помощта на едно от свои­
те свойства той и-ма отношение към този предмет, каквото и да бъде 
това отношение. Следователно това, което досега се наричаше зре­
ние, слух, осезание и т. н., се нарича от нашия безобиден присвоител 
Санчо придобиване на собственост. Дюкянчето, което гледам, е -  
като виждано от мен -  предмет на моето око и неговото отраже­
ние в моята ретина е собственост на моето око. И ето че дюкянчето, 
независимо от неговото отношение към окото, става негова собстве­
ност, а не само собственост на неговото око -  негова собственост, 
която е обърната с краката нагоре, също както изображението на 
дюкянчето в неговата ретина. Щом пазачът на дюкянчето спусне 
щората (или според израза на Шелига „пердета и завеси“), то него­
вата собственост ще изчезне и той, подобно на банкрутиралия бур­
жоа, ще запази само тъжен спомен за миналия блясък. Ако „Щир- 
нер“ мине край придворната кухня, той без съмнение ще придобие в 
собственост миризмата на фазаните, които се пържат там, но той до­
ри няма да види самите фазани. Единствената трайна собственост, 
която той ще придобие при това, е по-силното или по-слабо куркане 
на червата. Впрочем, какво именно и в какво количество ще успее 
той да види, зависи не само от съществуващото в света положение 
на нещата, което съвсем не е създадено от него, но и от неговата ке­
сия и от положението му в живота, което му се е паднало по силата 
на разделението на труда и което може би му прегражда достъпа до 
твърде много неща, колкото и жадни за придобиване да са неговите 
очи и уши.

Ако свети Санчо просто и направо кажеше, че всичко, което е 
предмет на неговата представа като представян от него предмет, т. е. 
като негова представа за един предмет, е негова представа, т. е. 
негова собственост (същото се отнася до съзерцанието и т. н.), би 
трябвало само да се чудим на детинската наивност на човека, който 
смята подобна тривиалност за ценна находка и солидна придобивка.



Но обстоятелството, че на мястото на тази спекулативна собственост 
той поставя собствеността изобщо, трябваше, разбира се, да направи 
магично впечатление на безимотните немски идеолози.

Негов предмет е и всеки друг човек в неговия обсег „и като не­
гов предмет -  негова собственост“, негово творение. Всяко Аз гово­
ри на другото (виж стр. 184): „За мене Ти си само това, което си 
за Мене“ (например, Мой exploiteur*46), „именно Мой предмет и като 
М о й  предмет Моя собственост“. А следователно -  и мое творе­
ние, което аз като творец мога всеки миг да погълна и приема об­
ратно в Себе си. Следователно всяко Аз разглежда другото Аз не 
като собственик, а като своя собственост; не като „Аз“ (виж стр. 
184). а като битие за Него, като обект; не като принадлежащо на се­
бе си, а като принадлежащо на него, на друг, като отчуждено от се­
бе си. „Да приемем и двамата за това, за което те се представят“ 
(стр. 187), за собственици, за принадлежащи на самите себе си, и 
за това, „за което те се приемат един друг“, за собственост, за при­
надлежащо на Чуждото. Те са собственици и същевременно не са 
(ср. стр. 187). Но за свети Санчо във всичките му отношения към 
другите е важно не действителното отношение, а това, което всеки 
може да си въобрази, това, което е в своята рефлексия.

Тъй като всичко, което е предмет за „Аз“, посредством някое от 
неговите свойства е също негов предмет, т. е. негова собственост -  
например боят, който той получава, като предмет на неговите чле­
нове, на неговото сетиво, на неговата представа е негов предмет, сле­
дователно негова собственост -  той може да се провъзгласи за соб­
ственик на всеки съществуващ за него предмет. По този начин той 
може да обяви за своя собственост заобикалящия го свят, колкото и 
суров да е той по отношение на него, колкото и да го принизява той 
до равнището на „човек, който има само идеално богатство, до рав­
нището на босяк“, а себе си може да провъзгласи за негов собстве­
ник. От друга страна, тъй като всеки предмет за „Аз“ е не само Мой 
предмет, но и мой предмет, то всеки предмет със същото безразличие 
към неговото съдържание може да бъде обявен за Несобственото, 
Чуждото, Светото. Ето защо един и същ предмет и едно и също от­
ношение могат с еднаква леснота и с еднакъв успех да бъдат обяве­
ни както за Светото, така и за Моя собственост. Всичко зависи от то­
ва, дали ударението ще се постави на думата „Мой" или на думата 
„предмет". Методът на присвояване и методът на канонизиране са 
само две различни „пречупвания“ на едно и също „превръщане“.

Всички тези методи са само положителни изрази за отрицание 
на това, което в приведените по-горе уравнения беше положено като

*46 - експлоататор. Ред.



където нелепостта напълно се разкрива. -  Още по-заплетена става 
антитезата там, където свети Макс внася едно определение и иска 
да създаде привидността на обширно развитие. Тук отделната анти­
теза се превръща в редица антитези. В началото например се казва:

Правото изобщо като право на човека -  { Право е това, което Ми е угод
но да считам за право.

Тук със същия успех вместо право би могло да се постави всяка 
друга дума, тъй като е признато, че тя вече няма никакъв смисъл. 
Макар че тази безсмислица продължава да играе роля и по-нататък, 
за да може да отиде по-далеч от нея, той трябва да внесе друго, но
торно определение на правото, което да може да бъде използувано 
както в чисто личен, така и в идеологически смисъл -  например си­
лата като основа на правото. Само когато споменатото в първата 
теза право има и друга определеност, която се закрепва в антите­
зата, тази антитеза може да породи съдържание. Сега ние получа­
ваме:

Право -  силата на човека } -  { Сила -  Моето право, 
а  това по-нататък се свежда просто до следното уравнение:

Силата като Мое право =  Моя сила.
Тия антитези не са нищо друго освен положително изразени пре­

връщания на приведените по-горе отрицателни уравнения, от които 
винаги се получаваха антитези в заключителното звено. Те дори 
превъзхождат тези уравнения със своето просто величие и велика 
простота.

Както преди свети Санчо можеше да смята всичко за чуждо, 
съществуващо без него, свято, така сега той може със същата ле­
кота да смята всичко за свое изделие, за нещо, което съществува са­
мо благодарение на него, да го смята за своя собственост. И наи­
стина, тъй като той е превърнал всичко в свои свойства, остава му 
само да се отнесе към тях така, както той като съгласен със себе си 
егоист се отнесе към своите първоначални свойства -  процедура, 
която няма нужда да възпроизвеждаме тук. По този път нашият 
берлински даскал става абсолютен властител на света -  „същото 
става, разбира се, с всяка гъска, с всяко куче, с всеки кон“ (Ви
ганд, стр. 187).

Действителният логически експеримент, който лежи в основата 
на всички тези форми на присвояване, е само особена форма на реч­
та, именно перифразата, описанието на едно отношение като израз, 
като начин на съществуване на друго. Както току-що видяхме, вся­
ко отношение може да бъде изобразено като пример на отношението



на собственост; точно така то може да бъде изобразено като отно­
шение на любов, сила, експлоатация и т. н. Свети Санчо е на­
мерил този метод на перифразата в готов вид във философската спе­
кулация, където той играе главна роля. Виж по-долу „теорията на 
експлоатацията“.

Различните категории присвояване стават емоционални катего­
рии, щом трябва да се внесе привидността на практиката и присвоя­
ването да се взема сериозно. Емоционалната форма на утвърждава­
нето на Аз срещу Чуждото, Светото, срещу света на „Човека“, е 
самохвалството. Провъзгласява се отказ от почитта към Светото 
(почит, уважение и т. н. -  тези емоционални категории изразяват 
у свети Санчо отношение към Светото или към трето лице като 
Свято) и този перманентен отказ се нарича дело -  дело, което из­
глежда толкова по-смешно, защото Санчо непрекъснато се сража­
ва само с призрака на своята освещаваща представа. Но, от дру­
га страна, тъй като въпреки неговия отказ от почит към Светото 
светът се държи с него по най-безбожен начин, той изпитва вътреш­
ното удовлетворение да заяви на този свят, че щом получи власт сре­
щу него, ще започне да се държи с него без всякаква почит. Тази 
заплаха с нейната светосъкрушаваща reservatio mentalis завършва 
комизма на положението. Към първата форма самохвалство се от­
насят заявленията на свети Санчо, че той „не се бои“ от „гнева на 
Посейдон и от отмъстителните евмениди" (стр. 16), „не се бои от 
проклятието“ (стр. 58), „не иска прошка“ (стр. 242) и т. н., и него­
вото заключително уверение, че той е извършил „най-безмерното 
осквернение“ на Светото. Към втората .форма се отнася неговата за­
плаха по адрес на луната на стр. 218:

„Да мога само да Те хвана, Аз наистина бих Те хванал, и стига само да 
намеря средство да се добера до Тебе, Ти никак няма да Ме изплашиш... Аз 
не Ти се предавам, а само чакам да настъпи моят час. Ако Аз се примирявам 
s  дадения момент пред невъзможността да Ти дам да почувствуваш моята сила, 
то Аз ще ти припомня за това!“ -

обръщение, в което нашият светия пада под равнището на Пфефе
ловия мопс в ямата. Същото на стр. 425, където той „не се отказва 
от властта над живота и смъртта“, и т. н.

На края практиката на самохвалството може отново да се пре­
върне в чието теоретическа практика, Доколкото нашият светия твър­
ди с най-високопарни думи, че е извършил неща, които никога не е 
извършвал, при което той се опитва посредством гръмки фрази да 
прокара традиционни тривиалности като свои оригинални творения. 
С това се характеризира всъщност цялата книга, а особено натрап­
ваната ни като развитие на собствени мисли, но в действителност 
само лошо преписана конструкция на историята, след това



твърдението, че „Книгата“ е „написана, изглежда, против човека“ (Ви­
ганд, стр. 168), и множество отделни уверения като: „С едно дух
ване на живото Аз помитам народи“ (стр. 219 от Книгата), „Аз 
просто се залавям за работа“ (стр. 254), „народът е мъртъв“ (стр. 
285), по-нататък уверението, че той „се рови във вътрешностите на 
правото“ (стр. 275) и, най-после, предизвикателният, украсен с ци­
тати и афоризми призив към „един въплътен“ противник (стр. 280).

Самохвалството вече само по себе си е сантиментално. Но ос­
вен това сантименталността се среща в Книгата и като особена ка­
тегория, която играе роля особено при положителното присвояване, 
което вече не е просто твърдение спрямо Чуждото. Колкото и прости 
да са разгледаните досега методи на присвояване, все пак, излагайки 
ги по-подробно, Санчо трябваше да създава привидността, като че 
ли Аз придобива с тяхна помощ и собственост „в обикновения сми­
съл“, а това той е можел да постигне само като надуе усилено това 
Аз, само като уплете себе си и другите със сантиментални чарове. 
Сантименталността е изобщо неизбежна, щом той, без да се стес­
нява, си приписва предикатите на „Човека“ като свои собствени -  
твърдейки например, че „обича“ „всекиго“ „от егоизъм“ -  и по този 
начин придава на своите свойства прекалена натруфеност. Така, на 
стр. 351 той обявява „усмивката на детето“ за „своя собственост“ и 
пак там с най-трогателни изрази изобразява стъпалото на цивили­
зация, на което вече старците не биват убивани, като дело на са­
мите тези старци и т. н. Към същата сантименталност се отнася из­
цяло и неговото отношение към Мариторнес.

Единството на сантименталност и самохвалство е бунтът: На­
сочен навън, срещу другите, той е самохвалство; насочен навътре, 
като мърморене в себе си, той е сантименталност. Той е специфичен 
израз на безсилното недоволство на филистера. Последният се въз­
мущава при мисълта за атеизъм, тероризъм, комунизъм, цареубий
ство и т. н. Предметът, срещу който се бунтува свети Санчо, е Све­
тото; затова бунтът, макар и да се характеризира също като пре­
стъпление, е в последна сметка грях. Следователно бунтът съвсем 
не трябва да се изрази в дело, защото той е само „грях“ срещу „Све­
тото“. Ето защо свети Санчо се задоволява с това, да „избива от 
главата си“ „светостта“ или „духа на чуждостта“ и да осъществява 
своето идеологично присвояване. Но тъй като настоящето и бъде­
щето изобщо се смесват в главата му и той ту твърди, че вече всичко 
е присвоил, ту изведнъж казва, че трябва тепърва да придобие всич­
ко -  то при неговите дрънканици за бунта понякога съвсем слу­
чайно му идва на ум, че действително съществуващото Чуждо про­
дължава да му противостои и след като вече се е справил със све­
щения ореол на Чуждото. При този ход на мисли или по-точно на



измислици бунтът се превръща във въображаемо дело, а Аз се пре­
връща в „Ние“. По-долу ние ще се запознаем по-подробно с това. 
(Виж главата „Бунтът".)

Истинският егоист, който съгласно досегашното изложение се 
оказа най-големият консерватор, събира накрая цяла дузина кошо­
ве, пълни с отломките от „света на Човека“ -  защото „нищо не 
трябва да бъде изгубено!“ Тъй като цялата му дейност се ограничава 
с това, да опита няколко изтъркани казуистични фокуси върху на­
следения от философската традиция свят на мислите, то от само се­
бе си се разбира, че действителният свят за него съвсем не същест­
вува, а затова и продължава спокойно да съществува. Съдържание­
то на „Новия завет“ ще ни докаже това в подробности.

Така „ние достигаме г раницата на  пълнолетието и сме обявени за пълно­
летни“ (стр. 86).

4. Особеността

„Да си създадеш свой особен, собствен свят -  това значи да си въздигнеш 
небе“ (стр. 89 на „Книгата“)* 47.

Ние вече „прозряхме“ във вътрешното светилище на това небе; 
сега ще се постараем да узнаем „някои неща“ за него. Но в Новия 
завет ние ще срещнем същото лицемерие, с което е пропит Старият 
завет. Както в последния историческите данни служеха само за на­
звание на няколко прости категории, така и тук, в Новия завет, 
всички светски отношения са само маски, само други наименования 
за мършавото съдържание, което събрахме във „Феноменологията“ 
и „Логиката“. Давайки вид, че говори за действителния свят, свети 
Санчо говори винаги само за тези мършави категории.

„Ти не се стремиш към свободата да притежаваш всичките тези прекрасни 
неща. . .  Ти се стремиш да ги притежаваш в действителност. . .  да ги притежа­
ваш като С воя собст веност ... Ти би следвало да бъдеш не само свободен , Ти 
би следвало да бъдещ и собственик" (стр. 205).

*47 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Досега философите двояко опре­
деляха свободата. От една страна, тя се определяше като власт, като господство 
над обстоятелствата и отношенията, в които живее индивидът: тя се опреде­
ляше така от всички материалисти. От друга страна, тя се разглеждаше като 
самоопределение, като избавление от действителния свят, като -  само мнима -  
свобода на духа: така тя се определяше от всички идеалисти, особено от гер­
манските. -  Ние видяхме по-горе, във „Феноменологията“, как истинският его
ист на свети Макс търси почва за своя егоизъм в премахването на всичко, във 
фабрикуване на избавление, на идеалистическа свобода и затова е смешно, ко­
гато сега, в главата на особеността, той изтъква срещу „избавлението“ проти­
воположното определение: властта над определящите го обстоятелства -  ма­
териалистическата свобода.“ Р ед.



Една от най-старите формули, до които стигна зараждащото се 
социално движение -  противоположността между социализма в не­
говия най-жалък вид и либерализма, -  се въздига тук в някаква 
максима на „съгласния със себе си егоист“. Колко стара е обаче 
тази противоположност дори за Берлин, нашият светия би могъл 
да види вече от това, че тя се споменава със страх и трепет още в 
„Historisch-politische Zeitschrift“ на Ранке, Берлин, 1831.

„Как аз се ползвам от нея“ (от свободата), „зависи от моята особеност“ 
(стр. 205).

Великият диалектик може също да обърне това и да каже: „Как 
аз се ползувам от моята особеност, зависи от Моята свобода.“ -  
След това той продължава:

„Свободен -  от какво?“

Така с помощта на едно просто тире свободата се превръща тук 
в свобода от нещо и, per appos., от „всичко“. Този път обаче прило­
жението се дава във формата на теза, която уж по-пълно определя 
предмета. След като стига по този начин до този велик резултат, 
Санчо става сантиментален:

„О, какво ли не трябва да отхвърляш от себе си!“Най-напред „оковите 
на крепостничеството“, след това цяла редица други окови -  и това накрая 
незабелязано довежда дотам, че „най-съвършеното самоотричане се оказва не 
нещо друго, а свобода, свобода. . .  от собственото Аз, и стремежът към свобода, 
като нещо абсолютно. . .  Ни лишава от нашата особеност."

Чрез крайно просто изброяване на всевъзможни окови освобож­
дението от крепостната зависимост, което беше признание за индиви­
дуалността на крепостните и същевременно унищожение на опре­
делена емпирична граница, се отъждествява тук с много по-ран­
ната християнско-идеалистическа свобода от Посланията до рим­
ляните и коринтяните, благодарение на което свободата изобщо се 
превръща в самоотричане. С това ние бихме могли да свършим вече 
със свободата, защото сега тя безспорно е „Светото.“ Един опреде­
лен исторически акт на самоосвобождението се превръща от свети 
Макс в абстрактната категория „Свобода“, а тази категория се 
определя след това по-отблизо с помощта на съвсем друго истори­
ческо явление, което също може да бъде подведено под общото по­
нятие „Свобода“. Това е целият фокус, посредством който отхвър­
лянето на ярема на крепостната зависимост се превръща в самоот­
ричане.

За да направи своята теория за свободата ясна като ден за нем­
ския бюргер, Санчо започва сега да декламира на език, характерен 
за бюргера, особено за берлинския бюргер:



Чуждо по отношение на „Аз“; само че това отрицание отново се 
схваща, както и по-горе, в разни значения. Отрицанието може, пър­
во, да се определя чието формално, така че съвсем не засяга съдър­
жанието, както видяхме по-горе от примера за любовта към хората 
и във всички случаи, когато цялото изразявано от него изменение 
се ограничава с прибавяне на съзнанието за безразличие. Или може 
да се отрича цялата сфера на обекта или предиката, цялото съдър­
жание, както при религията и държавата. Или, най-после, трето: 
може да се отрича само връзката, моето останало досега чуждо от­
ношение към предиката, и ударението да се постави на думата 
„Мой", за да мога да се отнасям към Моето като собственик; така 
е например с парите, които стават монета с Мой собствен отпечатък. 
В този последния случай както свойството на Човека, така и него­
вото отношение може да изгуби всякакъв смисъл. Всяко свойство 
на Човека, което Аз приемам обратно в мене, се погасява в при­
същото ми качество „Аз“. За него не може вече да се каже какво е 
то. То е само по име това, което е било. Като „Мое", като разтворе­
на в Мене определеност, то няма никаква определеност както по от­
ношение на другите, така и по отношение на Мене, то е само поло­
жено от Мене, мнимо свойство. Такова е например Моето мислене. 
Както с моите свойства, така стои работата и с нещата, които се на­
мират в отношение към Мене и които, както вече видяхме по-горе, 
всъщност са също само Мои свойства -  например дюкянчето, което 
Аз гледам. Следователно, Доколкото мисленето е съвсем различно в 
Мене от всички други свойства -  както например златарското дю­
кянче е съвсем различно от колбасницата и т. н., -  то разликата се 
явява отново като външна разлика и се проявява навън в моето из­
явяване по отношение на другите. С това тази унищожена опреде­
леност благополучно възкръсва и трябва да бъде също формулира­
на със старите изрази, Доколкото изобщо може да бъде изразена с 
думи. (За неетимологичните илюзии на свети Санчо относно езика 
ние впрочем ще чуем още нещо.)

Вместо предишното просто уравнение ние имаме тук антите­
зата. В своята най-проста форма тя гласи например така:

Мислене на човека -  Мое мислене, егоистично мислене,
където думата „Мое“ означава само, че човек може и да няма ми­
сли, така че думата „Мое" унищожава мисленето. По-заплетена 
става вече антитезата в следния пример:

Парите като разменно средство на човека - Парите, носещи собствен отпе
чатък като разменно средство 
на егоиста -



"Но колкото по-свободен ставам Аз, толкова повече принуда се натрупва 
пред Моите очи, толкова по-безпомощен Се ч у в ств а м  Аз. Несвободният син на 
дивата природа още не усеща нито едно от ограниченията, които притесняват 
„образования“ човек, той се мисли за по-свободен от последния. С извоюването 
на Моята свобода Аз си поставям нови граници и нови задачи; едва-що из­
намерил железниците, Аз отново Се чувствувам слаб, защото още не съм в 
състояние да летя във въздуха като птица; неуспял още да разреша някоя 
проблема, неяснотата на която е смущавала Моя дух, и Мене Ме обсажда 
безбройно множество други и т. н.“ (стр. 205, 206).

О, „безпомощен“ белетрист за бюргерите и селяните!
Но не „несвободният син на дивата природа“, а „образованите 

хора“ „се придържат о мнението“, че дивакът е по-свободен от об­
разования човек. Че „синът на дивата природа“ (изкаран на сцена­
та от Ф. Халм)89 не познава ограниченията, съществуващи за обра­
зования човек, защото не може да ги изпитва -  това е също така 
ясно, както и това, че „образованият“ берлински бюргер, който поз­
нава „сина на дивата природа“ само от театъра, не знае нищо за 
ограниченията, които съществуват за дивака. Налице е следният 
прост факт: ограниченията на дивака са различни от ограниченията 
на цивилизования човек. Сравнението, което нашият светия прави 
между двамата, е фантастично сравнение, достойно за „образова­
ния“ берлинчанин, образованието на когото се състои в това, че не 
знае нищо и за двамата. Че той не знае нищо за ограниченията на 
дивака, е обяснимо, макар че след многобройните нови книги, които 
съдържат описания на пътешествия, не е голяма работа да се знае 
нещо за това; че не знае и ограниченията на образования човек, до­
казва неговият пример с железниците и летенето. Бездейният дребен 
буржоа, за когото железниците са паднали от небето и който тъкмо 
поради това си въобразява, че сам ги е изнамерил, започва да фан­
тазира веднага за летене във въздуха, след като се е возил веднъж 
на железница. В действителност обаче най-напред се е появил бало­
нът и след това железниците. Свети Санчо е трябвало да преобърне 
това, защото иначе всеки би видял, че когато е бил изнамерен въз­
душният балон, идеята за железници е била още далеч, докато чо­
век лесно може да си представи обратното. Санчо изобщо преобръ­
ща емпиричните отношения нагоре с краката. Когато пътническите 
и товарните коли престанаха да задоволяват развилите се потребно­
сти на общуването, когато между другото създадената от едрата 
промишленост централизация на производството изискваше нови 
средства за по-бърз и масов транспорт на масата нейни продукти, 
бе изнамерен локомотивът, а с това стана възможно използуването 
на железниците за далечни съобщения. Изобретателят и акционе­
рите се интересуваха при това от своята печалба, а търговските кръ­
гове изобщо -  от намаляването на производствените разходи;



възможността и дори абсолютната необходимост от изобретението се 
коренеше в емпиричните обстоятелства. Използуването на това ново 
изобретение в различните страни зависеше от различни емпирически 
обстоятелства, например в Америка -  от необходимостта да се обе­
динят отделните щати на тази огромна страна и да се свържат полу
цивилизованите райони на вътрешността с морето и с местата за 
складиране на техните продукти. (Ср. между другото М. Шевалие. 
„Писма за Северна Америка“). В други страни, където като напри­
мер в Германия при всяко ново изобретение само се съжалява, че 
то не завършва ерата на изобретенията -  в подобни страни след 
упорита съпротива срещу тези презрени железни пътища, които не 
дават крила, конкуренцията в края на краищата принуждава хората 
да ги приемат и да се разделят с пътническите и товарните коли -  
така както те трябваше да се разделят с почтения, добродетелен че­
крък. В Германия липсата на друго изгодно приложение на капита­
ла правеше железопътното строителство доминиращ отрасъл на про­
мишлеността. Тук развитието на железопътното строителство върве­
ше в крак с неуспехите на световния пазар. Но никъде не се строят 
железни пътища в угода на категорията „Свобода от нещо“, в което 
свети Макс би могъл да се убеди вече на основание на това, че ни­
кой не строи железни пътища, за да стане свободен от своята кесия. 
Позитивното ядро на идеологичното презрение на бюргера към же­
лезниците, което произтича от стремежа му да лети като птица, е 
неговото пристрастие към колите и шосетата. Санчо страстно жадува 
за „собствения си свят“, който, както видяхме по-горе, е небето. Ето 
защо той желае да замени локомотива с огнената колесница на Илия 
и да се възнесе на небето.

След като действителното унищожение на ограниченията -  кое­
то е същевременно твърде положително развитие на производител­
ната сила, реална енергия и задоволяване на неотложните потреб­
ности, разширяване на властта на индивидите -  се превърна за то­
зи бездеен и невеж зрител в просто освобождение от едно ограниче­
ние (това той отново може да изтълкува логически като постулат на 
освобождението от ограничението изобщо), у него в края на цялото 
разсъждение се появява това, което вече бе предпоставено в нача­
лото:

„Да бъдеш свободен от нещо означава само да нямаш нещо, да бъдеш 
избавен от нещо“ (стр. 206).

И той веднага привежда много несполучлив пример: „Той е 
свободен от главобол -  това значи: той е избавен от него“, като че 
ли това „избавление“ от главобола не е равносилно на една напъл­
но положителна способност да разполагам със своята глава, не е



равносилно на собственост върху моята глава, докато страдайки от 
главобол, аз бях собственост на своята болна глава.

„В „избавлението“ ние осъществяваме свободата, към която призовава 
християнството -  в избавлението от греха, от бога, от нравствеността и т. н.“ 
(стр. 206).

Затова нашият „съвършен християнин“ намира също своята 
особеност едва в „избавлението“ от „мислите“, от „предназначение“, 
от „призванието“, „закона“, „държавния строй“ и т. н. и призовава 
своите братя во Христе „да се чувствуват добре само в разрушение­
то“, т. е. в произвеждане на „избавление“, на „съвършена“, „хри­
стиянска свобода“.

Той продължава:
„Но трябва ли ние например да пожертвуваме свободата, защото тя се 

оказва християнски идеал? Не, ни щ о  не  трябва да б ъ д е  и згуб ен о "  (voilà notre 
conservateur tout trouvé*48), „в това число и свободата, но тя трябва да стане 
наша собствена, а тя не може да стане такава във формата на свобода“ (стр. 
207)

Нашият „съгласен със себе си“ (toujours et partout*49) „егоист“ 
забравя тук, че още в Стария завет ние благодарение на християн­
ския идеал за свободата, т. е. благодарение на илюзията за свобода­
та, станахме „собственици“ на „света на нещата“; той забравя също, 
че съобразно с това беше достатъчно само да се избавим от „света 
на мислите“, за да станем „собственици“ и на този свят; че тук „осо­
беността“ се оказа за него следствие на свободата, на избавлението.

След като изтълкува свободата като освободеност от нещо, а по­
следната на свой ред като „избавление“, в смисъл на християнския 
идеал за свободата, а значи и на свободата на „Човека“, нашият 
светия може да проведе въз основа на препарирания по такъв на­
чин материал един практически курс на своята логика. Първата 
най-проста антитеза гласи:

Свобода на Човека -  Моя Свобода,
където в антитезата свободата престава да съществува „във форма­
та на свобода“. Или:

Избавление в интерес на Човека   /  Избавление в Мой интерес.

И двете тия антитези с многобройна свита от декламации пре­
минават през цялата глава за особеността, но само с тяхна помощ 
нашият завоевател на света Санчо би постигнал още твърде малко,

*48 ето го нашия консерватор, целия какъвто си е. Ред.
*49 - винаги и навсякъде. Ред.



да не говорим за остров Баратария. По-горе, когато разглеждаше 
поведението на хората от своя „собствен свят“, от своето „небе“, го­
ворейки за своята абстрактна свобода, той остави настрана два мо­
мента на действителното освобождение. Първият момент се състое­
ше в това, че индивидите в своето самоосвобождение задоволяват 
определена, действително изпитвана от тях потребност. Благодаре­
ние на премахването на този момент на мястото на действителните 
индивиди дойде " Човекът к а т о  т а к ъ в “, а на мястото на задово­
ляването на действителната потребност дойде стремежът към фан­
тастичен идеал, към свободата като такава, към „свободата на 
Човека“.

Вторият момент се състоеше в това, че една способност, съще­
ствуваща в освобождаващите се индивиди досега само като залож­
ба, започва да функционира като действителна сила или че една вече 
съществуваща сила нараства благодарение на премахването на ня­
кое ограничение. Премахването на ограничението, което е само след­
ствие на създаването на нова сила, може, разбира се, да се смята 
за главното. Но човек става жертва на тази илюзия само когато 
приема политиката за база на емпиричната история, или когато, 
подобно на Хегел, се старае да види навсякъде отрицание на отри­
цанието, или когато, най-после -  след като новата сила е вече съз­
дадена -  започне като невеж берлински бюргер да рефлектира над 
това ново създание. -  Като оставя настрана този втори момент 
за своя собствена употреба, свети Санчо има сега една опре­
деленост, която той може да противопостави на запазилата се 
абстрактна caput mortuum*50 на „Свободата“. По този начин той сти­
га до следните нови антитези:

Свобода, безсъдържателното 
отстраняване на чуждата сила. -

Особеност, действителното при­
тежаване на особена, собстве­

на сила.
Или също:

Свобода, отпор срещу чужда сила - Особеност -  притежание 
особена, собствена сила.

За да докажем до каква степен свети Санчо извлича своята соб­
ствена „сила“, която той противопоставя тук на свободата, от съща­
та гази свобода и фокуснически я пренася в себе си, ние няма да го 
отпратим към материалистите или комунистите, а само към „Реч­
ника на Френската академия“, където той ще намери, че думата li­
berté*51 най-често се употребява в смисъл на puissance*52. Но ако

*50 -  буквално: мъртва глава; в преносен смисъл: тленни останки. Ред.
*51 -  свобода. Ред.

*52 -  власт, сила. Ред.



свети Санчо би започнал все пак да твърди, че се бори не срещу 
„liberté", а срещу „свободата“, то ние ще го посъветваме да над­
никне у Хегел и там да направи справка за отрицателната и поло­
жителната свобода. На него, като на немски дребен буржоа, ще 
му достави наслада заключителната бележка на тази глава.

Антитезата може да бъде изразена и по следния начин:
Свобода, идеалистически стремеж към избавление и борба срещу инобитието - Особеност, действително избав

ление и наслада от собствено
то налично битие.

След като различи по този начин с помощта на евтина абстрак­
ция особеността от свободата, Санчо си дава вид, че едва сега за­
почва да извежда тази разлика, и се провиква:

„Каква разлика между свободата и особеността!“ (стр. 207).

Ние ще видим, че освен общите антитези той не е постигнал ни­
що и че наред с това определение на особеността в неговото разсъж­
дение през цялото време най-забавно се вплита и особеността „в 
обикновеното ѝ разбиране“:

„Човек може да бъде вътрешно свободен, въпреки състоянието на робство, 
макар че отново само от м ного  неща, но не от всичко; ала от бича, от деспо­
тичните прищевки и т. н. на своя господар робът не може да бъде свободен .“

„Напротив, особеността, това е цялото ми същество и битие, това съм са­
мият Аз. Аз съм свободен от това, от което съм изб авен ; Аз съм собственик на 
това, което е в Моя власт  или над което Аз съм властен. Аз съм свой  собствен 
във всяко време и при всички обстоятелства, ако у м е я  да владея Себе си и не 
разхищавам силите си за другите. Аз не мога истински д а  искам  да бъда сво­
боден, защото Аз не мога. . .  да осъществя това; Аз мога само да го желая и 
да се стремя към него, защото то си остава идеал, призрак. Оковите на дейст­
вителността всеки миг дълбоко се врязват в моята плът. Но Аз си оставам с в о й  
собствен. Като принадлежа на някой повелител в качеството на крепостен, Аз 
м и сля  само за Себе си и за своята изгода; наистина, нанасяните от него удари 
попадат върху Мене, Аз не съм свободен  от тях -  н о  а з  г и  т ъ р п я  с а м о  
з а  с в о я  п о л з а , например за да го измамя с привидно търпение и да приспя 
неговото подозрение, или за да не си навлека нешо по-лошо със своята съпро­
тива. Но тъй като Аз през цялото време имам предвид Себе си и Своята из­
года“ (докато ударите през цялото време имат в своя власт него и неговия гръб), 
„Аз хващам за косите първия удобен случай“ (т. е. той „желае“, той „се стре­
ми“ към първия удобен случай, който обаче „си остава идеал, призрак“), „за да 
смажа робовладелеца. И ако Аз се освобож давам  тогава от него и от неговия 
бич, това е само следствие на моя предш естващ  егоизъм. Тук би могло да 
се възрази, че Аз и в състоянието на робство съм бил свободен, именно „в себе 
си“ или „вътрешно“; но „свободният в себе си“ не е още „действително свобо­
ден“, и „вътрешно“ не е същото, което е „външно“. Напротив, собствен, свой  соб­
ствен Аз бях и зц я ло  както вътрешно, така и външ но. Под властта на жестокия 
повелител моето тяло не е „свободно“ от мъките на изтезанието и от ударите 
на бича; но  п о д  изтезанието пукат М о и т е  кости, от ударите потрепват М о и т е



мускули, и Аз надавам стонове, защото стене М о е т о  тяло. М о и т е  въздишки 
и потрепвания доказват, че Аз принадлежа още на Себе си, че Аз съм свой 
собствен“ (стр. 207, 208).

Нашият Санчо, който отново играе ролята на белетрист за дреб­
ните буржоа и селяните, доказва тук, че въпреки многобройните уда­
ри, които той получи още у Сервантес, винаги си е оставал притежа­
тел на своята особеност и че тези удари са се отнасяли по-скоро до 
неговата „особеност“. Той е „свой собствен“ „във всяко време и 
при всички обстоятелства“, ако умее да владее себе си. Следовател­
но тук особеността има хипотетичен характер и зависи от неговия 
разум, под който той разбира робска казуистика. Този разум става 
след това също мислене, когато той започва да „мисли“ за себе си 
и за своята „изгода“, при което това мислене и тази мислена „из­
года“ са негова мислена „собственост“. По-нататък се разяснява, 
че той понася ударите „за собствена полза“, при което особеността 
отново се свежда до представата за „ползата“, и той „понася“ ло­
шото, за да не стане „собственик“ на „по-лошо“. Впоследствие раз­
умът се проявява също като „собственик“ на уговорката за „пър­
ви удобен случай“, т. е. собственик на проста reservatio mentalis, 
и най-после като „смазване“ -  в предугаждане на идеята -  на 
„робовладелеца“, където той се явява като „собственик“ на това 
предугаждане, докато робовладелецът го тъпче понастоящем дей­
ствително. Ако тук той отъждествява себе си със своето съзнание, 
което се стреми да се успокои чрез всевъзможни мъдри сентенции, 
то накрая той отъждествява себе си със своето тяло, като твър­
ди, че напълно -  както външно, така и вътрешно -  си остава „свой 
собствен“, докато в него се е запазила още поне искра живот, макар 
дори и несъзнателен. Явления като пукането на „костите“, потръп
ването на мускулите и т. н., явления, преведени от езика на един­
ственото природознание на езика на патологията, които могат да 
бъдат разкрити чрез галванизиране на неговия труп, ако веднага 
бъде снет от бесилката, на която той току-що се обеси пред нашите 
очи, и които могат да бъдат открити дори в мъртва жаба -  тези 
явления му служат тук като доказателство за това, че той „изцяло“, 
„както външно, така и вътрешно“, е още „свой собствен“, че той е вла­
стен над себе си. Същият факт, в който се проявява властта и особе­
ността на робовладелеца -  а именно, че бият Него, а не някого дру
гиго, че именно неговите кости „пукат“, неговите мускули потрепер­
ват, без Той да може да измени това, този факт служи тук на нашия 
светия като доказателство за неговата собствена особеност и власт. 
Следователно, когато той се подлага на суринамското spanso bocko90, 
когато той не е в състояние да помръдне нито ръка, нито крак, нито 
изобщо да направи каквото и да било движение и е принуден да



понася всичко, каквото правят с него, при такива обстоятелства него­
вата власт и особеност се състоят не в това, че той може да се раз­
порежда със своите членове, а в това, че това са негови членове. Той 
спаси своята особеност тук отново, като разглеждаше себе си всеки 
път като носител на друго определение -  ту като просто съзнание, 
ту като несъзнателно тяло (виж „Феноменологията“).

Свети Санчо „понася“ своята порция удари, разбира се, с по- 
голямо достойнство, отколкото действителните роби. Колкото и ми­
сионерите, в интерес на робовладелците, да убеждават робите, че 
те „понасят“ ударите „за своя собствена полза“, робите не се под­
дават на подобен брътвеж. Те не се ръководят от студената и страх­
лива рефлексия, която твърди, че в противен случай „ще си навле­
кат по-лошо“, те не си въобразяват също, че „ще измамят със своето 
търпение робовладелеца“ -  те, напротив, се надсмиват над своите 
мъчители, подиграват се с тяхното безсилие, с неспособността на 
робовладелците да ги принудят дори към смирение и задушават вся­
какви „стонове“, всякаква жалба, докато им позволява още физи­
ческата болка. (Виж Шарл Конт, „Трактат за законодателството“.) 
Следователно те нито „вътрешно“, нито „външно“ са свои „соб­
ственици“, а само „собственици“ на своето упорство -  иначе това 
може да се изрази така: те не са „свободни“ нито „вътрешно“, нито 
„ е ъ н ш н о “ , а са свободни в едно отношение, именно -  те са „вът­
решно“ свободни от самоунижение, което показват и „външно“. Д о­
колкото „Щирнер“ получава бой, той е собственик на боя и значи с 
свободен от това, да не бъде бит; тази свобода, това избавление спа­
да към неговата особеност.

Ако свети Санчо вижда отличителния белег на особеността в 
уговорката за бягство при „първия удобен случай“, а в своето по­
стигано по такъв начин „освобождение“ -  „само последица от своя 
пр ед ш естващ  егоизъм“ (своя, т. е. съгласния със себе си егои­
зъм), оттук е ясно, че той си въобразява, че въстаналите негри в 
Хаити91 и избягалите негри от всички колонии са искали да осво­
бодят не себе си, а „Човека“. Робът, който е решил да се освободи, 
трябва вече да се издигне над мисълта, че робството е негова „осо­
беност“. Той трябва да бъде „свободен“ от тази „особеност“. Впро­
чем, „особеността“ на който и да било индивид може да се състои 
в това, че той „унижава“ себе си. Ако „някой“ твърди противното, 
значи, че той подхожда към тази особеност „с чужд мащаб“.

Накрая свети Санчо си отмъщава за получените удари със след­
ното обръщение към „собственика“ на неговата „особеност“ -  към 
робовладелеца:

„Моят крак не е „свободен“ от ударите на господаря, но това е мой крак 
и той е неотнимаем. Нека той го откъсне от мене и види дали е овладял моя



крак! В неговите ръце ще се окаже само трупът на моя крак, който труп е тол­
кова мой крак, колкото едно мъртво куче е още куче“ (стр. 208).

Но нека той -  Санчо, който си въобразява, че робовладелецът 
желае да има неговия жив крак вероятно за собствена употреба, -  
нека той „види“, какво е останало още у него от „неотнимаемия“ 
крак. У него е останала само загубата на неговия крак и той е ста­
нал еднокрак собственик на своя откъснат крак. Ако той тряб­
ва осем часа на ден да върти долапа, с течение на времето идиот 
ще стане именно той, и идиотизмът тогава ще бъде негова „особе­
ност“. Нека съдията, който го е осъдил на това, „види“ дали ще 
има „в ръцете“ си ума на Санчо. Но малка ще бъде за бедния Сан­
чо ползата от това.

„Първата собственост, първото великолепие е завоювано!“
След като показа въз основа на тези достойни за аскет пример 

с цената на значителни белетристични производствени разноски раз­
ликата между свобода и особеност, нашият светия съвсем неочак­
вано заявява на стр. 209, че

„между особеността и свободата зее още по-дълбока пропаст, отколкото 
простата словесна разлика“.

Тази „по-дълбока пропаст“ се състои в това, че даденото по-горе 
определение на свободата се повтаря в „различни превръщания“ и 
„пречупвания“ и в многобройни „епизодични вмъквания“. От опре­
делението на „Свободата“ като „Избавление“ произтичат въпросите: 
от какво трябва да бъдат свободни хората и т. н. (стр. 209); споро­
вете по повод на това „от какво“ (пак там) (като немски дребен бур­
жоа той и тук вижда в борбата на действителните интереси само пре­
пирня за определяне на това „от какво“, при което, разбира се, му се 
струва много странно, че „гражданинът“ не иска да бъде свободен 
„от гражданството“, стр. 210). След това положението, че да се от­
страни едно ограничение значи да се установи ново ограничение, се 
повтаря в следната форма: „Стремежът към определена свобода ви­
наги включва стремежа към ново господство“, стр. 210 (при което- 
ние узнаваме, че в революцията буржоата се стремели не към свое 
собствено господство, а към „господство на закона“ -  виж по-горе 
за либерализма) , а след това идва изводът, че никой не иска да се 
избави от това, което напълно му харесва, например от неотрази­
мото очарование на погледа на любимата“ (стр. 211). По-нататък 
се оказва, че свободата е „фантом“ (стр. 211), „сън“ (стр. 212); след 
това между другото узнаваме, че „гласът на природата“ също става 
изведнъж „особеност“ (стр. 213), но затова пък „гласът на бога и 
на съвестта“ трябва да се смята за „дело на дявола“, при което ав­
торът надменно заявява: „Съществуват обаче такива безбожни



хора“ (които смятат това за дело на дявола); „какво ще направите с 
тях?“ (стр. 213, 214). Но не природата трябва да Ме определя, а 
Аз трябва да определям Своята природа -  продължава своята 
реч съгласният със себе си егоист. И моята съвест е също „глас на 
природата“.

Във връзка с това се оказва също, че животното „върви по мно­
го правилен път“ (стр. 214). Ние узнаваме по-нататък, че „свобо­
дата мълчи за това, което трябва да стане след Моето освобожде­
ние“ (стр. 215). (Виж „Песен на песните на Соломон“.) Показът на 
споменатата по-горе „по-дълбока пропаст“ завършва с това, че све­
ти Санчо повтаря сцената с боя и се изказва този път малко по- 
ясно за особеността:

„Дори несвободен, дори окован в хиляди вериги, Аз все пак съществувам и 
то не само в бъдещето, не само в надеждата, както свободата; дори като най- 
презрян от робите Аз съществувам в настоящето“ (стр. 215).

Тук той противопоставя следователно себе си и „Свободата" 
като две лица, а особеността става просто наличие, просто настоя­
ще, и то „най-презряното“ настояще. Особеността се оказва тук 
следователно просто констатиране на личното тъждество. Щирнер 

, който вече се конструира по-горе като „тайна полицейска дър­
ж ава“, се превръща тук в паспортно бюро. „Да не бъде изгубено не­
що“ от „света на човека“! (Виж „Песен на песните на Соломон“.)

Според стр. 218 човек може „да изгуби“ и своята особеност в 
резултат на „предаността“, „покорността“, макар че според преди­
дущото особеността не може да се прекрати, докато той изобщо съ­
ществува, макар и в най-„презрян“ или „покорен“ вид. Но нима 
„най-презреният“ роб не е същевременно „най-покорният“? Според 
едно от приведените по-горе описания на особеността човек мо­
же „да изгуби“ своята особеност само след като изгуби живо­
та си.

На стр. 218 особеността като едната страна на свободата, ка­
то сила отново се противопоставя на свободата като избавление; и 
между средствата, с помощта на които Санчо, според неговото уве­
рение, осигурява своята особеност, се привеждат „лицемерието“, 
„измамата“ (средства, с които си служи Моята особеност, защото 
тя трябваше да се „покори“ на условията на външния свят) и т. н., 
„защото средствата, с които Аз си служа, се съгласуват с това, 
което Аз представлявам“. Ние вече видяхме, че между тези сред­
ства главна роля играе липсата на средства, както се вижда меж­
ду другото и от неговия процес с луната (виж по-горе „Логиката“). 
След това за разнообразие свободата се разглежда като „самоосво
бождение”; „това значи, че Аз мога да притежавам само толкова



свобода, колкото си създам със своята особеност“; при това сре­
щащото се у всички, особено у немските идеолози определение на 
свободата като самоопределение фигурира тук като особеност. То­
ва се пояснява по-късно с примера за „овцете“, за които не е от 
„полза“, „че ще им бъде дадена свобода на словото“ (стр. 220). 
Колко тривиално е тук неговото разбиране на особеността като са
моосвобождение се вижда вече от повтарянето на изтърканите 
фрази за октроирана свобода, за пущане на свобода, самоосво
бождение и т. н. (стр. 220, 221). Противоположността между сво­
бодата като избавление и особеността като отрицание на това из­
бавление се изобразява и поетично:

„Свободата пробужда Вашата злоба срещу всичко, което не сте Вие“ 
(следователно тя е злобна особеност, или според свети Санчо жлъчните на­
тури като например Гизо нямат „особеност“? И нима в злобата си срещу дру­
гите Аз не се наслаждавам на Себе си?); „егоизмът Ви призовава да се рад­
вате на самия Себе ек, да се наслаждавате на Самия себе си“ (следователно 
егоизмът е радващата се свобода; впрочем, ние вече се запознахме с радостта 
и самонаслаждението на съгласния със себе си егоист). „Свободата е и си 
остава копнеж“ (като че ли копнежът не е също така особеност, самонаслаж
дение иа индивидите от особен род, именно иа християнско-германските, и 
нима „ще бъде изгубен“ този копнеж?). „Особеността е действителност, която 
от само себе си отстранява цялата несвобода, която стои като преграда на 
Вашия собствен път“ (значи, докато несвободата не е отстранена, моята осо­
беност е особеност, заобиколена с прегради. За германския дребен буржоа от­
ново е характерно ,че пред него всички ограничения и препятствия падат „от са­
мо себе си“, тъй като самият той не си помръдва пръста за това, а ограниче­
нията, които не падат „от само себе си“, той по навик превръща в своя осо­
беност. Ще отбележим мимоходом, че тук особеността се явява като дейст
ващо лице. макар че по късно тя бива принизена до просто описание на ней­
ния собственик) (стр. 215).

Същата антитеза се появява отново в следната форма:
„Като особени В и е  в  действителност сте изб а вен и  от всичко, а това, кое­

то остава у Вас, Вие сте го взели сами, то е Ваш избор и Ваша воля. Особе­
ният е роденият свободен, свободният, напротив, е само търсещият свободата.“

Обаче на стр. 252 свети Санчо „допуща“, „че всеки се ражда 
като човек и следователно в това отношение всички новородени са 
равни помежду си“.

Това. от което Вие в качеството на особени не сте се „избави­
ли“, е „Ваш избор и Ваша воля“, като например боя в разгледания 
по-горе пример с роба. -  Нелепа перифраза! И така, особеността 
се свежда тук до фантастичното предположение, че свети Санчо до­
броволно е приел и запазил всичко, от което не се е „избавил“, 
например глада, ако няма пари. Абстрахирайки се от множество 
неща. например от диалекта, скрофулите, хемороидите, бедността, 
еднокракостта, принуденото философстване, които са му 



натрапени от разделението на труда и т. н. и т. н., абстрахирайки се от това, 
че от него ни най-малко не зависи дали ще „приеме“ тези неща или 
не, той трябва -  дори ако за миг приемем неговите предпоставки - 
да избира все пак винаги само между определени неща, които вли­
зат в кръга на неговия живот и съвсем не са положени от неговата 
особеност. Например като ирландски селянин той може да избира 
само между това, дали да яде картофи или да умре от глад, а и в 
този избор той не винаги е свободен. Трябва да се отбележи в при­
ведената фраза и хубавото приложение, с помощта на което, както 
в правото, „приемането“ се отъждествява направо с „избора“ и 
„желанието“. Впрочем, невъзможно е да кажем нито в тази връзка, 
нито вън от нея какво разбира свети Санчо под „роден свободен“.

И нима едно внушено му чувство не е негово възприето от него 
чувство? И не узнаваме ли на стр. 84, 85, че „внушените“ чувства 
не са „собствени“ чувства? Впрочем, тук се разкрива, както вече ви­
дяхме у Клопщок (който е приведен тук като пример), че „особе­
ното“ поведение съвсем не съвпада с индивидуалното поведение, 
макар че както изглежда на Клопщок християнството „напълно му 
допадало“ и ни най-малко „не е стояло като преграда на неговия 
път“.

„Собственикът ням а  от к а кво  да се освобож дава, защото той предвари­
телно отхвърля всичко освен себе си. . .  Намирайки се още в плен на детска­
та почит, той все пак работи вече над това, „да се о свободи" от този плен.“

Тъй като носителят на особеността няма защо да се освобожда­
ва, той още като дете работи над това, да се освободи и всичко 
това -  защото той, както видяхме, е „роденият свободен“. „Нами­
райки се в плен на детската почит“, той рефлектира вече свободно, 
т. е. особено, над тази своя собствена плененост. Но това не трябва 
да ни учудва: ние видяхме още в началото на „Стария завет“ ка­
къв вундеркинд беше този съгласен със себе си егоист.

„Особеността въ р ш и  своето д ело  в  м а лки я  егоист и му съ зд а ва  желаната 
свобода.“

Не „Щирнер“ живее, а особеността живее, „работи“ и „създа­
ва“ в него. Ние узнаваме тук, че не особеността е описание на соб­
ственика, а собственикът представлява само перифраза на особе­
ността.

„Избавлението“, както видяхме, се яви на своето най-високо 
стъпало като избавление от своето собствено Аз, като самоотричане. 
Ние видяхме също, че на „избавлението“ беше противопоставена 
„особеността“ като утвърждаване на самия себе си, като користо
любие. Но ние видяхме също така, че и самото това користолюбие 
беше пак самоотричане.



Известно време ние болезнено усещахме липсата на „Светото“. 
Но изведнъж отново го намираме срамежливо притаено в края па 
главата за особеността, на стр. 224, където то се узаконява с по­
мощта на следващото ново превръщане:

„Към нещо, с което користолюбиво се занимавам“ (или съвсем не се за­
нимавам), „Аз се отнасям не така, както към това, на което безкористно слу­
жа“ (или с което се занимавам).

Но свети Макс не се задоволява с тази забележителна тавтоло
гия, която той е „приел“ по „избор и желание“; тук изведнъж отно­
во се появява на сцената отдавна забравеният „някой“, този път в 
образа на нощен пазач, който констатира тъждеството на Светото, 
и заявява, че той

„би могъл да установи следния признак: спрямо първото нещо Аз мога 
да сгреша или да извърша грях" (забележителна тавтология!), „а другото -  
само да изгубя от лекомислие, да отблъсна от Себе си, да се лиша от него. т. е. 
да извърша глупост“ (той следователно може да изгуби себе си от лекомислие, 
може да се лиши от себе си -  да се лиши от живот). „И двете тези гледни 
точки са приложими към свободата на търговията, защото“ тя отчасти се приз­
нава за Светото, а отчасти -  не, или, както самият Санчо изразява това по- 
обстойно, „защото отчасти тя се разглежда като свобода, която може да бъде 
предоставена или отнета в зависимост от обстоятелствата, а отчасти като сво­
бода, която трябва свето да бъде почитана при всички обстоятелства" (стр. 
224, 225).

Санчо тук отново проявява „свое особено“ „проникване“ във 
въпроса за свободата на търговията и покровителствените мита. С 
това на него се възлага „призванието“ да посочи един единствен слу­
чай, когато свободата на търговията се е почитала като „свята“ 1) 
затова, защото е „свобода" -  да се е почитала при това 2) „при 
всички обстоятелства“. Светото може да се пригоди за всякаква 
цел.

След като особеността, посредством логическите антитези и фе
номенологичното „притежаване и на друга определеност“, беше, как­
то видяхме, конструирана от предварително скалъпената за тая цел 
„свобода“ -  при което свети Санчо „отнесе“ всичко, което му бе­
ше угодно (например боя), за сметка на особеността, а това, което 
не му беше угодно, той го „отнесе“ за сметка на свободата, -  след 
това ние в заключение узнаваме, че всичко това още не е било 
истинската особеност.

„Особеността -  четем на стр. 225 -  съвсем не е идея, подобно на свобо­
дата и т. н. и т. н., тя е само описание н а . . .  собственика."

Ние ще видим, че „описанието на собственика“ се състои в то­
ва, да подложим на отрицание свободата в трите пречупвания,



които са ѝ приписани от свети Санчо -  либерализма, комунизма и ху­
манизма, да я вземем в нейната истина и след това да наречем този 
крайно прост съгласно изложената по-горе логика мисловен про­
цес -  описание на действително Аз.

Цялата глава за особеността се свежда до най-банални самоук
расявания, с помощта на които немският дребен буржоа се утеша­
ва за собственото си безсилие. Като Санчо той мисли, че в борбата 
на буржоазиите интереси срещу остатъците от феодализма и срещу 
абсолютната монархия в другите страни всичко се свежда само до 
принципния въпрос, от какво трябва да се освободи „Човекът“. (Виж 
също по-горе за политическия либерализъм.) Ето защо в свободата 
на търговията той вижда само свобода и подобно на Санчо с необик­
новена важност умува дали „Човекът“ трябва да се ползува „при 
всички обстоятелства“ от свобода на търговията или не. А ако не­
говите освободителни стремежи претърпяват, което е неизбежно при 
такива обстоятелства, пълен крах, той пак подобно на Санчо се уте­
шава с това, че „Човекът“ или самият той не може „да стане сво
боден от всичко“, че свободата е много неопределено понятие, така 
че дори Метерних и Карл X са можели да апелират към „истинската 
свобода“ (а р . 210 от „Книгата“; при това е необходимо само да от­
бележим. че именно реакционерите, особено историческата школа и 
романтиците92 -  пак подобно на Санчо, -  виждат истинската сво­
бода в особеностите, например в особеностите на тиролските селяни 
и изобщо в своеобразното развитие на индивидите, а след това и на 
областите, провинциите, съсловията). -  Дребният буржоа се уте­
шава също и с това, че макар като немец да не е свободен, все пак 
той е възнаграден за всички страдания от своята безспорна особе­
ност. Той -  пак като Санчо — не вижда в свободата сила, която 
завоюва, и поради това обявява своето безсилие за сила.

Но това, което обикновеният немски дребен буржоа, утешавайки 
се, говори насаме със самия себе си, в дълбочината на душата си, 
берлинчанинът го разтръбява като необикновена духовита мисъл. 
Той се гордее със своята нищожна особеност и със своето особено 
нищожество.

5. Собственикът

За това, как „Собственикът“ се разпада на три „пречупвания“: 
н а „Моя сила“, „Мое общуване“ и „Мое самонаслаждение“ -  виж



главата за стопанството на Новия завет. Ние преминаваме направо 
към първото от тези пречупвания.

А. Моята сила

Главата за силата има на свой ред трихотомична структура, До­
колкото в пея се разглеждат: 1) правото, 2) законът и 3) престъп­
лението. За да скрие тази трихотомия, Санчо прекалено често при­
бягва до „епизода“. Ние ще дадем цялото съдържание на тази глава 
във вид на таблица с необходимите епизодични притурки.

I. Правото

А. Канонизация изобщо:

Друг пример за Светото е правото.
Правото не е Аз

=  не Мое право 
=  чуждото право 
=  съществуващото право.

Цялото съществуващо право =  Чуждо право 
=  право, изхождащо от чуждите 

(не от Мене)
=  дадено от чуждите право 
=  (право, което Ми се

дава, от което ми се позволява 
да се ползувам) (стр. 244, 245).

Светото

Бележка № 1. Читателят ще се учуди защо дясната част на 
уравнение № 4 внезапно се появява в уравнение № 5 като лява част 
на уравнението, дясната част на което е дясната част на уравнение 
№ 3 -  така че на мястото на „правото“ се появява изведнъж в ля­
вата част „цялото съществуващо право“. Това е направено с цел 
да се създаде илюзията, че свети Санчо говори за действителното, 
съществуващото право, което обаче и през ум не му минава. Той го­
вори за правото само Доколкото то се представя като свещен „пре
дикат“

Бележка № 2. След като правото е определено като „чуждо- 
право“, може да му се дадат всякакви наименования, например „сул­
танско право“, „народно право“ и т. н., в зависимост от това, как 
свети Санчо иска да определи Чуждото, от което той получава това 
право. Това позволява на Санчо да каже по-късно, че „чуждото



право се дава от природата, от бога, от народния избор и т. н.“ (стр. 
250), следователно -  „не от Мене“. Наивен е само начинът, по кой­
то нашият светия, използувайки синонимиката, се опитва да даде 
привидност на някакво развитие на приведените по-горе не особено 
умни уравнения.

„Ако някой глупец Ме признава за прав“ (ами ако този глупец, който го 
признава за прав, е самия т тон?), „Аз започвам да се отнасям недоверчиво към 
Моето право“ (в интерес на „Щирнер" би било желателно това да бъде именно 
така). „Но дори ако мъдрец Ме признава за прав, това още не значи, че Аз 
съм прав. Прав ли съм Аз или не, това съвсем не зависи от признаването на 
Моето право от страна на глупеца или мъдреца. При все това Ние досега се 
стремихме към това право. Ние търсим правото и за тази цел се обръщаме към 
с ъ д а . . .  Но какво търся Аз от този съд? Аз търся султанско право, не Моето 
право, Аз търся чуждо право... пред съда на върховната цензура Аз търся 
следователно правото на цензурата“ (стр. 244, 245).

В това изкусно формулирано положение трябва да се чудим на 
ловкото използуване на синонимиката. Признаването на някого за 
прав в обикновения език се отъждествява с правораздаването в юри­
дическия смисъл. Още по-изумителна е великата, способната да пре­
мества планини вяра, че „хората се обръщат към съда“ заради удо­
волствието да защитят своето право -  вяра, която обяснява съди­
лищата с манията за водене на процеси*53.

Най-после забележителна е също хитростта, с която Санчо -  
както по-горе в случая с уравнение № 5 -  предварително внася по 
контрабанден начин по-конкретни наименования, в дадения случай 
„султанското право“, за да може да употреби след това толкова по- 
решително своята всеобща категория „чуждо право“.

*53 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Каква изобщо е представата на на­
шия свет наивник за съда, се вижда вече от това, че като пример той привежда 
съда на върховната цензура, който може да мине за съд може би само в очите 
на прусака -  съд, който се ограничава само с административни мерки и в ком­
петентността на който не влиза нито налагането на наказания, нито разглежда­
нето на граждански процеси. Че индивидите имат за своя основа две съвсем раз­
лични състояния на производството -  при обстоятелствата, когато съдът и из­
пълнителната власт са разделели, и при обстоятелствата, когато, обратно, те пат­
риархално съвпадат, -  от това не се интересува светията, който винаги бил за­
ет с действителните индивиди.

Приведените по-горе уравнения се превръщат тук в „призвание“, „предназ­
начение“, „задача“, в морални заповеди, които свети Макс гръмогласно внушава 
на смутената съвест на верния си слуга Шелига. Към последния свети Макс се 
обръща тук в трето лице, с думата „Той“, съвсем като пруски подофицер (не­
говият собствен „жандарм“ говори чрез неговата уста). Нека Той се опита да 
защити от всякакви нарушения своето право да яде -  и т. н. Правото на про­
летариите да ядат никога не е било „нарушавано“, и все пак излиза „от само 
себе си“, че те много често не могат „да се ползват“ от това право.“ Ред.



Д а  имам Мое
Чуждо право = Не Мое право.

чуждо право = Да не бъда прав = Да нямам никакво право = да бъда безправен (стр. 247).

Мое право  = Не твое право = Твоя неправота.

Твое право = Моя неправота.

Бележка: „Вие желаете да бъдете прави срещу другите“ (следваше собстве­
но да се каже: да бъдете по своему прави). „Това Вие не ще можете да постиг­
нете, по отношение на тях Вие ще останете винаги „неправи“, защото те не биха 
били Ваши противници, ако не бяха също „по своему" прави. Те винаги ще Ви 
„смятат за неправи“. . .  Ако Вие оставате на почвата на правото, то Вие оста­
вате при... манията да водите процеси“ (стр. 248, 253).

„Да разгледаме обаче този въпрос и от друга страна." След като 
достатъчно документира своите познания в областта на правото, све­
ти Санчо може да се ограничи сега с това, да определи още веднъж 
правото като Светото и да повтори по този повод някои от даваните 
вече по-рано епитети на Светото, прибавяйки този път думата -  
„право“.

„Нима правото не е религиозно понятие, т. е. нещо Свето?" (стр. 274).
„Кой може да пита за „правото“, ако не стои на религиозна гледна точка?“ 

(пак там).
„Правото „в себе си и за себе си". Значи без отношение към Мене? 

„Абсолютно право“! Значи, откъснато от Мене. -  „Съществуващо в себе си и 
за себе си -  Абсолютно! Вечно право, като вечна истина“ -  Светото (стр. 270).

„Вие отстъпвате в уплаха пред другите, защото Ви се струва, че до тях 
виждате призрака на правото!" (стр. 253).

„Вие бродите наоколо, за да спечелите на своя страна това привидение“ 
(пак там).

„Правото е принуда, внушена от привидение" (синтез на двете приведена 
по-горе положения) (стр. 276).

„Правото е ... натрапчива идея" (стр. 270).
„Правото е духът..." (стр. 244).
„Защото правото може да бъде дадено само от дух” (стр. 275).

Сега свети Санчо разяснява още веднъж това, което вече раз­
ясни в Стария завет, а именно що е „натрапчива идея“, само че с 
тая разлика, че тук навсякъде се среща „правото“ като „друг при­
мер“ на „натрапчивата идея“.

„Правото е първоначално Моя мисъл, или тя“ (!) „има своето начало в 
Мене. Но ако тя избяга от Мене“ (vulgo*54: офейка от мене), „ако „Думата“ из­
лезе навън, тя става плът" (и свети Санчо може до насита да се наяде с нея), 
„става натрапчива идея" -  по силата на което цялата Щирнерова книга се

*54 -  просто, на прост език. Ред.



състои от „натрапчиви идеи", които са „избягали" от него, но са хванати от нас 
и заключени в прославеното „заведение по поправяне на нравите“. „Сега Аз вече 
не мога да се избавя от мисълта“ (след като мисълта се избави от него!); „както 
и да се въртя Аз. тя стои пред Мене“. (Отзад му виси плитката93.) „По този 
начин хората не можаха да овладеят мисълта за „правото“, която те самите са 
създали. Тяхното творение се изплъзна от  тяхната власт. Това е абсолютното 
право, ибсолвираното“ (о, синонимика!) „и обособено от Мене. Почитайки го 
като Абсолютно, ние не можем да го погълнем обратно и то Ни лишава от твор­
ческата сила; творението надрасна твореца, то съществува в себе си и за себе си. 
Да не дадем вече възможност на правото да се разхожда на свобода. . . “ (ние 
веднага ще последваме този съвет по отношение на самото това изречение и ще 
го вържем на верига до второ нареждане) (стр. 270).

След като освети по този начин правото чрез всевъзможни изпи­
тания чрез вода и огън и го канонизира, свети Санчо унищожи пра­
вото.

„Заедно с абсолютното право загива самото право, унищожава се съще­
временно и господството на понятието право" (йерархия). „Защото не трябва 
да се забравя, че над Нас открай време са в л аств ал и  понятия, идеи и принципи 
и че между тези властелини понятието право или понятието справедливост е 
играло една от най-важните роли“ (стр. 276).

За нас не е изненада, че правните отношения се явяват тук от­
ново като господство на понятието право и че Щирнер убива правото 
вече с това, че го обявява за понятие, а по този начин и за Светото; 
за  това виж „йерархията“. Правото възниква у Щирнер не от мате­
риалните отношения на хората и от тяхната произтичаща оттук бор­
ба помежду им, а от тяхната борба със своята представа, която те 
трябва да „избият от главата си“. Виж „Логиката“.

Към тази последна форма на канонизация на правото се отна­
сят и следните три бележки.

Бележка 1.
"Докато това чуждо право съвпада с Моето, Аз, разбира се, ще намеря в 

него също и последното“ (стр. 245).

Нека засега свети Санчо поразмисли над това положение.
Бележка 2.

„Достатъчно е само да се вмъкне егоистичният интерес, и обществото е зас
тинало. . .  както доказва например римската държава с нейното развито частно 
право" (стр. 278).

Съобразно с това римското общество още от самото начало тряб­
ваше да бъде загиналото римско общество, тъй като егоистичният 
интерес изпъква в „десетте таблици“94 още по-рязко, отколкото в 
„развитото частно право“ от периода на империята. В тази зло­
получна реминисценция от Хегел частното право се разглежда 
следователно като симптом на егоизма, а не като симптом на



Светото. Би следвало и тук свети Санчо да се поразмисли доколко ча­
стното право е свързано с частната собственост и в каква степен 
частното право обуславя множество други правни отношения (ср. 
„Частна собственост, държава и право"), за които свети Макс може 
да каже само, че са въплъщения на Светото.

Бележка 3.
„М акар правото и да произтича от понятието, все п ак  то започва да съ ­

ществува само защото е п о лезн о  за потребностите.“

Така казва Хегел („Философия на правото“, § 209, допълнение­
то), от когото нашият светия е за и м с тв а л  йерархията на поня­
тията в съвременния свят. Хегел обяснява следователно съществу­
ването на правото от емпиричните потребности на индивидите и 
спасява понятието само чрез голословно твърдение. Ние виждаме 
колко безкрайно по-материалистически процедира Хегел в сравне­
ние с нашето „въплътено Аз“ -  свети Санчо.

В. Присвояване чрез проста антитеза :

a. Правото на човека.
b. Човешкото право
c. Чуждо право =  да бъ­

деш оправомощен от чужди
d. Право е това, което на 

човека е угодно да счита за 
правилно

-  Моето право.
-  Егоистичното право 
Мое право =  да бъда опра­
вомощен от Себе си. 
Право е това, което Ми е 
угодно да смятам за пра­
вилно.

„Това е егоистичното право, т. е. това Ми е угодно да смятам за пра­
вилн о , затова то е право“ (passim*55; последното изречение се намира на стр. 251)

Бележка 1.

„Аз смятам, че имам право да убивам, ако не забранявам това на самия 
Себе си. ако Аз сам не се боя от убийството като нарушение на правото“ 
(стр. 249).

Би трябвало да се каже: Аз убивам, ако Аз сам не забранявам 
това на Себе си, ако Аз не се боя от убийството. Цялото това изре­
чение не е нищо друго освен многообещаващо развитие nа второто 
уравнение от антитеза „b“, в което думите „да бъда оправомощен“ 
са изгубили смисъл.

*55 - на разни места. Ред.



Бележка 2.
„Аз решавам правилно ли е това, което съществува в Мене; вън от 

Мене не съществува никакво право“ (стр. 249). -  „Сме ли ние това, което е 
у  нас? Не, както не сме и това, което е вън от нас. . . Именно защото Ние не 
сме духът, който живее в нас, именно затова ние трябваше да го пренесем вън 
от нас . . .  да го мислим за съществуващ вън от нас . . .  в отвъдния свят" 
.(стр. 43).

Значи според собствения си тезис на стр. 43 свети Санчо трябва 
отново да пренесе „съществуващото в него“ право „вън от себе си“, 
а  именно „в отвъдния свят“. Но ако той някога пожелае да присвоя­
ва по такъв начин, той ще може да пренесе „в себе си“ морала, ре­
лигията, цялото „Свето“ изцяло и да решава дали „в него“ то е 
Моралното, Религиозното, Светото; „вън от него не съществува“ 
морал, религия, светост -  казва той, -  за да може след това на 
стр. 43 отново да ги пренесе вън от себе си, в отвъдния свят. С това 
се осигурява „възстановяването на всички неща“ по християнския 
образец.

Бележка 3.

„Вън от Мене няма право: правилно е това, което аз смятам за право. 
Възможно е то поради това да не е още правилно за другите“ (стр. 249).

Би трябвало да се каже: това, което Ми изглежда правилно, е 
правилно за Мене, но още не за другите. Сега ние вече имаме до­
статъчно примери за това, какви синонимистични „бълши скокове“ 
прави свети Санчо с думата „право“. „Право“ и „правилно“, юриди­
ческото „право“, моралното „право“, това, което той смята „пра­
вилно“ и т. н. за себе си -  всичко това се употребява безразборно, 
в зависимост от нуждата. Нека свети Макс се опита да преведе 
своите положения за правото на някакъв друг език, и безсмислицата 
ям ще стане напълно очевидна. Тъй като в „Логиката“ тази синони
мика бе подробно разгледана, сега можем да се ограничим с позо­
ваване на това, което вече беше казано там.

Приведеното по-горе изречение ни се поднася още в следните 
три „превръщания“:

A. „Имам ли Аз право или не -  това не може да реши друг съдия освен 
самия Аз. Другите могат да съдят и отсъждат само дали са съгласни с Моето 
право и дали то съществува и за тях като право“ (стр. 246).

B. „Обществото, разбира се, иска всеки да добие своето право, но само 
правото, санкционирано от обществото, общественото право, а не действително 
своето право“ (би трябвало да каже: „да добие своето" -  думата „право“ тук 
съвсем нищо не казва. А след това той продължава да се хвали: „Аз обаче да­
вам или вземам за Себе си правото от пълнотата на собствените си сили. . .  
Собственик и творец на Своето право" („творец“ само Доколкото той обявява 
правото за своя мисъл и след това уверява, че е възприел тази мисъл обратно 
я  себе си), „Аз не признавам друг източник на правото освен Себе си -  нито



бога, нито държавата, нито природата, нито човека, нито божественото, нито 
човешкото право“ (стр. 269).

С. „Тъй като човешкото право е винаги нещо дадено, в действителност то 
се свежда винаги до правото, което хората си дават един на друг -  т. е. от­
стъпват" (стр. 251). „Напротив, егоистичното право е правото, което Аз Си да­
вам или вземам."

Обаче, „ще кажем в заключение, натрапва се изводът“, че его­
истичното право на хилядогодишното царство на Санчо, което е 
предмет на взаимно „съглашение", не се отличава твърде много от 
това, което хората си „дават“ взаимно -  или „отстъпват“.

Бележка 4.

„В заключение Аз трябва още да премахна половинчатия начин на изразя­
ване, от който исках да се ползувам само докато се ровех във вътрешностите на 
правото и запазвах поне думата. Но в действителност заедно с понятието губи 
своя смисъл и думата. Това, което_ аз нарекох Мое право, вече съвсем не е 
право“ (стр. 275).

Всеки веднага ще разбере защо свети Санчо е запазил „ду­
мата“ право в приведените по-горе антитези. Тъй като той съвсем 
не говори за съдържанието на правото, а още по-малко критикува 
това съдържание, той може да си даде вид, че говори за правото, 
само като запази думата „право“. Ако се изпусне думата право в 
антитезата, в нея ще останат само „Аз“, „Мой“ и другите граматич­
ни форми на местоимението в първо лице. Съдържанието винаги се 
внасяше само с помощта на примери, които обаче, както видяхме, 
неизменно се оказваха тавтологии като: ако Аз убивам, то аз убивам 
и т. н., а думите „право“, „оправомощен“ и т. н. се употребяваха само 
за да се прикрие простата тавтология и да се приведе в някаква 
връзка с антитезите. Синонимиката също беше призована да съз­
даде привидността, че тук има някакво съдържание. Впрочем, съв­
сем ясно е каква неизчерпаема мина от самохвалство представлява 
този безсъдържателен брътвеж за правото.

Следователно цялото „ровене във вътрешностите на правото“ 
се състоеше в това, че свети Санчо „си послужи с половинчат начин 
на изразяване“ и „запази поне думата“, тъй като не знаеше какво да 
каже по същността на въпроса. Ако признаем в разгледаната анти­
теза поне някакъв смисъл, т. е. ако „Щирнер“ е искал просто да 
манифестира в нея отвращението си към правото, ще трябва да ка­
жем, че не той „се е ровил във вътрешностите на правото“, а че, 
напротив, правото „се е ровило“ в неговите вътрешности, а той само 
е протоколирал обстоятелството, че правото не му е по вкуса. Нека 
Jacques le bonhomme си запази напълно това право“!

За да внесе някакво съдържание в тази пустота, свети Санчо 
трябва да прибегне до още една логическа маневра. Тази негова



маневра се състои в това, че той така „виртуозно“ преплита канони
зацията с простата антитеза и освен това така я маскира с много­
бройни епизоди, че немската публика и немските философи, разби­
ра се, не бяха в състояние да я забележат.

С.  Прис вояване чрез сложна антитеза

„Щирнер“ трябва сега да въведе емпиричното определение на 
правото, определение, което той може да отнесе към отделния инди­
вид, т. е. той е принуден да признае в правото и нещо друго освен 
светостта. Той би могъл и да не прибягва тук до всичките си теж­
ки машинации, защото като се почне от Макиавели, Хобс, Спи
ноза, Боден и други мислители на новото време, да не говорим за 
по-ранните, силата се изобразяваше като основа на правото; с 
това теоретичното разглеждане на политиката бе освободено от мо­
рала, и всъщност беше издигнат само постулатът за самостоятелна 
трактовка на политиката. По-късно, през XVIII век във Франция и 
през XIX век в Англия, цялото право беше сведено до частното пра­
во (за което свети Макс дори не споменава), а последното -  до 
една напълно определена сила, до силата на частните собственици, 
при което работата съвсем не се ограничи само с фрази.

И така, свети Санчо извежда определението на силата от пра­
вото и го пояснява по следния начин:

„За нас стана обичайно нещо да класифицираме държавите в зависимост 
от това, как е разделена „върховната власт". . .  Значи -  върховно насилие! На­
силие над кого? Над отделния индивид. . .  Държавата упражнява насилие -  
поведението на държавата е насилст вена дейност  и тя нарича п р а во  своето на­
силие . . .  Общността . . .  има власт, която се нарича правомерна, т. е. която е пра­
во“ (стр. 259, 260).

Чрез „Нашето“ „обичайно нещо“ нашият светия се добира до- 
своята въжделена власт и може сега „да помисли за своето обичай­
но нещо“.

Право, силата на човека -  Сила, Моето право.
Междинни уравнения:

Да бъдеш оправомощен =  Да бъдеш упълномощен.
Да се оправомощиш =  Да се упълномощиш.

Антитеза:
Да бъдеш оправомощен от човек - Да бъдеш упълномощен 

от Мене.



Първата антитеза:
Право, сила на човека — Сила, Мое право,

се превръща сега в
Право на човека -  Сила на Моето „Аз", 

Моя сила,
тъй като в тезата право и сила са тъждествени, а в антитезата тряб­
ва да бъде „премахнат“ „половинчатият начин на изразяване“, след 
като правото, както видяхме, „е изгубило всякакъв смисъл“.

Бележка 1. Образци на бомбастична и претенциозна перифраза 
на приведените по-горе антитези и уравнения:

„Каквото Ти си властен да бъдеш, на това и имаш право.“ „Аз извеждам 
всяко право и всяко правомощие от Себе си. Аз съм оправомощен за всичко, 
върху което се простира Моята сила.“ -  „Аз не искам никакво право, затова 
и не трябва да признавам каквото и да било право. Това, което Аз мога да по­
стигна със сила. Аз го постигам, а което не мога да постигна със сила, на него 
кимам право и т. н. -  За Мене е съвсем безразлично дали съм оправомощен или 
не; стига само да притежавам сила. Аз вече съм упълномощен от самия себе си 
и не се нуждая от никакво друго пълномощие или правомощие“ (стр. 248, 275).

Бележка 2. Образци за това, как свети Санчо открива в силата 
реалната основа на правото:

„И така „комунистите“ казват" (откъде обаче „Щирнер“ знае какво каз­
ват комунистите? Нали освен доклада на Блунчли, „Народната философия“ на 
Пекер и някои други работи той нищо друго не е виждал изобщо за комунисти­
те): „Равният труд дава на хората право на равна наслада. Не, равният труд 
не Ти дава това право, само равната наслада Те оправомощава на равна 
наслада. . . Наслаждавай се, така Ти си оправомощен да се наслаждаваш. . .  
Ако Вие сте постигнали насладата, тя е Ваше право; но ако Вие само изнемог­
вате по нея, без да я овладявате, тя, както и преди, си остава „придобито пра­
во“ на онези, които имат привилегията на насладата. Тя е тяхно право, както 
би станала Ваше право, ако Вие я овладеете“ (стр. 250).

Сравнете това, което се слага тук в устата на комунистите, с 
казаното по-горе за „комунизма“. Свети Санчо отново представя тук 
пролетариите като „затворено общество“, на което е достатъчно са­
мо да вземе решение за „завладяване“, за да може още на следния 
ден напълно да ликвидира целия досегашен световен ред. Но в дей­
ствителност пролетариите стигат до това единство само по пътя на 
дълго развитие, в което известна роля играе и апелирането към свое­
то право. Впрочем, това апелиране към своето право е само средство, 
за да бъдат те превърнати в „Те“, в революционна, сплотена ма­
са. -  Що се отнася до самото приведено по-горе положение, то е от 
начало до край блестящ образец на тавтология; човек може лесно 
да се убеди в това, ако изпусне -  без всякаква вреда за



съдържанието -  както силата, така и правото. Второ, и самият свети Санчо 
прави разлика между лично и веществено имущество, а с това той 
прави следователно разлика между насладата и силата, която дава 
възможност за наслада. Аз мога да имам голяма лична сила (спо­
собност) да се наслаждавам, без да трябва да имам обаче съответ­
ната веществена сила за това (пари и т. н.) Следователно моята ре­
ална „наслада“ все още продължава да бъде хипотетична.

„Ако кралското дете поставя себе си над другите деца -  продължава на­
шият даскал в своите подходящи за детска христоматия примери, -  това е вече 
негово деяние, което му осигурява превъзходство, и ако другите деца одобряват 
и признават това деяние, то е тяхно деяние, което ги прави достойни да бъдат 
поданици“ (стр. 250).

В този пример общественото отношение, в което едно кралско 
дете се намира към другите деца, се разглежда като сила, и то като 
лична  сила на кралското дете и като безсилие на другите деца. Ако 
се разглежда като Деяние  на другите деца това, че те позволяват 
на кралското дете да ги командва, това в най-добрия случай до­
казва само, че те са егоисти. „Особеността върши своята работа в 
малките егоисти“ и ги кара да експлоатират кралското дете, да из­
вличат полза от него.

„Казват“ (т. е. Хегел казва), „че наказанието е право на престъпника. Но 
и безнаказаността е също така негово право. Ако успее в замислената работа -  
той е прав, а ако не успее -  той е също така прав. Когато някой с безумна сме­
лост се впуска в опасни дела и загива, ние казваме: пада му се, той това и ис­
каше. А когато той побеждава опасностите, т. е. когато побеждава неговата 
сила , той също се оказва прав. Ако детето се пореже, като си играе с нож, то за­
служава това; ако пък то не се пореже -  и това е добре. Ето защо престъпни­
кът заслужено страда, ако страда, за своята рискована постъпка: защо е риску­
вал, като е знаел какви могат да бъдат последиците?“ (стр. 255).

В заключителните думи на това изречение, в насочения към 
престъпника въпрос, защо е рискувал, е съсредоточена в скрит вид 
безсмислицата на цялата фраза, наистина достойна за един даскал. 
Заслужава ли престъпникът, който, вмъквайки се в някоя къща, 
с  паднал и си е счупил крака, или детето, което се е порязало -  при 
разглеждането на всичките тези важни въпроси, с които е способен 
да се занимава само човек като свети Санчо, постигнатият резул­
тат се свежда до следното: случаят се обявява за Моя сила. По такъв 
начин „Моя сила“ беше в първия пример Моето поведение, във вто
рия -  независимите от мене обществени отношения, в третия -  
случаят. Впрочем, в главата за особеността ние вече срещахме по­
добни противоречиви определения.

Между приведените по-горе примери, достойни за христоматия 
за деца, Санчо вмъква и следното забавно допълнение:



„Н али  е противен случа й  правото би се оказало нещо произволно, Тигърът, 
който се хвърля върху Мене, е прав, и аз, който го убивам, също съм прав. Аз 
пазя от него не Своето право, а Себе си“ (стр. 250).

В първата част на това изречение свети Санчо се поставя в прав
но отношение към тигъра, а във втората част той се досеща, че тук 
всъщност няма никакво правно отношение. Затова „правото се оказ­
ва нещо произволно“. Правото на „Човека“ се разтваря в правото 
н а „Тигъра“.

С това завършва критиката на правото. След като от стотици 
по-ранни писатели отдавна знаем, че правото е възникнало от на­
силието, сега узнаваме от свети Санчо, че „правото“ е „насилие на 
Човека“, с което той благополучно е отстранил всички въпроси за 
връзката на правото с действителните хора и с техните отношения и 
е  скалъпил своята антитеза. Той се ограничава с това, да унищожа
ва, правото в оня вид, в който го полага, а именно -  като Светото, 
т. е. да унищожава Светото, а правото да оставя незасегнато.

Тази критика на правото е украсена с множество епизоди -  с  
брътвеж за всевъзможни неща, за които „обикновено“ говорят у  
Щехелил95 от два до четири часа следобед.

Епизод 1. -  „Право на човека" и „придобито право".
„Когато революцията провъзгласи „равенството“ за „право“, тя намери 

убежище в религиознат а  област, в областта на Светото, на И деа ла . Ето за щ о  
оттогава се води борба за светите, неотчуждаеми права на човека. На вечното- 
право на човека напълно естествено и равноправно се противопоставя „придо
битото право на съществуващото“; право срещу право, при което, разбира се, 
едното клейми другото като безправие. Такъв е спорът за правото от времена­
та на революцията“ (стр. 248).

Най-напред Санчо повтаря, че правата на човека представля­
ват „Светото“ и че п о р а д и т о в а  оттогава се води борба за пра­
вата, на човека, С това свети Санчо доказва само, че материалната 
база на тази борба е останала за него свята, т. е. чужда.

Тъй като и „правото на човека“, и „придобитото право“ са „пра­
ва“, те са „еднакво правомерни“, и при това този път са „правомер­
ни“, в исторически смисъл на думата. Тъй като и двете са „права“ 
в юридически смисъл, те са „еднакво правомерни“ в исторически 
смисъл. С подобен метод човек може в най-къс срок да се справи с 
всичко, без да има ни най-малка представа за същността на въп­
роса. Така например по повод на борбата около житните закони в 
Англия може да се каже: срещу печалбата (изгодата) на фабри­
кантите „напълно естествено и равноправно“ „се изтъква“ рентата, 
която също е печалба (изгода). Изгода срещу изгода, „при което, 
разбира се, всяка от двете страни клейми другата. Такава е борбата 
около житните закони в Англия от 1815 г. -  Впрочем, Щирнер би



могъл от самото начало да каже: съществуващото право е право на 
Човека, човешко право. „Обикновено“ в някои кръгове то се нарича 
също „придобито право“. Къде е тогава разликата между „право 
на човека“ и „придобито право“?

Ние вече знаем, че чуждото, светото право е това, което ми се 
дава от чуждите. Но тъй като правата на човека се наричат също 
естествени, вродени права и тъй като за свети Санчо названието е 
самото нещо, то следователно те са ми дадени от природата, т. е. 
от рождение.

Но „придобитите права се свеждат до същото, а именно -  до природата, 
която Ми дава право, т. е. до рождението и, по-нататък, до наследството“ и 
така нататък. „Аз съм роден като човек -  това е все едно да се каже: аз съм 
роден като кралски син.“

За това се говори на стр. 249, 250, където между другото Б а
бьоф се упреква, че нямал този диалектическа талант да разтваря 
различията. Тъй като „Аз“ „при всички обстоятелства“ е „също“ и 
човек, както по-късно признава свети Санчо, и тъй като от полза за 
това Аз е следователно „също“ всичко, което то има в качеството на 
човек, така както за него като берлинчанин е от полза берлинската 
зоологическа: градина -  то „също“ „при всички обстоятелства“ 
и правото на човека е от негова полза. Но тъй като той съвсем не 
при всички обстоятелства“ се ражда като „кралски син“, то съв­

сем не може да се каже, че „придобитото право“ е от полза за него 
„при всички обстоятелства“. Следователно на почвата на правото 
има съществена разлика между „право на човека“ и „придобито 
право“. Ако Санчо не трябваше да крие своята логика, „тук би след­
вало да каже“: След като Аз по Мое мнение съм разтворил поняти­
ето право така, както Аз изобщо имам „навик“ да разтварям поня­
тията, борбата за тези два особени вида право става борба в рамките 
на едно разтворено, от Мене в Моето мнение понятие и „поради то­
ва“ по-нататък не е нужно да бъде засягана от Мене.

За по-голяма задълбоченост свети Санчо е можел да прибави 
и следния нов обрат: И правото на човека е добито, и значи придо­
бито, а придобитото право е принадлежащо на хората, човешко пра­
во на човека.

Че подобни понятия, ако ги откъснем от лежащата в основата 
им емпирична действителност, може да се обърнат наопаки като 
ръкавица -  това е доказано достатъчно ясно още от Хегел, у кого
то прилагането на този метод в противовес на абстрактните идеоло­
зи беше  правомерно. Ето защо свети Санчо съвсем нямаше защо да 
го прави за смях със своите „нескопосни“ „машинации“.

Досега придобитото право и правото на човека „се свеждаха 
до едно и също“, за да може свети Санчо да превърне в Нищо една



борба, съществуваща вън от неговата глава -  съществуваща в ис­
торията. Сега нашият светия доказва, че той е толкова проницателен 
в тънките различия, колкото и всемогъщ в своето изкуство да струп­
ва всичко в един куп, за да има възможност да възбуди нова страш­
на борба в „творческото Нищо“ на своята глава.

„Аз съм готов съЩо да се съглася“ (великодушният Санчо), „че всеки се 
ражда като човек“ (а значи, съгласно приведения по-горе упрек по адрес на 
Бабьоф, и като „кралски син“), „и следователно новородените са равни в това 
отношение един на друг. . .  и то само защото те се разкриват и проявяват не 
иначе, а просто к а т о ... човешки деца, като голи човечета“. Напротив, възраст­
ните са „деца на своето собствено творчество“. Те „Притежават нещо повече 
от вродени права, те са придобили права“. (Нима Щирнер мисли, че детето из­
лиза от майчината утроба без свое собствено деяние, благодарение на което то 
придобива „правото“ да бъде вън от майчината утроба, и нима всяко дете не 
се проявява и не се разкрива от самото начало като „единствено“ дете?) „Каква 
противоположност, какво бойно поле! Старата борба иа вродените права и при­
добитите права!“ (стр. 252).

Каква борба между брадатите мъже и кърмачетата!
Впрочем, Санчо ратува срещу правата на човека само защото 

„в най-ново време“ отново „стана обичайно нещо“ да се говори сре­
щу тях. В действителност обаче той е „придобил“ и тези вродени 
права на човека. В главата за особеността ние вече имахме „роде­
ният свободен“. Санчо превърна там особеността във вродено право 
на човека, като в качеството на просто роден вече се разкри и прояви 
като свободен. Нещо повече: „Всяко Аз от рождение е вече престъп­
ник срещу държавата“, Държавното престъпление става вродено 
право на човека и детето вече извършва престъпление срещу нещо, 
което още не съществува за него, но за което, напротив, то същест­
вува. Най-после по-нататък „Щирнер“ говори за „родени ограничени 
глави“, „родени поети", „родени музиканти“ и т. н. Тъй като тук 
силата (музикална, поетична, resp. -  изобщо ограничена способ­
ност) е вродена, а правото = сила, ние виждаме как „Щирнер“ дава 
на това „Аз“ вродените права на човека, макар този път равенство­
то и да не фигурира между тях.

Епизод 2. Привилегирован и равноправен. Нашият Санчо пре­
връща борбата за привилегии и равни права най-напред в борба за 
голите „понятия": привилегирован и равноправен. С това той се 
избавя от необходимостта да знае нещо за средновековния начин на 
производство, политически израз на който е привилегията, и за съв­
ременния начин на производство, израз на който е просто правото, 
равното право, а също и за отношението между двата тези начина 
на производство и съответстващ ите им правни отношения. Той 
може дори да сведе двете приведени по-горе „понятия“ до още по- 
простия израз: равен и неравен, и да покаже, че за някой човек едно



и също нещо (например другите хора, едно куче и т. н.) може д а  
бъде ту безразлично -  т. е. равно, ту небезразлично, т. е. неравно, 
различно, предпочитано и т. н. и т. н.

„Униженият брат да се хвали със своята висота“ (S a i n t - J a c q u e s  
le bon-homme96, I, 9).

II. Законът

Ние трябва да разкрием тук на читателя една голяма тайна на 
нашия свят мъж, а именно, че той започва цялата си студия за пра­
вото е неговото общо обяснение, което му „отбягва“, когато той го­
вори за правото, и което той успява да хване едва тогава, когато за­
почва да говори за нещо съвсем друго, а именно -  за закона. То­
гава евангелието призова нашия светия: не съдете, за да не бъдете 
съдени -  и той отвори устата си и поучавайки, каза:

„Правото е духът на обществото". (А обществото е Светото.) „Ако общест­
вото има воля, то тази воля е именно правото: обществото съществува само бла 
годарение на правото. Но тъй като то съществува само благодарение на това 
обстоятелство" (не благодарение на правото, а  само благодарение на това об­
стоятелство) „че упражнява господство над отделните индивиди, то правото 
е негова господарска воля" (стр. 244).

Т. е.: „правото . . .  е . . .  има . . .  то . . .  именно. . .  съществува са­
мо . . .  но . . .  тъй като то съществува само благодарение на това об­
стоятелство . . .  че . . .  то . . .  е господарска воля. В това изречение е 
целият наш Санчо в цялото му съвършенство.

Това изречение „избяга“ някога от нашия светия, защото то не 
подхождаше за неговите тезиси, а сега той отчасти успява пак да 
го хване, защото сега то отчасти пак подхожда за неговите цели.

„Държавите запазват своето съществуване дотогава, докато има господ
ст ващ а воля и докато тази господстваща воля се признава за равнозначна 
на собствената воля. Волята на господаря е закон" (стр. 256).

Господарската воля на обществото =  право,
Господстващ ата воля =  закон -

Право =  закон.
„Понякога“, т. е. като етикет за неговата „студия“ върху зако­

на, се изтъква още една разлика между право и закон, която по чу­
до има почти толкова малко общо с неговата „студия“ върху закона, 
колкото „избягалото“ определение на правото -  със „студията“ 
върху „правото“:

„Но което е право, което в едно общество се смята за правомерно, то съ­
що получава и словесен израз -  в закона"  (стр. 255).



Това положение е „нескопосно“ копие на Хегеловото положение;
„Това, което е законосъобразно, е източникът на познанието за това, което 

е право, или собствено, което е правомерно.“

Онова, което свети Санчо нарича: „получава словесен израз“, 
Хегел го нарича също: „положено“, „осъзнато“ и т. н. „Философия 
на правото“, § 211 и сл.

Не е трудно да се разбере защо .свети Санчо трябваше да из­
ключи „волята“ или „господарската воля“ на обществото от своята 
„студия“ върху правото. Той можеше обратно да възприеме в себе 
си правото като своя сила само Доколкото правото беше определено 
като сила на човека. Ето защо той трябваше заради своята антите­
за да задържи материалистическото определение на „силата“ и да 
даде възможност на идеалистическото определение на „волята" „да 
избяга“. Защо сега, когато говори за „закона“, той отново лови „во­
лята“, ще разберем при разглеждането на антитезите за закона.

В действителната история онези теоретици, които виждаха ос­
новата на правото в силата, се намираха в най-рязко противоречие 
с онези, които смятаха волята за основа на правото -  противоре­
чие, което свети Санчо би могъл да разглежда също като противо­
речието между реализма (дете, Древен, Негър и т. н.) и Идеализма 
(юноша, Нов, Монголец и т. н.). Ако се приеме силата за основа на 
правото, както прави Хобс и т. н., то право, закон и т. н. са само сим­
птом, израз на други отношения, на които се базира държавната 
власт. Материалният живот на индивидите, който съвсем не зависи 
просто от тяхната „воля“, техният начин на производство и тях­
ната форма на общуване, които взаимно се обуславят, са и си оста­
ват реалната база на държавата на всички стъпала, на които още са 
необходими разделението на труда и частната собственост, съвсем 
независимо от волята на индивидите. Тези действителни отношения 
съвсем не са създадени от държавната власт, а, напротив, те са си­
лата, която я създава. Господстващ ите при тези отношения инди­
види трябва -  независимо от това, че тяхната сила трябва да се 
конституира като държава -  да дадат на своята обусловена от те­
зи определени отношения воля всеобщ израз като държавна воля, 
като закон -  израз, чието съдържание винаги е дадено от отноше­
нията на тази класа, както това особено ясно доказват частното и 
наказателното право. Както от идеалистическата воля или от произ­
вола на тези индивиди не зависи тежестта на техните тела, така от 
тяхната воля не зависи дали те прокарват своята собствена воля във 
формата на закон, правейки я същевременно независима от личния 
произвол на всеки отделен индивид между тях. Тяхното лично гос­
подство трябва същевременно да се конституира като общо господ­ство.



Тяхната лична сила се базира на жизнените условия, които се 
развиват като общи за много индивиди и чието съхранение те в ка
чеството на господстващ и индивиди трябва да осигурят срещу 
другите индивиди, и при това като условия, които имат сила за вси ч
ки. Изразът на тази воля, обусловена от общите им интереси,  е  за
кон. Именно самоутвърждаването на независимите един от друг ин
дивиди и утвърждаването на тяхната собствена воля, което на тази 
база на взаимоотношения неизбежно е егоистично, прави необходи
мо самоотричането в закона и в правото, самоотричане властно­
то, самоутвърждаване на техните интереси -  в общото (което по
ради това е самоотричане не за тях, а само за „съгласния със себе 
си егоист“). Същото се отнася до подчинените класи, от чиято воля 
също така не зависи дали съществуват закон и държава или не. Та­
ка например, докато производителните сили още не са развити тол­
кова, че да направят излишна конкуренцията, и поради това така 
или иначе отново и отново пораждат конкуренция, дотогава подчи­
нените класи биха искали невъзможното, ако имаха „волята“ да 
унищожат конкуренцията, а с нея -  държавата и закона. Впрочем 
тази „воля“ възниква преди отношенията да са се развили до такава 
степен, че да могат да я извикат на живот, също само във въобра­
жението на идеолозите. След като отношенията са били развити до
толкова, че да извикат на живот тази воля, идеологът може да си я 
представя за чието произволна, а поради това и за възможна във 
всички времена и при всички обстоятелства.

Подобно на правото и престъплението, т. е. борбата на изоли­
рания индивид срещу господстващ ите отношения, също не въз­
никва от чистия произвол. Обратно, то се корени в същите тези усло­
вия, както и съществуващото господство. Същите духовидци, които 
виждат в правото и закона господството на някаква самостойна все­
обща воля, могат да видят в престъплението просто нарушение на 
правото и закона. Всъщност обаче не държавата съществува благо­
дарение на господстващ ата воля, а, обратно, възникващата от ма­
териалния начин на живот на индивидите държава им а съ щ о фор­
мата на господстващ а воля. Ако последната губи своето господ­
ство, това означава, че се е изменила не само волята, по и материал­
ното битие и живот на индивидите и само поради това и тяхната во­
ля. Възможно е правата и законите „да се предават по наследство“, 
но в този случай те не са господстващ и, а имат номинален харак­
тер, ярки примери за което намираме в историята на древноримско
то и английското право. Ние видяхме, вече преди как у философите 
благодарение на откъсването на мислите от служещите им за база 
индивиди и от техните емпирични отношения можа да възникне пред­
ставата за особено развитие и за история на чистите мисли. Също



така и тук може отново да се откъсне правото от неговата реална 
база. По този начин се получава една „господарска воля“, която в 
различните епохи се видоизменя по различен начин и има в своите 
творения, в законите, собствена самостоятелна история. Благодаре­
ние на това политическата и гражданската история се превръща 
идеологически в история на господството на следващите един след 
друг закони. Такава е специфичната илюзия на юристите и полити­
ците, която sans façon*56 усвоява Jacques le bonhomme. Той е жертва 
на същата тази илюзия, както например Фридрих-Вилхелм IV, 
който също взема законите за прост каприз на господарската 
воля и поради това винаги намира, че те се разбиват в „гру­
бото Нещо“, присъщо на света. Нито един от неговите съвсем без­
вредни капризи не отива в осъществяването си по-далеч от стадия 
на правителствените укази. Нека се опита да издаде заповед за два­
десет и петмилионен заем, т. е. една десета част от английския дър­
жавен дълг, и той ще види чия воля е неговата господарска воля. 
Впрочем, ние и по-късно ще се убедим, че Jacques le bonhomme из­
ползува като документи фантомите или призраците на своя берлин­
ски господар и земляк, за да тъче от тях своите теоретически фанта­
зии относно държавата, закона, престъплението и т. н. Това не тряб­
ва да ни учудва, тъй като дори призракът на „Vossische Zeitung“ по­
стоянно му „поднася“ нещо, например правната държава. Най-по­
върхностното разглеждане на законодателството -  например зако­
нодателството за бедните във всички страни, показва какво са по­
стигнали господстващ ите, когато са си въобразявали, че могат да 
осъществят нещо само с помощта на своята „господарска воля“, 
т е. само като носители на воля. Впрочем, свети Санчо трябва да 
приеме илюзията на юристите и политиците за господарската воля, 
за да разкрие с лъчезарна яснота своята собствена воля в уравнения 
и антитези, с които сега ще се забавляваме, и да може отново да из­
бие от главата си някаква мисъл, която си е втълпил.

„Нека се радват вашите сърца, братя мои, кога паднете в разни изкушения“ 
(Saint-Jacques le bonhomme, I, 2). -

Закон =  господарска воля на държавата. 
=  държавна воля.

Антитези:Държавна воля, чужда воля -  Моя воля, собствена воля. 
Господарска воля на държавата  - Моя Собствена воля 
вата -  Мое своеволие

*56 - безцеремонно. Ред.



Поданици на държавата, кои­
то се подчиняват на държавния 
закон

Уравнения:

„Поданици на самите себе си 
(Единствени), които носят 
своя закон в самите себе си“ 
(стр. 268).

А. Държавна воля
В. Моя воля
С. Воля
0. Моя воля

Е. Да желаеш не-държавата 
Своеволие 

F .  Държавна воля

G .  Мое безволие

=  Не-Моя воля.
=  Не-държавна воля.
=  Желание.
=  Нежелание на държавата 
=  Воля срещу държавата 
=  Съпротива срещу държа

вата.
=  Своеволие.
=  Да не желаеш държавата. 
=  Нищото на Моята воля 
=  Мое безволие 
=  Битие на държавната воля.

(Още от предидущото ние знаем, че битието на държавната во­
ля  е равно на битието на държавата, откъдето се получава следното 
ново уравнение:)

Н. Мое безволие
I. Нищото на моето безволие
К. Своеволие
L. Моя воля

=  Битие на държавата.
=  Небитие на държавата. 
=  Нищото на държавата. 
=  Небитие на държавата.

Бележка 1. Вече съгласно приведеното по-горе на стр. 256 по­
ложение,

„държавите запазват своето съществуване дотогава, докато господствa
щата воля се разглежда като равнозначна на собствената воля“.

Бележка 2.
„Този, който за да съществува“ (авторът апелира към съвестта на дър­

жавата), трябва да разчита на безволието на другите, е създаден от тези други, 
както господарят е създаден от слугата" (стр. 257) (Уравнения F, G , Н, I.).

Бележка 3.
„Моята собствена вoля носи гибел на Държавата. Затова последната я за­

клеймява като своеволие. Собствената воля и Държавата са смъртни врагове, 
между коi то е невъзможен вечен мир“ (стр. 257). -  „Ето защо тя действител­
но следи всички, тя вижда във всекиго егоист“ (вижда своеволие), „а от егои­
ста тя се бои“ (стр. 263). „Д ърж авата... се противопоставя на д у ел а ... на­
казва се дори всяко свиване“ (дори когато не е викана полицията на помощ) 
(стр. 245).



Бележка 4.
„За нея, за Държавата, е безусловно необходимо никой да няма собствена 

воля; ако някой има такава воля, Държавата би трябвало да го изключи“ (да 
го затвори, да го изгони); „ а к о  всички я имат“ („коя е тази личност, която вие 
наричате „Всички“?“), „те биха премахнали държавата“ (стр. 257).

Това може да се изрази и реторично:
„Каква полза от Твоите закони, ако Никой не ги следва; каква полза от 

Твоите заповеди, когато Никой не им се подчинява?“ (стр. 256)*57.

Бележка 5.
Простата антитеза „държавна воля -  Моя воля“ получава по-нататък 

привидна мотивировка: „Ако дори някой си представи такъв случай, че всеки 
индивид в народа би проявявал еднаква воля и че благодарение на това би се 
получила една съвършена всеобща воля“ (!), „то това ни най-малко не би изме­
нило работата. Нима аз не бих бил днес и по-късно обвързан от Моята вче­
рашна в о л я ? ... Моето творение, т. е. определен израз на Моята воля, би ста­
нало Мой повелител; а Аз. . .  творецът, бих бил притеснен в потока на Своя 
живот, в Своето разтваряне. . .  Тъй като Аз вчера имах воля, днес съм без 
воля. Вчера имах свободна воля, а днес нямам свободна воля“ (стр. 258).

Старото, вече неведнъж изказвано както от революционери, та
ка и от реакционери положение, че в демокрацията отделните лич­
ности упражняват своя суверенитет само един момент, а след това 
отново се оттеглят от господството -  това положение свети Санчо 
тук „нескопосно“ се опитва да присвои, прилагайки към него своя­
та феноменологична теория за твореца и творението. Но теорията 
за твореца и творението лишава това положение от всякакъв смисъл. 
Според тази своя теория свети Санчо днес не е безволен, защото е 

изменил вчерашната Си воля, т. е. защото днес има другояче

*57 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Бележка 5. „Стараят се да прока­
рат граница между закона и произволната заповед, разпореждане... Обаче 
законът, който се отнася до човешките действия... е волеизявление и следова­
телно заповед (разпореждане)“ (стр. 256). . .  Някой, разбира се, може да обя­
ви какви действия позволява по отношение на себе си, и следователно да за­

брани със закон противоположните действия, заплашвайки в противен случай 
да постъпи с нарушителя на закона като с враг. . .  Аз съм принуден да се при­
миря с това, че той ще постъпи с Мене като с враг, но никога Аз не ще понеса 
той да се разпорежда с Мене като със своя креатура и неговият разум, а също 
и неразумие да станат за мене пътеводна нишка“ (стр. 256). -  Следователно 
тук нашият Санчо съвсем не възразява срещу закона, когато последният раз­
глежда нарушителя като враг. Неговата вражда към закона е насочена само 
срещу формата, а не срещу съдържанието. Всеки наказващ закон, който го за­
плашва с бесилка или с измъчване на колело, е напълно приемлив за него, до ­
колкото този закон може да се разглежда от него като обявяване на война. Све­
ти Санчо се успокоява, ако само му оказват честта да го смятат за враг, а не за 
креатура. Всъщност обаче той най-многото е враг на „Човека“, а креатура на 
берлинските условия". Ред.



определена воля и защото глупостта, която вчера е въздигал в закон като из­
раз на своята воля, е станала вериги или окови за неговата днешна, 
по-прояснена воля. Напротив, според неговата теория днешната му 
воля неизбежно трябва да бъде отрицание на неговата вчерашна 
воля, защото като творец той е длъжен да унищожи вчерашната си 
воля. Само като „безводен“ той е творец, а като действителен носи­
тел на воля той винаги е само творение. (Виж „Феноменологията“) 
Но в такъв случай от това, че „вчера е имал воля“, съвсем не след­
ва, че днес той е „безволен“, а по-скоро, че той е противник на своя­
та вчерашна воля, независимо от това, дали последната е взела фор­
мата на закон или не. И в двата случая той може да я унищожи, 
както е свикнал изобщо да я унищожава, а именно като своя воля. 
С това той дава пълно удовлетворение на съгласния със себе си 
•егоизъм. Ето защо тук е съвсем безразлично дали неговата вчераш­
на воля като закон е взела или не формата па нещо съществуващо 
©ън от неговата глава, особено ако си спомним, че и по-горе „избя­
галата от него дума“ се държеше също метежно срещу него. Освен 
това нали в приведеното по-горе положение свети Санчо желае да 
спазва не своето своеволие, а своята добра воля, свободата на воля
та, свободата, което е жестоко нарушение на моралния кодекс на 
съгласния със себе си егоист. Нарушавайки този кодекс, свети Санчо 
стига в своето увлечение дотам, че провъзгласява за истинска осо­
беност толкова очернената по-горе вътрешна свобода, свободата на 
вътрешната съпротива.

„Как да изменя това“? -  провиква се Санчо. -  „Само по един начин: да 
не призная никакво задължение, т. е. да не с е обвързвам или да не позволявам да 
м е обвързват. -  Но Мен ще ме обвързват! -  Моята воля никой не може да об­
върже и М о я т а  в ъ т р е ш н а  с ъ п р о т и в а  си остава с в о б о д н а ! "  
(стр. 258).

„Екнали тръби го славят
Хубав и напет, и млад!“97

При това свети Санчо забравя „да развие простото съображе­
ние“, че неговата „воля“ във всеки случай е „обвързана“ дотолкова, 
д околкото тя против неговата воля е „вътрешна съпротива".

В приведеното по-горе положение за обвързаността на единич­
ната воля от изразената като закон всеобща воля завършва между 
другото идеалистическият възглед за държавата, за който всичко се 
свежда само до волята и който доведе френските и немските писа­
тели до най-софистични мъдрувания*58.

*58 По-нататък в ръкописа е  зачеркнато: „Дали утре своеволието на инди­
вида ще се почувствува притеснено от закона, който то вчера е помогнало да 
бъде установен, зависи от това, дали през това време са се създали нови обсто­
ятелства, дали интересите на индивида са се изменили до такава степен, че установеният вчера закон вече не съответства на тези изменили се интереси. Ако тези нови обстоятелства засягат интересите на цялата господстваща кла­са, тази класа ще измени закона; ако засягат само отделни лица, вътрешната съпротива на тези последните няма да срещне, разбира се, никакво внимание от страна на мнозинството.Разполагайки с тази свобода за вътрешна съпротива, Санчо може сега да възстанови ограничаването на волята на едного от волята на другите, което имен­но съставлява основата на споменатия по-горе идеалистически възглед за дър­жавата.„Нали всичко трябва да се преобърне с краката нагоре, ако всеки ще мо­же да прави всичко, което пожелае. - Но кой казва, че всеки може да прави всичко?“ („Което пожелае“ тук благоразумно е изпуснато) -„Да бъде всеки от вас всемогъщо Аз!“ - ето какво провъзгласяваше пре­ди съгласният със себе си егоист.„Защо - четем по-нататък, - защо съществуваш Ти на света, Ти, който съвсем не си длъжен да позволяваш решително всичко по отношение на себе си? Защитавай се и никой нищо няма да ти направи“ (стр. 259). И за да отхвърли последната привидност на различие, той поставя зад едно „Ти“ още „няколко милиона" „защитници“, така че цялото му разсъждение напълно може да мине за „нескопосно“ начало на теория за държавата в духа на Русо.“. Ред.



Впрочем, ако става дума само за това, „да имаме воля“, а не 
за това, „да бъдем в състояние да я осъществим“, и в най-лошия 
случай -  само за „вътрешната съпротива“, непонятно е защо свети 
Санчо иска на всяка цена да премахне един толкова плодотворен за  
„волята“ и за „вътрешната съпротива“ предмет, какъвто е държав­
ният закон.

„Закон изобщо и т. н. -  ето кое сме постигнали днес“ (стр. 256).

На какво ли не вярва Jacques le bonhomme!

Разгледаните досега уравнения бяха чисто унищожителни за­
държаната и закона. Истинският егоист трябваше да се отнася чи­
сто отрицателно и към двете. Ние не открихме присвояването, но за­
това пък имахме удоволствието да видим как свети Санчо прави 
един голям фокус -  как чрез просто изменение на волята, зависе­
що, разбира се, пак от чистата воля, се унищожава държавата. Впро­
чем. тук не липсва и присвояването, макар че то се появява засега 
само мимоходом и едва по-късно ще може „от време на време“ да 
дава резултати. Двете приведени по-горе антитези:

Държавна воля, чужда воля -  Моя воля, собствена воля. 
Господарска воля на държавата -  Моя собствена воля, 
могат да бъдат изразени и по следния начин:
Господство на чуждата воля -  Господство на собствената воля. 
В тази нова антитеза, която впрочем през цялото време състав­

ляваше скритата основа на Щирнеровото унищожение на



държавата с помощта на собственото своеволие, той усвоява политическа­
та илюзия за господството на произвола, на идеологическата воля. 
Той би могъл да изрази това и така:

Произвол на закона -  закон на произвола.
Обаче свети Санчо не е стигнал до такава простота на израза.
В антитеза III ние вече имаме „вътрешен закон“, но той усвоя­

ва закона още по-непосредствено в следната антитеза:
Закон, волеизявление на държавата - Закон, изявление на Моята во

ля, Мое волеизявление.

"Някой може, разбира се, да заяви какви действия допуска по отношение 
н а Себе си и следователно да си забрани със закон противоположното на това“ 
и т. н. (стр. 256).

Тази забрана непременно се придружава от заплахи. Послед­
вате антитеза има значение за раздела за престъплението.

Епизоди. На стр. 256 ни се заявява, че „законът“ не се разли­
чава от „произволното нареждане, от заповедта“, защото и двете =  
„волеизявление“, а значи и „нареждане“. -  На стр. 254, 255, 260, 
263 под външната форма, че се говори за „държавата, изобщо“, се 
говори всъщност за пруската държава и се разглеждат най-важните 
за „Vossische Zeitung“ въпроси -  за правовата държава, за сме
няемостта на чиновниците, за чиновническото високомерие и т. п. 
глупости. Тук единствено важното е откритието, че старофренските 
парламенти държали на правото да регистрират кралските едикти, 
защото искали „да съдят по собственото си право“. Регистрирането 
на законите от френските парламенти възникнало едновременно с 
възникването на буржоазията и с обстоятелството, че придобиващите 
абсолютна власт крале трябвало да се оправдават както пред фео­
далната аристокрация, така и пред чуждите държави, като се позова­
ват на чужда воля, от която зависела собствената им воля, и същевре­
менно да дадат гаранция на буржоата. Свети Макс би могъл по-по­
дробно да узнае за това от историята на толкова любимия му Фран
циск I; впрочем, преди да засегне отново този въпрос, той би могъл да 
направи справка в 14-те тома на книгата „Генералните щати и другите 
национални събрания“, Париж, 1788, за това, какво са искали или 
не са искали френските парламенти и какво значение са имали. Из­
общо тук би било уместно да се включи кратък епизод за начете­
ността на нашия жадуващ за завоевания светия. Освен теоретиче­
ските книги като съчиненията на Фойербах и Б. Бауер, а също и 
Хегеловата традиция, която е неговият главен източник -  освен 
тези мършави теоретически източници нашият Санчо използува и 
цитира следните исторически източници: по френската революция -  
„Политическите речи“ на Рутенберг и „Мемоарите“ на бауеровци; по



комунизма -  Прудон, „Народната философия“ от А. Бекер, „21 
коли“ и доклада на Блуичли; по либерализма -  „Vossisclie Zei­
tung“, „Sächsische Vaterlands- Blätter“, Протоколите на Баденската 
камара, отново „21 коли“ и епохалното съчинение на Е. Бауер; ос­
вен това ту тук, ту там като исторически документи се цитират още 
библията, „Осемнадесетият век“ от Шлосер, „История на десет го­
дини“ от Луи Блан, „Политическите лекции“ на Хинрикс, „Тази 
книга е предназначена за краля“  от Бетина, „Триархия“ от Хес, 
„Deutsch-Französische Jahrbücher“, цюрихските „Anekdota“, съчи­
нението на Мориц Кариер за Кьолнската катедрала, заседанието на 
Парижката камара на перовете от 25 април 1844 г., Карл Науверк, 
„Емилия Галоти“, библията -  с една дума, цялата берлинска чи­
талня заедно с нейния собственик Вилибалд Алексис Кабанис. След 
като се запознахме с тези образци на дълбоката ерудиция на свети 
Санчо, ние лесно ще можем да разберем защо за него съществува 
на този свят толкова много Чуждо, т. е. Свето.

III. Престъплението
Бележка 1.
„Ако Ти допускаш друг да Те признава за прав, Ти трябва също да 

допускаш той да Те признава за неправ. Ако Ти получаваш от него оправ
дание и награда, очаквай от него също обвинение и наказание. Наред с пра
вото върви нарушението на правото, със законността -  престъплението. Кой 
с и  Ти? -  Ти . . .  си . . .  престъпник!!" (стр. 262).

Наред с code civil?*59 върви code pénal! *60. Наред с code pénal 
code de commerce*61. Кой си Ти? -  Ти с и . . .  търговец!

Свети Санчо би могъл да ни спести този потресаещ сюрприз. 
У него думите: „Ако Ти допускаш друг да те признава за прав, Ти 
трябва също да допускаш той да Те признава за неправ“, са лишени 
от всякакъв смисъл, ако трябва да дадат ново определение. Защото 
у него съгласно едно от приведените по-рано уравнения трябва да 
се получи: Ако Ти допускаш друг да те признава за прав, Ти до
пускаш признаване на чуждото право, т. е. нарушение на Твоето 
право.

А. Проста канонизация на престъплението и наказанието 

а) Престъпление

Що се отнася до престъплението, то, както вече видяхме, е на­
званието за една всеобща категория на съгласния със себе си егоист

*59 -  гражданския кодекс. .Ред..
*60 -  наказателният кодекс. Ред.

*6 1  -  търговският кодекс. Ред.



за отрицанието на Светото, за греха. В приведените антитези и урав­
нения, в които се разглеждат примерите за Светото (държава, пра­
во, закон) отрицателното отношение на Аз към тези светини -  или, 
връзката  можеше да бъде наречено също престъпление, както по 
повод на Хегеловата логика, която също е пример за Светото, свети 
Санчо може да каже: Аз не съм Хегеловата логика, Аз съм греш­
ник по отношение на Хегеловата логика. Тъй като той говореше за 
правото, държавата и т. н., той трябваше да продължи по следният, 
начин: друг пример на греха или престъплението са така наречените 
юридически или политически престъпления. Вместо това той отново, 
подробно ни доказва, че тези престъпления са 

грях срещу Светото,
„ „ натрапчивата идея,
„ „ призрака,
„ „ „Човека“.

„Престъпник има само по отношение на нещо свето"  (стр. 268).
„Углавният кодекс съществува само благодарение на Светото" (стр. 318).
„От натрапчивата идея възникват престъпленията" (стр. 269).
„Тук ние виждаме, че пак „Човекът“ създава и понятието за престъплен

ието, за греха, а с това и за правото.“ (По-рано се казваше обратното.) „Чо­
век, в когото аз не узнавам Човека, е грешник“ (стр. 268).

Бележка 1.

„Мога ли аз да допусна, че Някой извършва престъпление срещу Мене“ 
(Твърди се в разрез с френския народ от периода на революцията), „без да до
пускам, че той трябва да постъпва съобразно с това, което Аз смятам за пра­
вилно? И Аз наричам подобно поведение осъществяване на Справедливостта. 
Доброто и т. н., а поведението, което се отклонява от това -  престъпление. Ето, 
защо Аз мисля, че другите би трябвало да се стремят заедно с Мене към съ­
щата цел  като същества, които трябва да се подчиняват на някакъв „разу­
мен“ закон“ (Призвание! Предназначение! Задача! Светото!!!). „Аз установя­
вам какво е Човек и какво значи да се постъпва истински човешки и изисквам 
от всекиго този закон да стане норма и идеал за него, в противен случай той ще 
се окаже грешник и престъпник“. .. (стр. 267, 268)

При това той пролива една скръбна сълза на гроба на „особе
ните хора“, които в епохата на терора бяха обезглавени от суверен­
ния народ в името на Светото. Той показва по-нататък с един при­
мер как могат да бъдат конструирани от това свето гледище назва
нията на действителните престъпления.

„Ако, както в епохата на революцията, този призрак, Човекът, се схваща, 
като „добър бюргер“, то с това понятие за човека се установяват известните 
„политически простъпки и престъпления““ (би трябвало да се каже: това пон я
тие и т. н. само установява известните престъпления) (стр. 269).



Когато Санчо, злоупотребявайки със синонимиката на думата 
citoyen*62, превръща санкюлотите на революцията в берлински „до­
бри бюргери“, това е блестящ пример на лековерие, което изобщо е 
преобладаващо качество на нашия Санчо в главата за престъпление­
то. Съгласно свети Макс „добрите бюргери и честните чиновници“ 
са понятия, неразривно свързани едно с друго. Излиза, че „Робес­
пиер напр., Сен-Жюст и т. н.“ са били „честни чиновници“, докато 
Дантон е бил виновникът за недостига на средства в касата и е пра­
хосал държавните пари. Свети Санчо е поставил хубаво начало на 
една история на революцията, написана за пруския бюргер и 
селянин.

Бележка 2 -  След като представи по този начин политическите 
и юридическите престъпления като пример на престъплението изоб­
що, а именно на изфабрикуваната от него категория на престъпле­
нието, на греха, отрицанието, враждата, оскърблението, презрение­
то към Светото, на недостойното поведение по отношение на Све­
тото, свети Санчо може сега смело да заяви:

„В престъплението егоистът досега се е утвърждавал и се е подигравал 
със Светото“ (стр. 319).

На това място всички извършени досега престъпления се отна­
сят в сметката „кредит“ на съгласния със себе си егоист, макар че 
по-късно ние ще трябва отново да прехвърлим някой от тях в смет­
ката „дебит“. Санчо мисли, че човек е вършил досега престъпления 
само за да се подиграва със „Светото“ и за да се утвърждава не сре­
щу нещата, а срещу Светото, въплътено в нещата. Тъй като краж­
бата, извършена от някой нещастник, който си е присвоил чужд та
лер, може да бъде подведена под категорията престъпление срещу 
закона, затова нашият нещастник е извършил кражбата само за 
удоволствието да наруши закона. Точно както по-горе Jacques le 
bonhomme си въобразяваше, че изобщо законите се издавали само 
заради Светото и че само заради Светото крадците бивали тикани 
в затвора.

b. Наказание

Тъй като тук трябва да се занимаваме именно с юридическите 
и политическите престъпления, ние научаваме по този повод, че по­
добни престъпления „в обикновения смисъл“ влекат обикновено след 
себе си наказание или, както е написано, „смъртта е възмездие за 
греха“. -  След всичко, което вече научихме за престъплението, от

*62 - гражданин. Ред.



само себе си се разбира, че наказанието е самозащита на Светото 
и отбрана срещу неговите осквернители.

Бележка 1.
„Наказанието има смисъл само тогава, когато е изкупление за нарушение 

на светиня“ (стр. 316). Налагайки наказание, „Ние правим глупостта да желаем 
да удовлетворим правото, призрака“ (Светото), „Светото трябва“ тук „да се от­
бранява от човека“. (Свети Санчо „прави тук глупостта“ да взема „Човека“ за 
„Единствените“, за „особеното Аз“ и т. н.) (стр. 318).

Бележка 2.
„Наказателният кодекс съществува само благодарение на Светото и загива 

от само себе си, когато се премахне наказанието" (стр. 318).

Свети Санчо иска собствено да каже следното: Наказанието за­
гива от само себе си, когато се премахва наказателният кодекс, т. е. 
наказанието съществува само благодарение на наказателния кодекс. 
„Но нима“ един съществуващ само благодарение на наказанието 
наказателен кодекс „не е безсмислица и нима не е също безсмисли­
ца“ едно съществуващо само благодарение на наказателния кодекс 
наказание? (Санчо contra*63 Хес, Виганд, стр. 186). Санчо взема тук 
наказателния кодекс за учебник по теологически морал.

Бележка 3. Като пример за това, как от натрапчивата идея въз­
никва престъплението, ще приведем следното:

„Светостта на брака е натрапчива идея. От светостта следва, че неверността 
е престъпление, и поради това един известен закон за брака" (за голям яд на 
„ г . . . *64 камари“ и на „всер. . . *65 император“, а също и на „япон­
ския император“ и на „китайския император“ и особено на „султана“) „налага за 
това повече или по-малко продължително наказание“ (стр. 269).

Фридрих-Вилхелм IV, който мисли, че може да крои закони по 
мярката на Светото, и поради това винаги се кара с целия свят, мо­
же да се утеши с това, че е намерил в нашия Санчо поне един чо­
век, изпълнен с вяра в държавата. Нека свети Санчо сравни прус­
кия закон за брака, който съществува само в главата на своя автор, 
с действуващите на практика определения на Code civil*6 6  и той ще 
види разликата между светите и светските закони за брака. В прус­
ката фантасмагория светостта на семейството трябва по държавни 
съображения да бъде действителна както за мъжа, така и за жена­
та; във френската практика, където жената се разглежда като част­
на собственост на мъжа, за нарушение на съпружеската вярност се 
наказва само жената, и то само по искане на мъжа, който упраж­
нява правото си на собственост.

*63 -  против. Ред.
*64 - германските. Ред.

* 6 5  -  всеруския. Ред.
* 6 6  -  френския граждански кодекс. Ред.



В. Присвояване на престъплението 
и наказанието чрез антитеза

Престъпление в смисъла на 
Човека =

Нарушение на закона на Чо­
века (волеизявление на дър­
жавата, на държавната 
власт), стр. 259 и сл.

Престъпление в Мой 
смисъл =

Нарушение на Моя закон 
(на Моето волеизявление, на 
Моята власт), стр. 256 и 
passim*67.

И двете тези уравнения противостоят едно на друго като анти­
тези и произтичат просто от противоположността между „Човека“ и 
„Аз“. Те са само обобщен израз на това, което вече беше казано.

Светото наказва „Аз“ -
Престъпление =  вражда сре

щу закона на Човека (сре
щу Светото).

Престъпник = враг или про­
тивник на Светото (Светото 
като юридическо лице).

Наказване =  самоотбрана на 
Светото срещу „Аз“.

„Аз“ наказвам „Себе си“.
Вражда =  престъпление сре­

щу Моя закон.

Враг или противник =  пре­
стъпник срещу „Аз“, телес­
ното „Аз“.

Моя самоотбрана =  „Аз“ се на­
казва от Мене.

Удовлетворение ( отмъщение) 
= „Аз“ се наказва от Мене.

Наказание =  удовлетворение 
(отмъщение) на Човека по 
отношение на „Аз“.

В последната антитеза удовлетворението може да бъде наре­
чено и самоудовлетворение, тъй като това е удовлетворение на Ме­
не в противоположност на удовлетворението на Човека.

Ако в приведените по-горе антитетични уравнения се фиксира 
само първият им член, получава се следващият ред от прости анти­
тези, където в тезата винаги стои светото, всеобщото, чуждото на­
именование, а в антитезата -  винаги светското, личното, присвое­
ното наименование.

Престъпление -  Вражда.
Престъпник -  Враг или противник.

Наказване -  Самоотбрана.Наказание - {Удовлетворение, отмъщение, 
самоудовлетворение.

*67 - на разни места. Ред.



Ние ще направим сега няколко бележки за тези уравнения и 
антитези, които са толкова прости, че дори „един роден глупак“ 
(стр. 434) може да усвои за пет минути този „единствен“ метод на 
мислене. Но предварително ще приведем за потвърждение още ня­
колко други места в допълнение на приведените вече по-рано.

Бележка 1.
„По отношение на Мене Ти никога не можеш да бъдеш престъпник, а само 

противник" (стр. 268) -  и в същия смисъл, -  „враг“ (стр. 256). -  Престъпле­
нието като вражда на Човека се илюстрира на стр. 268 с примера за „враговете 
на отечеството“. -  „Мястото на наказанието трябва (морален постулат) да се 
заеме от удовлетворението, което пак може да има за цел не да удовлетвори 
правото или справедливостта, а да достави удовлетворение на Нас“ (стр. 318).

Бележка 2. Борейки се с ореола на светост на съществуващата 
власт (с вятърната мелница), свети Санчо дори не се запознава с 
тази власт и съвсем не я атакува; той поставя само моралното из­
искване -  отношението на „Аз“ към тази власт да бъде формално 
изменено. (Виж „Логиката“.)

„Аз трябва да се примирявам с това“ (надуто уверение), „че той“ (т. е. 
Моят враг, зад когото стоят няколко милиона души) „Ме разглежда като свой 
враг, но никога не ще допусна той да се отнася към Мене като със своя креату
ра и неговият разум или безумие да станат мерило за Мене“ (стр. 256, където 
„врагът“ оставя на нашия споменат по-горе Санчо твърде ограничена свобода, 
а именно -  алтернативата: или да допусне да се отнасят с него като с креа
тура, или да получи предназначените от Мерлин за неговите posaderas 3300 кам­
шика. Тази свобода му предоставя всеки наказателен кодекс, който, разбира 
се, не пита предварително нашия прословут Санчо в каква форма трябва да го 
уведомява за своята вражда). -  „Но ако Вие импонирате на противника и ка­
то сила“ (ако сте за него „импозантна сила"), „Вие все пак още не сте поради 
това осветен авторитет, стига само Вашият противник да не е злодей. Той не е 
длъжен да Ви уважава и почита, макар и да се пази от Вас и Вашата сила“ 
(стр. 258).

Свети Санчо се явява тук дори като „търгаш“*68, претегляйки с 
най-голяма сериозност разликата между понятията „импонирам“ 
и „съм почитан“, „пазя се“ и „почитам“ -  разлика от максимум 
една шестнадесетина. Когато свети Санчо „се пази“ от някого, „той 
се отдава на рефлексия, притежавайки при това предмет, върху кой­
то рефлектира, конто той почита и пред който изпитва благогове­
ние и страх“ (стр. 115).

В приведените по-горе уравнения наказанието, отмъщението, 
удовлетворението и т. н. са изобразени като изхождащи само от 
Мене. Доколкото свети Санчо е предметът на удовлетворението, ан­
титезите могат да бъдат преобърнати; така самоудовлетворението 
ще се превърне в удовлетвореност от Мене, изпитвана от друг, или 
в прекратяване на моето удовлетворение.

*68 Игра на думи: „Schächer“ -  „злодей", „Schacherer“ -  „дребен тър­
говец“. Ред.



Бележка 3. Същите идеолози, които можеха да си въобразят, 
че правото, законът, държавата и т. н. са възникнали от всеобщо 
понятие, в последна сметка от понятието човек, и са били създадени 
заради това понятие -  същите идеолози могат, разбира се, да си 
въобразят също, че престъпленията се извършват само от пренебре­
жение към едно понятие, че престъпленията изобщо не са нищо дру­
го освен подигравка с понятията и че те се наказват само за да се 
даде удовлетворение на оскърбените понятия. Във връзка с това 
ние вече казахме по-горе всичко необходимо, когато говорехме за 
правото, и преди това, когато говорехме за йерархията, където и 
препращаме читателя. -  В приведените по-горе антитези на кано­
низираните определения: престъпление, наказание и т. н., се про­
тивопоставя названието на друго определение, което свети Санчо по 
своя любим маниер извлича от тези първи определения и го при­
своява. Това ново определение, което, както казахме, се явява тук 
само като просто название, трябва като светско да съдържа непо­
средствените индивидуални отношения и да изразява фактическите 
отношения. (Виж „Логиката“.) Но историята на правото показва, 
че в най-ранните и примитивни епохи тези индивидуални, фактиче­
ски отношения в най-грубия им вид са конституирали непосредстве­
но правото. С развитието на гражданското общество, т. е. с разви­
тието на личните интереси до степен на класови интереси, правните 
отношения се изменили и получили цивилизован израз. Те били раз­
глеждани вече не като индивидуални, а като всеобщи отношения. 
Заедно с това благодарение на разделението на труда охраната на 
сблъскващите се интереси на отделните индивиди преминала в ръ­
цете на малцина и с това изчезнал и варварският начин на осъще­
ствяване на правото. Цялата критика на правото у свети Санчо се 
ограничава в приведените по-горе антитези с това, да обяви цивили­
зования израз на правните отношения и цивилизованото разделение 
на труда за плод на „натрапчивата идея“, на Светото, а варварския 
израз на конфликтите и варварския начин на уреждането им, 
обратно, да запази за себе си. За него цялата работа е само в наз­
ванията; самата същност той съвсем не засяга, тъй като не познава 
действителните отношения, върху които се базират тези различни 
форми на правото, и в юридическия израз на класовите отношения 
вижда само идеализираните названия на предишните варварски от­
ношения. Така в Щирнеровото волеизявление ние намираме отново 
двубоя, във враждата, в отбраната и т. и. -  копие на юмручното 
право и практиката на старинния феодален бит, в удовлетворението, 
отмъщението и т. н. -  jus talionis*69, старогерманското гевере*70,

*69 -  право на възмездие по принципа: око за око. Ред.
*70 - в средновековното германско право -  притежанието, което било 

същевременно външната форма на веществените права. Ред.



compensation, satisfactio*71, с една дума, главните елементи на leges 
barbarorum*72 и oonsuetudines feudorum*73, които Санчо е възприел 
и усвоил не от библиотеките, а от разказите на бившия си го­
сподар за Амадис Галски. Следователно свети Санчо стига в края 
на краищата отново само до безсилната морална заповед, че всеки 
трябва сам да си доставя удовлетворение и да осъществява нака­
занието. Той вярва на Дон Кихот, че посредством проста морална 
заповед ще може направо да превърне веществените сили, възник­
нали от разделението на труда, в лични сили. Колко тясно са свър­
зани юридическите отношения с възникналото от разделението на 
труда развитие на тези веществени сили -  за това сви детелстват 
вече примерите на историческото развитие на съдебната власт и 
оплакванията на феодалите от развитието на правото. (Виж напри­
мер Монтей, цит. съч., XIV, XV век.) Именно в епохата между 
господството на аристокрацията и господството на буржоазията, 
когато се сблъскаха интересите на двете класи, когато търговски­
те отношения между европейските нации започнаха да придоби­
ват значение и самите международни отношения взеха поради 
това буржоазен характер -  именно в това време започна да при­
добива значение властта на съдилищата, която при господството 
на буржоазията, когато това широко развито разделение на труда 
е наложително необходимо, достига най-високата си точка. Как­
во си въобразяват при това робите на разделението на труда, съ­
диите, а още повече professores juris*7 4  -  е във висша степен без­
различно.

С. Престъпление в обикновения 
и в необикновения смисъл

По-горе ние видяхме, че престъплението в обикновения сми­
съл беше фалшифицирано и благодарение на това отнесено в смет­
ката „кредит“ на егоиста в необикновения смисъл. Сега тази фал­
шификация излезе наяве. Необикновеният егоист сега намира, че 
той извършва само необикновени престъпления, които трябва да 
бъдат противопоставени на обикновените престъпления. Затова ние 
отнасяме сега обикновените престъпления на въпросния егоист в 
противоположната сметка.

Борбата на обикновените престъпници срещу чуждата соб­
ственост може да се изрази и по следния начин (макар че това 
важи за всеки конкурент):

*71 -  възмездие, удовлетворение. Ред.
*72 -  варварските закони. Ред.

* 7 3  - феодалните обичаи. Ред.
* 7 4  -  професорите по право. Ред.



те „търсят чуждо благо“ (стр. 265),
търсят свето благо,
търсят Светото, благодарение на което обикнове­

ният престъпник се превръща във „вярващ“ (стр. 265).
Но този упрек, който егоистът в необикновения смисъл прави 

по адрес на престъпника в обикновения смисъл, е съвсем фикти­
вен -  защото не някой друг, а самият той търси навсякъде орео­
ла на светост*75. Всъщност той упреква престъпника не в това, че 
търси „Светото", а в това, че търси „Благото".

След като свети Санчо си създаде „собствен свят, небе“ (този 
път той създаде в своята собствена глава един свят на дуелите и 
странстващ ите рицари, пренесени в съвременния свят), след 
като той същевременно документално доказа своята отлика като 
рицарски престъпник от обикновените престъпници, той отново 
предприема кръстоносен поход срещу „дракони и щрауси, вампи­
ри“, „привидения, призраци и натрапчиви идеи“. Неговият верен 
слуга Шелига благоговейно препуска след него. Обаче докато те 
продължават своя път, става чудно приключение с нещастниците, 
които биват влачени там, където те съвсем не са искали да вър­
вят -  както е описано у Сервантес в XXII глава. Докато нашият 
стр ан ств ащ  рицар и неговият слуга Дон Кихот карали тръс по- 
нататък, Санчо вдигнал очи и видял, че насреща им идват двана­
десет души с белезници, оковани в дълга верига и придружавани 
от комисар с четирима джандарми, принадлежащи към светата хер
мандада98, към хермандадата на Светото, към Светото. Но когато 
те се приближили, свети Санчо много учтиво помолил стражите да 
му обяснят, ако обичат, защо водят тези хора, оковани във вери­
ги. -  Това са каторжници на негово величество, изпращани в 
Шпандау", повече не е нужно да знаете. -  Как -  извикал свети 
Санчо, -  насилени хора? Възможно ли е кралят да упражни наси­
лие над едно „собствено Аз“? В такъв случай Аз Се призовавам 
да изпълня своето призвание и да пресека това насилие. „Поведе­
нието на държавата е насилствена дейност, която тя нарича право. 
А насилствената дейност на отделния индивид тя нарича престъп­
ление.“ И свети Санчо започнал най-напред да увещава престъп­
ниците, казвайки им, че те не трябва да скърбят, че те наистина 
„не са свободни“, но са „особени“ и че може би техните „кости“ 
ще „пукат“ под ударите на бича, а на някого от тях може дори да 
му „откъснат крака“, но, казал той, Вие ще възтържествувате над 
всички препятствия -  защото „никой не може да обвърже

*75 Игра на думи: „sheinbar“ -  „привид е н “, „Heiligenschein“ -  „ореол на 
светост“. Ред.



Вашата воля!“ „И аз положително знам, че няма на света магьосни­
чество, което би могло да подбуди и принуди волята, както си въо­
бразяват някои простаци; защото волята е нашият свободен произ­
вол и няма омайна билка и заклинание, които биха могли да я при­
нудят.“ Да, „никой не може да обвърже Вашата воля и Вашата 
вътрешна съпротива си остава свободна!“

Но тъй като тази проповед не успокоила каторжниците и те 
един след друг започнали да разказват колко несправедливо са ги 
осъдили, Санчо казал: „Скъпи братя, от всичко, което Вие Ми раз­
казахте, Аз си изясних, че макар да са Ви наказали за Вашите пре­
стъпления, все пак наказанието, на което Ви подлагат, Ви доставя 
малко удоволствие и Вие следователно го понасяте против своята 
воля и се отнасяте към него без всякакво удоволствие. И твърде 
възможно е причината за Вашата гибел да е малодушието под 
ударите на бича, проявено от едного, бедността на другиго, липсата 
на покровител у трети, най-после, пристрастният съд на съдията, 
а също и това, че не са Ви отдали правото, което Ви принадлежи, 
„Вашето право“. Всичко това Ме заставя да Ви покажа защо не­
бето ме е изпратило на света. Но тъй като мъдростта на съгласния 
със себе си егоист предписва да не се прави насила това, което 
може да се постигне чрез съглашение, то аз ще помоля господин 
комисаря и господа жандармите да Ви разковат и да Ви пуснат на 
свобода. Освен това, уважаеми господа жандарми, всички тези не­
щастници не са Ви направили никакво зло. Не подобава на съглас­
ния със себе си егоист да става палач на други Единствени, които 
нищо не са му направили. У Вас, изглежда, „на преден план стои 
категорията на откраднатото“. Защо Вие така „се бунтувате срещу 
престъплението“? „Истина, истина Ви казвам“: „Вие сте въодуше­
вени от нравствеността, Вие сте преизпълнени от идеята за нрав­
ственост“, „Вие преследвате всичко, което и е враждебно“ -  Вие 
„по силата на клетвата водите“ тези нещастни каторжници „в зат­
вора“, Вие сте Светото! Ето защо пуснете доброволно тези хора. 
Ако не направите това, Вие ще трябва да имате работа с Мене, 
който „с едно духване на живото Аз помита народи“, който „из­
вършва най-безмерното осквернение“ и не се „бои дори от луната“.“

-  „Гледайте този нахал!“ -  викнал комисарят. -  „По-добре 
ти поправи бръснарския леген на главата си и се праждосвай по 
своя път!“

Но тук свети Санчо, вбесен от гази пруска грубост, насочил 
копието си и се хвърлил срещу комисаря с такава бързина, ма коя­
то е способно само „приложението“, и веднага го съборил на зе­
мята. Завързала се всеобща схватка, през време на която ка­
торжниците се освободили от оковите. Дон Кихот-Шелига бил



хвърлен от един жандарм в Рова на ландвера или в Овчия ров, а 
свети Санчо извършил най-великите подвизи в борбата срещу Све­
тото. След няколко минути жандармите се разбягали, Шелига из­
пълзял от рова и Светото този път било премахнато.

Тогава свети Санчо събрал около себе си освободените каторж­
ници и им държал следната реч (стр. 265, 266 на „Книгата“) :

„Какво е обикновеният престъпник“ (престъпникът в обикновения сми­
съл), „ако не човек, който е извършил фа т а л н а  грешка“ (фатален белетрист 
за бюргера и селянина!), „като е пожелал това, което принадлежи на народа, 
вместо да се стреми към Своето? Той е протегнал ръка към презряното" (общ 
ропот на каторжниците по повод на това морално съждение) „чуждо благо, 
направил е това, което правят вярващите, домогващи се до това, което принад­
лежи на бога“ (престъпникът като въплъщение на прекрасната душа). „Какво 
прави свещеникът, който увещава престъпника? Той говори на престъпника за 
това, какво голямо правонарушение е извършил той, като е осквернил със свое­
то деяние нещо осветено от държавата, а именно държавната собственост, към 
която трябва да бъде отнесен и животът на поданиците на държавата. Вместо 
това по-добре е било свещеникът да упрекне престъпника, че той се е опозорил" 
(кикотене на каторжниците по повод на това егоистично присвояване на банал­
ната попска фразеология) „с това, че не е презрял чуждото, а го е сметнал за 
достойно за похищение" (мърморене сред каторжниците). „Той би могъл да на­
прави това, ако не беше поп“ (един от каторжниците: „в обикновения смисъл!“). 
Аз обаче „говоря с престъпника като с егоист и той ще се засрами" (безсрам­
но, гръмко ура на престъпниците, които не искат да се засрамят) не от това, че 
е извършил престъпление срещу Вашите закони и срещу Вашите блага, а от 
това, че е сметнал за възможно да посегне върху Вашите закони за държане“*76, 
(тук става дума само за „държане“ „в обикновения смисъл“; на други места 
обаче ние четем; „Аз заобикалям една скала, докато я вдигна във въздуха“, и 
„заобикалям например дори „цензурата“), „сметнал е за възможно да пожелае 
Вашите блага“ (повторно ура); „той ще се засрами..."

Гинес де Пасамонте, отявлен крадец, който изобщо не бил мно­
го търпелив, извикал: „Нима ние трябва само да се срамуваме, да 
проявяваме покорност, щом попът в необикновения смисъл ни „уве­
щава“?“

„Той ще се засрами“ -  продължава Санчо, -  „че не Ви е презирал заедно 
с всичките Ви близки, че е бил егоист в твърде малка степен“. (Санчо прилага 
тук чужда мярка към егоизма на престъпника. Поради това каторжниците на­
дават всеобщ рев; малко объркан, Санчо се връща на темата, обръщайки се с 
реторичен жест към отсъстващ ите „добри бюргери“): „Но Вие не можете да 
говорите с тях на езика на егоиста, защото нямате величието, което е присъщо 
на престъпника, Вие не извършвате престъпление против нещо.“

Гинес отново се намесва: Що за лековерие, приятелю! Нашите 
надзиратели в затвора извършват всевъзможни престъпления, раз­
хищават, злоупотребяват, изнасилват. . .* 77

*76 Непреводима игра на думи. В оригинала и на двете места „umgehen“, 
което има именно тези две значения. Бълг. ред.

*77 Тук от ръкописа липсват 12 страници. Ред.



. . . той отново проявява само своето лековерие. Още реакцио
нерите знаеха, че буржоата премахват с конституция стихийно 
възникналата държава и учредяват и правят своя собствена дър­
жава, че „създалата се с течение на времето“ (стихийно) „учреди­
телна власт е преминала към човешката воля“, че „тази направена 
държава е като направено, нарисувано дърво“ и т. н. Виж Фиеве 
„Политическа и административна кореспонденция“, Париж, 1815, 
„Призив към Франция срещу разногласията“; „Le Drapeau blanc“ 
на Саран старши и „Gazette de France“ от периода на Реставра­
цията, както и предишните съчинения на Боналд, Дьо Местр и др. 
Либералните буржоа на свой ред упрекват старите републикан­
ци -  за които те, разбира се, знаеха толкова малко, колкото свети 
Макс за буржоазната държава, -  че техният патриотизъм не е 
нищо друго освен „изкуствен възторг пред абстрактна същност, 
пред обща идея“ (Бенжамен Констан, „За духа на завоеванията“, 
Париж, 1814, стр. 47), докато реакционерите обвиняваха буржоа­
та в това, че тяхната политическа идеология не е нищо друго 
„освен мистификация, която имотната класа прави на безимот­
ните класи“ („Gazette de France“, 1831, февруари). -  На стр. 295 
свети Санчо обявява държавата за „учреждение за възпитаване на 
народа в християнски дух“ и може да каже за основите на държа­
вата само това, че тя „се поддържа“ от „спойката“ на „уважение 
към законите“ или че Светото „се поддържа“ от уважението (Све­
тото като връзка) към Светото (стр. 314).

Бележка 4.
„Ако държавата е света, трябва да съществува цензура“ (стр. 316). „Френ­

ското правителство оспорва свободата на печата не като право на човека, то 
иска обаче от отделната личност залог за това, че той е действително човек" 
(Quel bonhomme!*78 Jacques te bonhomme „се призовава“ към изучаване на сеп­
темврийските закони100) (стр. 380).

Бележка 5, от която научаваме най-дълбоките истини за раз­
ните държавни форми, на които Jacques le bonhomme придава са­
мостойно съществуване и в които той вижда само различни опити 
за осъществяване на истинската държава.

„Републиката не е нищо друго освен абсолютна монархия, защото е все 
едно дали монархът Се нарича владетел или народ, тъй като и единият, и дру­
гият са величество“ (Светото). . . „Конституционализмът е по-нататъшно стъ­
пало по отношение на републиката, защото е държавата, обхваната от процес 
на разложение.“ Това разложение се обяснява по следния начин: „В конститу­
ционната държава. . .  правителството иска да бъде абсолютно, но и народът 
иска да бъде абсолютен. Тези два абсолюта“ (т. е. две въплъщения на Светото)

*78 - Какъв наивник! Ред.



„трябва взаимно да се унищожат“ (стр. 302). -  „Аз не съм държавата, Аз съм 
творческото нищо на държавата“; „с това всички въпроси“ (за конституция 
и т. н.) „потъват в своето истинско Нищо“ (стр. 310) .

Той е трябвало да прибави, че и приведените по-горе положе­
ния за държавните форми са само перифраза на това „Нищо“, 
единственото творение на което е приведеното по-горе положение: 
Аз не съм държавата. Свети Санчо съвсем в духа на немски дас­
кал говори за републиката „като такава”, която, разбира се, е мно­
го по-стара от конституционната монархия -  например гръцките 
републики.

За това, че в такава демократична представителна държава 
като Северна Америка класовите стълкновения вече са достигнали 
една форма, към която конституционните монархии, тласкани от 
живота, тепърва се приближават -  за това, разбира се, той нищо 
не знае. Неговите фрази за конституционната монархия показват, 
че от 1842 г. на берлинския календар той нищо не е научил и нищо 
не е забравил.

Бележка 6.
„Държавата дължи своето съществуване само на неуважението, което Аз 

изпитвам към Себе си“, и „с изчезването на това пренебрежение тя съвсем ще 
угасне“ (излиза, че само от Санчо зависи кога „ще угаснат“ всички държави на 
земята. Повторение на бележка 3 в преобърнато уравнение, виж „Логиката“): 
„тя съществува само докато господства над Мене, само като власт [Machtl 
или притежател на власт [mächtig]. Или." (забележително Или, което доказва 
тъкмо обратното на това, което-трябва да докаже) „можете ли да си предста­
вите държава, чиито жители в цялата си съвкупност" (скок от „Аз“ към „Ние“) 
„не ѝ придават никакво значение [nichts aus ihm machen]” (стр. 337).

Няма нужда да се спираме повече на синонимиката на думите 
„Macht“, „mächtig“ и „machen“.

От това, че във всяка държава има хора, които ѝ придават зна­
чение, т. е. които сами придобиват значение в държавата и благода­
рение на държавата, Санчо заключава, че държавата е власт, стоя­
ща над тези хора. Всичко се свежда тук отново само до това, човек 
да избие от главата си натрапчивата идея за държавата. Jacques le 
bonhomme продължава и тук да си въобразява, че държавата е чи­
ста идея, и вярва в самостоятелната власт на тази идея за държа­
вата. Той действително е преизпълнен с вяра в държавата, обла­
дан е от държавата, той е политик“ (стр. 309). Хегел идеализираше 
представата на политическите идеолози за държавата, които взема­
ха за изходна точка отделните индивиди, макар и само волята на 
тези индивиди; Хегел превръща общата воля на тези индивиди 
в абсолютна воля, a Jacques le bonhomme взема bona fide*79 това

*79 - добросъвестно. Ред.



идеализиране на идеологията за правилния възглед върху държа­
вата и проникнат от тази вяра, критикува този възглед, като обявя­
ва Абсолютното за Абсолютно.

5. Обществото като буржоазно общество

Ние ще се спрем на тази глава малко по-надълго, защото тя не 
без умисъл е най-обърканата от всички объркани глави на „Книгата“ 
и защото тя същевременно най-блестящо показва колко малко ус­
пява нашият светия да познае нещата в техния обикновен облик. 
Вместо да ги изобразява като нещо земно, той ги осветява, „подна­
сяйки“ на читателя само своята собствена света представа. Преди 
да стигнем до същинското буржоазно общество, ние ще чуем някои 
нови разяснения за собствеността изобщо и за собствеността в ней­
ното отношение към държавата. Тези разяснения изглеждат толкова 
по-нови, защото дават повод на свети Санчо отново да приведе свои­
те най-любими уравнения за правото и държавата и така в още по- 
голяма степен да даде на своята „студия“ „по-многообразни превръ­
щания“ и „пречупвания“. Тук ще бъде достатъчно, разбира се, да 
приведем само последните членове на тези вече срещани уравнения, 
тъй като читателят вероятно още помни връзката им от главата 
„Моята сила“.
Частна собственост или

буржоазната собственост =  Не-Моя собственост
=  Света собственост 
=  Чужда собственост 
=  Уважавана собственост или 

уважение към чуждата соб­
ственост

=  Собственост на Човека (стр. 
327, 369).

От тези уравнения се получават заедно с това следните антите­
зи:
Собственост в буржоазен сми

ъл
„Собственост на Човека“ 

(„Човешко достояние“
Уравнения: Човек

Частна собственост или буржо­
азна собственост

Собственост в егоистичен 
смисъл (стр. 327).

-  „Моя собственост“.
-  Мое достояние) стр. 324.
=  право
=  държавна власт, 

правна собственост 
(324).



Частна собственост 
Право

Частна собственост

Собственост 
Държавна собственост 

Държава

Сега стигаме до антитезите:
Частна собственост 

Оправомощена от правото (от 
държавата, от Човека) да ста

не собственост.
Мое по силата на правото

Собственост, дадена от чуж­
дия

Правна собственост на дру­
гите

=  Мое по силата на правото 
(стр. 332),

=  гарантирана собственост,
=  собственост, получена от 

чужди,
=  собственост, принадлежаща 

на чуждия,
=  собственост, която се отнася 

до правото,
=  собственост по право (стр. 

367, 332),
=  правно понятие,
=  нещо духовно,
=  всеобщо,
=  фикция,
=  чиста мисъл,
=  натрапчива идея,
=  призрак,
=  собственост на призрака 

(стр. 368, 324, 332, 367, 369). 
=  собственост на правото,
=  власт на държавата.
=  собственост по отношение на 

държавната власт 
=  държавна собственост 

или също
=  държавна собственост.
=  Моя Не-собственост.
=  единственият собственик 

(стр. 339, 334).

-  егоистична собственост.

Упълномощена от Мене да 
стане собственост (стр. 339).

-  Мое по силата на Моята 
власт или насилие (стр. 332).

-  Собственост, взета от Мене 
(стр. 339).

-  Правна собственост на дру
гиго е това, което Ми е угод­
но да смятам за право (стр. 

339).



Това може да се повтори в стотици други формули, ако вместо 
власт се постави например пълномощие или се приложат вече при­
ведените формули.

Частна собственост =  
=  чуждост по отношение на 
собствеността на всички други

Или също:

Моя собственост =  участие 
в собствеността на всички 
други.

Собственост само върху някои обекти Собственост върху всичко 
(стр. 343).

Отчуждаването като отношение или връзка в приведените по- 
горе уравнения може да бъде изразено и в следните антитези: 

Частна собственост -  Егоистична собственост.

„Да се отнасяме към собстве­
ността като към свето, към 
призрак“,
„да я уважаваме“,

„да имаме уважение към соб­
ствеността“ (стр. 324).

„Да се откажем от светото 
отношение към собственост
та,
да не я разглеждаме вече 
като чуждо,
да не се боим вече от приз­
рака,
да нямаме уважение към 
собствеността,

да имаме като своя собстве­
ност неуважението към соб­
ствеността (стр. 368, 340, 
343).

Съдържащите се в приведените по-горе уравнения и антитези 
модуси за присвояване ще бъдат разрешени едва в главата за „Съ­
юза“; тъй като засега се намираме още в „светото общество“, нас ни 
интересува тук само канонизирането.

Бележка. Още в главата за „Йерархията“ ние разгледахме за­
що идеолозите могат да схващат отношението на собствеността като 
отношение на „Човека" -  отношение, различните форми на което 
се определят в различни епохи според това, как индивидите си пред­
ставят „Човека". Тук ще се ограничим само с позоваване на този 
разбор.

Разсъждение 1. За парцелирането на поземлената собственост, 
за погасяването на сервитутите и за поглъщането на дребната по­
землена собственост от едрата.

Всичко това се извежда от светата собственост и от уравнение­
то: буржоазна собственост =  уважение към Светото.



1) „Собственост в буржоазния смисъл означава свята собственост в сми­
съл, че Аз трябва да уважавам Твоята собственост. „Уважение към собстве­
ността!“ Затова политиците биха искали всеки да има свое парче собственост 
и отчасти поради този стремеж предизвикаха невероятно парцелиране“ (стр. 
327, 328). -  2) „Политическите либерали се стремят по възможност всички сер
витути да бъдат погасени и всеки да бъде свободен господар на своята земя, 
макар и тази земя да има само такова количество почва“ (земята има количест­
во почва!), „което може да бъде наторено с тора на един човек. . .  Колкото и 
малка да е тя, стига само да бъде собствена, уважавана собственост! Колкото 
повече подобни собственици има, толкова повече свободни хора и добри патриоти 
ще има държавата“ (стр. 328). -  3) „Политическият либерализъм, както и 
всичко религиозно разчита на уважението, на хуманността, на добродетелите на 
любовта. Ето защо той живее в непрестанни огорчения. Защото на практика 
хората не уважават нищо и малките владения всекидневно се откупуват отново 
от едрите собственици, а „свободните хора“ стават надничари. Ако, напротив, 
„малките собственици“ помислеха, че и едрата собственост принадлежи на тях, 
те не биха се изключили сами така почтително от нея и не биха били изключени 
от другите“ (стр. 328).

1) Преди всичко цялото движение на парцелирането, за което 
свети Санчо знае само, че то е Светото, се извежда тук от една чиста 
фантазия, която „политиците“ „са си втълпили в главата“. Тъй като 
„политиците“ изискват „уважение към собствеността“, поради това 
те „биха искали“ парцелиране, което при това да бъде проведено 
навсякъде благодарение на неуважението към чуждата собственост! 
„Политиците“ действително „отчасти предизвикаха невероятно пар­
целиране“. Следователно дело на „политиците“ е било, че във Фран­
ция още преди революцията -  както в наше време в Ирландия и 
отчасти в Уелс -  отдавна е съществувало парцелиране по отноше­
ние на обработването на почвата и че за обработване в големи ма­
щаби са липсвали капиталите и всички други условия. Впрочем, 
колко много „политиците“ „биха искали“ да проведат парцелирането 
в наше време, Санчо може да види от това, че всички френски бур­
жоа са недоволни от парцелирането както защото то отслабва кон­
куренцията между работниците, така и по политически съображения, 
а също и от това, че всички реакционери (което Санчо би могъл да 
види в „Спомените“ на стария Арндт) виждаха в парцелирането са­
мо превръщане на поземлената собственост в съвременна, про­
мишлена, станала предмет на покупко-продажба, осквернена собст­
веност. Тук ние няма да обясняваме повече на нашия светия какви 
са икономическите основания, по силата на които буржоата, след 
като вземат властта, трябва да осъществят това превръщане, което 
може да се извърши както по пътя на отменяването на поземлената 
рента, надвишаваща печалбата, така и по пътя на парцелирането. 
Няма също да му обясняваме как формите на това превръщане за­
висят от степента на развитие на промишлеността, търговията, ко­
рабоплаването и т. н. в определена страна. Приведените по-горе



положения за парцелирането са само бомбастично перифразиране на 
простия факт, че на различни места, „тук-таме“, съществува значи­
телно парцелиране -  перифразиране, което е изразено в канонизи­
ращия стил на нашия Санчо, годен за всичко изобщо и за нищо спе­
циално. В останалото приведените по-горе положения на Санчо съ­
държат само фантазиите на немския дребен буржоа относно парце­
лирането, което, разбира се, е за него Чуждото, „Светото“. Ср. „По­
литическият либерализъм“.

2) За нашия светия погасяването на сервитутите, тази жалка 
работа, която се наблюдава само в Германия, чиито правителства 
бяха принудени да прокарат тази мярка само по силата на по-разв

итите порядки в съседните държави и на финансови затруднения, 
е нещо, което искат „политическите либерали“, за да създадат „сво­
бодни хора и добри граждани“. Хоризонтът на Санчо пак не над­
хвърля померанския ландтаг и саксонската камара на депутатите. 
Това германско погасяване на сервитутите никога не е водило към 
някакви политически или икономически резултати и като полумяр
ка не упражни изобщо никакво влияние. За исторически важното 
погасяване на сервитутите през XIV и XV век, което стана в резул­
тат на започващото тогава развитие на търговията и промишле­
ността и на нуждата на земевладелците от пари, Санчо, разбира се, 
пак нищо не знае. -  Същите хора, които, като например Щайн и 
Финке, искаха да проведат в Германия погасяването на сервитутите, 
за да създадат, както мисли Санчо, добри граждани и свободни хо­
ра, стигнаха по-късно до убеждението, че за да се създадат „добри 
граждани и свободни хора“, трябва отново да се възстановят сер­
витутите, каквито опити се правят сега във Вестфалия. От това 
следва, че „уважението“, както и страхът божий, може да се пригоди 
във всички случаи на живота.

3) „Изкупуването“ на дребната поземлена собственост от „ед­
рите собственици“ се извършва по мнението на Санчо, защото на 
практика не съществува „уважение към собствеността“. -  Две от 
всекидневните последици на конкуренцията -  концентрацията и 
изкупуването, изобщо конкуренцията, която не съществува без кон­
центрация, изглеждат тук на нашия Санчо като нарушения на бур­
жоазната собственост, движението на която се извършва по пътя па 
конкуренцията. Нарушение на буржоазната собственост се оказва 
вече самият факт на нейното съществуване. Според Санчо нищо не 
може да се купи, без да се посегне върху собствеността*80. Колко

*80 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Санчо стига до тази безсмислица, 
защото взема юридическия, идеологическия израз на буржоазната собственост 
за действителна буржоазна собственост и след това не може да си обясни защо 
действителността не желае да съответства на тази негова илюзия“. Ред.



дълбоко е проникнал свети Санчо в концентрацията на поземлената 
собственост, е ясно вече от това, че той вижда в нея само най-очебийн

ия акт на концентрацията, само простото „изкупуване“. Впрочем, 
доколко дребните собственици престават да бъдат собственици по 
силата на това, че стават надничари, това не може да се установи 
от разсъжденията на Санчо. Защото още на следващата страница 
(стр. 329) Санчо сам твърди -  обявявайки се крайно тържествено 
против Прудон, -  че те си остават „собственици на припадащия 
им се дял в използуването на земята“, именно -  собственици на 
работната заплата. -  „Между другото, в историята може понякога 
да се наблюдава“ следното: ту едрата поземлена собственост по­
глъща дребната, ту дребната поглъща едрата -  две явления, които 
според свети Санчо мирно се разтварят на достатъчното основание, 
че „на практика хората нищо не уважават“. Същото се отнася до 
останалите многобройни видове поземлена собственост. А след това 
мъдрото, „ако дребните собственици“ и т. н.! В Стария завет ние 
видяхме как свети Санчо, служейки си със спекулативния метод, 
застави по-ранните поколения да предусетят опита на по-късните; 
сега ние виждаме как той, служейки си с метода на празното бръ­
щолевене, се оплаква, че по-ранните поколения не са предусетили 
не само мислите на по-късните поколения за тях, но и неговата соб­
ствена безсмислица. Какво даскалско „дълбокомислие“*81! Ако те­
рористите можеха да предвидят, че ще качат Наполеон на трона, ако 
английските барони от времето на Рънимид и Magna Charta101 мо­
жеха да предвидят, че в 1849 г. ще бъдат отменени житните зако­
ни102, ако Крез е можел да предвиди, че Ротшилд ще бъде по-богат 
от него, ако Александър Велики е можел да предвиди, че Ротек ще 
съди за него и че империята му ще падне в ръцете на турците, ако 
Темистокъл е можел да предвиди, че ще разбие персите в интерес на 
Ото Детето, ако Хегел можеше да предвиди, че свети Санчо ще го 
експлоатира по толкова „вулгарен“ начин. . .  ако, ако, ако! Но за 
какви „дребни собственици“ си въобразява, че говори свети Санчо? 
За непритежаващите собственост селяни, които станаха „дребни 
собственици“ едва вследствие на раздробяването на едрата позем­
лена собственост, или за ония, които се разоряват в наше време в 
резултат на концентрацията? За свети Санчо и двата случая си 
приличат един на друг като две яйца. В първия случай дребните 
собственици съвсем не са се изключили от „едрата собственост“, а, 
обратно, всеки се е постарал да я завладее дотолкова, Доколкото 
не е бил изключен от другите и Доколкото е бил способен да направи 
това. А тази тяхна способност не е била прословутата Щирнерова

*81 В оригинала на берлинския диалект (Jescheitheit). Ред.



способност, тя се обуславяла от напълно емпирични отношения, на­
пример от тяхното развитие, както и от цялото предш естващ о раз­

витие на буржоазното общество, обуславяла се от местността и от 
тяхната по-голяма или по-малка връзка със съседите, обуславяла 
се от размерите на придобития поземлен участък и от броя на ония, 
които си го присвоявали, от отношенията на промишлеността, об­
щуването, средствата за съобщение, оръдията за производство и т. 
н. и т. н. Че те не се изключвали от едрата поземлена собственост, 
се вижда дори от това, че много от самите тях станали едри позем­
лени собственици. Санчо сам се прави за смях на цяла Германия, 
като твърди, че тези селяни били прескочили стъпалото на парцели­
рането, което тогава още не съществуваше и което беше за тях един­
ствено революционната форма, и с един скок се озовали в неговото 
царство на съгласния със себе си егоизъм. Като оставим настрана 
обстоятелството, че това изобщо е безсмислица, тези селяни не бяха 
в състояние да се организират комунистически, тъй като им липс­
ваха всички средства, необходими за осъществяването на първото 
условие за комунистическа асоциация, именно -  колективното во­
дене на стопанството, и тъй като парцелирането беше по-скоро само 
едно от условията, които породиха по-късно потребността от подоб­
на асоциация. Изобщо едно комунистическо движение никога не 
може да изхожда от селото, а винаги само от градовете.

Във втория случай, когато свети Санчо говори за разорените 
дребни собственици, тези последните все още имат общ интерес с 
едрите поземлени собственици както по отношение на съвсем бези­
мотната класа, така и по отношение на промишлената буржоазия. 
Ако този общ интерес липсва, те не са в състояние да присвоят ед­
рата поземлена собственост, тъй като живеят разпръснато и цялата 
им дейност и начин на живот правят невъзможно за тях едно обе­
динение -  това първо условие за подобно присвояване; подобно 
движение предполага на свой ред много по-общо, съвсем независещо 
от тях движение. -  В края на краищата цялата тирада на Санчо 
се свежда до това, че те трябва просто да избият от главата си ува­
жението към собствеността на другите. За това ние пак ще чуем 
нещо по-нататък.

В заключение ще сложим ad acta*82 още едно положение: „На 
практика хората не уважават нищо", така че, както изглежда, ра­
ботата „съвсем“ не е в „уважението“.

Студия № 2. Частна собственост, държава и право.
„Ако, ако, ако!“*82 - към дело. Ред.



„Ако“ свети Санчо бе оставил за миг настрана разпространени­
те представи на юристите и политиците по отношение на частната соб­
ственост, както и полемиката срещу тях, ако той беше разгледал тази 
частна собственост в нейното емпирично съществуване, в нейната 
връзка с производителните сили на индивидите, то цялата му соло
монова мъдрост, с която той ще ни занимава сега, би се свела до 
нула. От него едва ли би се изплъзнало тогава („макар че подобно 
на Авакум103 той е capable de tout*83), че частната собственост е фор­
ма на общуване, необходима при известно стъпало на развитие на 
производителните сили; че тази форма на общуване не може да 
бъде унищожена, не може да престане да бъде условие за производ­
ството на непосредствения материален живот, преди да са съз­
дадени производителни сили, за които частната собственост става 
притесняващи окови. В този случай не би се изплъзнало и от чита­
теля, че Санчо е трябвало да се занимае с материалните отноше­
ния, а не да свежда целия свят до една система на теологичния мо­
рал, за да и противопостави нова морална система, която се обя­
вява за егоистичен морал. От читателя не би се изплъзнало, че се 
касае за съвсем други неща, а не за „уважение“ и неуважение. „Ако, 
ако, ако!“

Впрочем, това „ако“ е само отзвук на приведената по-горе фра­
за на Санчо, защото „ако“ Санчо беше направил всичко това, той, 
разбира се, нямаше да може да напише своята книга.

Тъй като свети Санчо приема на вяра илюзията на политиците, 
юристите и другите идеолози, които поставят с главата надолу всич­
ки емпирични отношения, и прибавя към това по германски маниер 
още нещо от себе си, то частната собственост се превръща за нега 
в държавна собственост, resp.*84 в правна собственост, над която той 
може сега да извърши един експеримент, за да оправдае своите 
приведени по-горе уравнения. Да разгледаме преди всичко превръ­
щането на частната собственост в държавна собственост.

„Въпросът за собствеността се решава само от властта“ (напротив, въпро­
сът за властта се решава засега от собствеността) „и тъй като само държава­
та -  била тя държава на бюргерите, държава на босяците“ (Щирнеровият „Съ­
юз“) „или чисто и просто човешка държава -  единствено е носител на власт, тя 
единствено е собственик“ (стр. 333).

Наред с факта на германската „бюргерска държава“ тук от­
ново еднакво фигурират фантазиите на Санчо и Бауер, докато ни­
къде не се споменават исторически важните държавни образувания. 
Най-напред той превръща държавата в лице, в „носител на власт“

*83 - способен на всичко. Ред.
*84 - respective -  съответно. Ред.



Фактът, че господстващ ата класа конституира своето съвместно 
господство с публична власт в държава, се схваща и изопачава от 
Санчо по германски дребнобуржоазен маниер в смисъл че „държа­
вата“ се конституира като трета сила срещу тази господстващ а 
класа и поглъща в противовес на нея цялата власт. След това той 
започва да потвърждава тази си вяра с цяла редица примери.

Доколкото собствеността при господството на буржоазията, 
както и във всички други епохи, е свързана с известни условия, пре­
ди всичко икономически, зависещи от степента на развитие на про­
изводителните сили и на общуването -  условия, които неизбежно 
получават политически и юридически израз, -  свети Санчо просто- 
душно приема, че

„държавата свързва притежаването на собственост“ (car tel est son bon 
plaisir*85) „с известни условия, така както тя свързва с условия изобщо всичко, 
например брака“ (стр. 335).

Тъй като буржоата не позволяват на държавата да се намесва 
в частните им интереси и и дават само толкова власт, колкото е не­
обходимо, за да се осигури тяхната собствена безопасност и да се 
запази конкуренцията; тъй като буржоата се явяват изобщо като 
граждани на държавата само дотолкова, Доколкото техните частни 
интереси изискват това -  Jacques le bonhomme приема, че те са 
„нищо“ пред държавата.

„Държавата е заинтересована само в едно: самата тя да бъде богата; дали 
Иван е богат, а Петър -  беден, за държавата е все едно. . .  те и двамата са ни­
що пред нея“ (стр. 334).

Същата мъдрост черпи той на стр. 345 от факта, че държавата 
се отнася търпимо към конкуренцията.

Ако една железопътна дирекция се интересува от своите акци­
онери само Доколкото те плащат вноски и получават дивиденти, то 
берлинският даскал в своето простодушие заключава, че акционери­
те са „нищо пред дирекцията, както всички ние сме грешници пред 
бога“. Изхождайки от безсилието на държавата пред частните соб­
ственици, Санчо доказва безсилието на собствениците пред държа­
вата и своето собствено безсилие по отношение както на последната, 
така и на първите.

По-нататък. Тъй като буржоата са организирали защитата на 
своята собственост в държава и поради това „Аз“ не може да от­
неме фабриката на „този и този фабрикант“ освен в рамките на 
буржоазните условия, т. е. в рамките на условията на конкурен­
цията, Jacques le bonhomme счита, че*85 - защото така е намерила за добре. Ред.



„държавата има фабриката като собственост, фабрикантът -  само като 
ленно владение, като имущество“ (стр. 347).

Също така кучето, което пази моята къща, „има“ къщата „като 
собственост“, а аз я имам от кучето само „като ленно владение, като 
имущество“.

Тъй като скритите материални условия на частната собственост 
често трябва да влизат в противоречие с юридическата илюзия от­
носно частната собственост, както това се проявява например при 
експроприация, Jacques le bonhomme заключава оттук, че

„тук бие на очи скритият иначе принцип, че само държавата е собственик, 
а отделното лице -  носител на ленно владение“ (стр. 335).

„Тук бие на очи“ само това, че от очите на нашия почтен бюр­
гер са останали скрити зад завесата на „Светото“ светските отно­
шения на собственост и че той все още трябва да се снабди от Ки­
тай с „небесна стълба“, за да се „качи“ на онова „стъпало на кул­
турата“, на което в цивилизованите страни се намират дори даска­
лите. Санчо превръща тук свързаните със съществуването на част­
ната собственост противоречия в отрицание на частната собстве­
ност -  той правеше същото, както видяхме по-горе, и с противоре­
чията в буржоазното семейство.

Ако буржоата, изобщо всички членове на буржоазното обще­
ство, са принудени да се конституират като „Ние“, като юридиче­
ско лице, като държава, за да осигурят общите си интереси и да де­
легират -  вече по силата на разделението на труда -  своята полу­
чена по този начин колективна власт на малцина, то Jacques le 
bonhomme си въобразява, че

„всеки се ползува от собственост само Доколкото носи в себе си Аз на дър­
жавата или е лоялен член на обществото. . .  Който е държавно Аз, т. е. добър 
бюргер или поданик, той в качеството на такова Аз, а не в качеството на соб­
ствено Аз, спокойно се ползува от ленното владение“ (стр. 334, 335).

От тази гледна точка всеки притежава железопътна акция само 
дотолкова, Доколкото „носи в себе си“ „Аз“ на дирекцията -  сле­
дователно човек може да притежава железопътна акция само като 
светия.

След като си уяснява по този начин тъждеството на частната и 
държавната собственост, свети Санчо може да продължи:

„Ако държавата не отнема произволно от отделния индивид това, което 
той е получил от държавата, това значи само, че държавата не обира самата 
себе си“ (стр. 334, 335).

Ако свети Санчо не ограбва произволно собствеността на 
другите, това означава само, че свети Санчо не обира самия себе



си, защото нали той „разглеукда“ всяка собственост като свое до­
стояние.

О т нас не може да се очаква разбор на останалите фантазии 
на свети Санчо относно държавата и собствеността, например че 
държавата „примамва“ и „награждава“ отделните индивиди със 
собственост, че поради особено коварство тя е установила висо­
ки гербови налози, за да разорява гражданите, когато са нелоялни, 
и т. н. и т. н. Ние изобщо няма да се спираме на оная д р е б н о -  
буржоазно-германска представа за всемогъществото на държава­
та, представа, която се среща още у старите германски юристи, а 
тук ни се поднася във формата на високопарни уверения. -  Накрая 
свети Санчо се опитва да потвърди своето обширно доказателство 
за тъждеството на държавната и частната собственост и чрез ети­
мологична синонимика, при което обаче той бие своята ученост en 
ambas posaderas.

„Моята частна собственост [Privaíeigentum] е само това, което държавата 
ми предоставя от своето достояние, като лишава (priviert) с това другите чле­
нове на държавата: тя е държавна собственост“ (стр. 339).

Случайно се оказва обаче, че работата стои тъкмо наопаки. 
Частната собственост в Рим, към която само може да се отнася та­
зи етимологична уловка, се е намирала в най-пряко противоречие с 
държавната собственост. Наистина държавата предоставяла част­
на собственост на плебеите, но при това тя не отнемала от „други­
те“ тяхната частна собственост, а отнемала от самите тези плебеи 
тяхната държавна собственост (ager publiais) и техните политиче­
ски права и затова именно те се наричали privati, ограбени, а не 
фантастичните „други членове на държавата“, за които сънува све­
ти Санчо. Jacques le bonhomme се бламира във всички страни, на 
всички езици и във всички епохи, щом започва да говори за поло­
жителни факти, за които „Светото“ не може да има априорно 
знание.

Отчаянието за това, че държавата поглъща цялата собстве­
ност, гони Санчо обратно в неговото най-съкровено „възмутено“ 
самосъзнание, където той бива изненадан от откритието, че е ли­
тератор. Своето изумление той изразява в следните забележителни 
думи:

„Противоположно на държавата Аз все по-ясно чувствувам, че на Мене ми 
оставаше още една голяма власт -  властта над самия Себе си.“

По-нататък това се развива по следния начин:
„В Моите мисли Аз имам действителна собственост, с която мога да тър­

гувам“ (стр. 339).



И така „босякът“ Щирнер, „човекът със само идеално богат­
ство“, стига до отчаяното решение да започне да търгува с пресе­
ченото, вкиснато мляко на своите мисли. Но как ще се изхитри той 
за това, ако държавата обявява мислите му за контрабанда? Слу­
шайте:

„Аз се отказвам от тях“ ’ (което без съмнение е много мъдро) „и ги, раз­
меням срещу други“ (разбира се, при условие че някой се окаже толкова лош 
търговец, да се съгласи на подобна размяна на мисли), „които стават Моя но­
ва, купена собственост“ (стр. 339).

Нашият честен бюргер не се успокоява, докато няма черно на 
бяло, че честно е купил своята собственост. -  Ето го -  утешение­
то на берлинския бюргер във всичките му държавни бедствия и по­
лицейски напасти: „Мислите не подлежат на мито!“

Превръщането на частната собственост в държавна се свеж­
да в края на краищата до представата, че буржоата притежава са­
мо като екземпляр от буржоазния род, който в своята съвкупност 
се нарича държава и снабдява със собственост отделните индиви­
ди. Тук отново всичко е поставено с главата надолу. В буржоазна­
та, както и във всяка друга класа, съвместни и всеобщи условия 
стават само личните условия, при които притежават и живеят от­
делните членове на класата. Ако преди подобни философски илю­
зии можеха още да се срещат в Германия, сега, когато световната 
търговия достатъчно ясно показа, че буржоазната печалба не зави­
си ни най-малко от политиката, но затова пък политиката всецяло 
зависи от буржоазната печалба, тези илюзии станаха съвсем смеш­
ки. Още в XVIII век политиката толкова зависеше от търговията, 
че когато например френската държава поиска да сключи заем, 
частно лице трябваше да гарантира за нея пред холандците.

Че „обезценяването Ми“ или „пауперизмът“ е „реализация на 
стойността“ или „съществуване“ на „държавата“ (стр. 336), това 
е едно от 1001 Щирнерови уравнения, за което споменаваме тук са­
мо защото във връзка с него узнаваме нещо ново за пауперизма.

„Пауперизмът е Мое обезценяване, той се проявява в това, че Аз не мога 
да реализирам себе си като стойност. Затова държава и пауперизъм е едно и 
съ щ о ... Държавата винаги се старае да извлече полза от Мене, т. е. да Ме 
експлоатира, утилизира, използува, макар това използуване да се състои само 
в това, че аз се грижа за proles*86 (пролетариата). Тя нека да бъде нейна креа
тура“ (стр. 336).

Като се абстрахираме от това, че тук проличава колко малко 
зависи от него да реализира своята стойност, макар че той нався­
къде и винаги може да запази своята особеност; като се абстрахираме*86 - потомство. Ред.



от това, че тук отново, противно на предишните твърдения, 
същност и явление са съвсем отделени едно от друго, тук отново 
излиза наяве приведеното по-горе дребнобуржоазно мнение на на­
шия наивник, че „държавата“ иска да го експлоатира. Интересно е 
също, че древноримският етимологичен произход на думата „проле­
тариат“ наивно се пробутва тук в съвременната държава. Нима 
свети Санчо наистина не знае, че навсякъде, където се е развила 
съвременната държава, „грижата за proles“ е за държавата, т. е. 
за официалните буржоа, най-неприятната дейност на пролетариата? 
Не трябва ли да го посъветваме да преведе за свое добро на нем­
ски език също и Малтус, и министър Дюшател? Свети Санчо като 
германски дребен буржоа „е чувствувал“ „все по-ясно“, че „в проти­
вовес на държавата на него му е останала още една голяма сила“, 
именно силата да си създава мисли напук на държавата. Ако бе­
ше английски пролетарий, той щеше да почувствува, че „му е оста­
нала силата“ да произвежда деца напук на държавата.

И отново иеремиада против държавата! И отново теория за 
пауперизма! Като „Аз“ той „създава“ най-напред „брашно, платно 
или желязо и въглища“, унищожавайки с това по начало разделе­
нието на труда. След това той започва „нашироко“ да се „оплак­
ва“, че неговият труд не се заплаща по своята стойност, и преди 
всичко влиза в конфликт с тези, които заплащат труда. След това 
на сцената се явява държавата в ролята на „умиротворител“.

„Ако Аз не се задоволявам с цената, която тя“ (т. е. държавата) „уста­
новява за моята стока и труд, ако Аз сам се стремя да определя цената на 
Своята стока, т. е. да направя тя да бъде заплатена на Мене, Аз влизам в кон­
фликт преди всичко“ (голямо „Преди всичко“! -  не с държавата, а) „с купу­
вачите на стоката“ (стр. 337).

А когато той иска да влезе в „преки сношения“ с тези купувачи, 
т. е. „да ги хване за гърлото“, държавата веднага „се намесва“, „от­
късвайки човека от човека“ (макар че се касаеше не за „човека из­
общо“, а за работника и работодателя или -  което той постоянно 
смесва -  за купувача и продавача на стоката); при това държава­
та върши това със злостния умисъл -  „да застане в средата като 
дух" (разбира се, свети дух).

„Работниците, които искат по-голяма заплата, се третират като престъп­
ници, щом поискат да я изтръгнат" (стр. 337).

Тук пред нас е отново цял букет от безсмислици. Господин 
Синиър е можел да не пише своите писма за работната заплата104, 
ако предварително беше влязъл в „преки сношения“ с Щирнер, още 
повече че в този случай държавата, разбира се, не „би откъснала 
човек от човека“. Санчо заставя тук държавата да се явява три



пъти -  най-напред в ролята на „умиротворител“, след това като фак­
тор, който определя цената, най-после като „дух“, като Светото. То­
ва, че свети Санчо след славното отъждествяване на частната и дър­
жавната собственост заставя държавата да определя и работната 
заплата, свидетелства както за неговата забележителна последо­
вателност, така и за пълното му непознаване на работите на 
този свят. Това, че „работниците, които искат да изтръгнат по- 
висока работна заплата“, в Англия, Америка и Белгия съвсем не се 
третират непременно като „престъпници“ и че, обратно, те доста че­
сто действително изтръгват тази по-висока заплата, е също неизве­
стен на нашия светия факт, благодарение на което цялата му ле­
генда за работната заплата отива на вятъра. Това, че работниците, 
дори ако държавата не е „застанала в средата“, нищо не биха спе­
челили, „ако хванат за гърлото“ своите работодатели, във всеки слу­
чай биха спечелили много по-малко, отколкото по пътя на асоциа­
циите и стачките -  разбира се, докато те си остават работници, а 
техните противници -  капиталисти, това е също факт, който може­
ше да се наблюдава дори в Берлин. Не се нуждае също от доказа­
телство и това, че основаното на конкуренцията буржоазно обще­
ство и неговата буржоазна държава по силата на цялата си мате­
риална основа не могат да допуснат никаква друга борба между 
гражданите освен конкуренцията и че щом хората започнат „да се 
хващат един друг за гърлото“, те се явяват не като „дух“, а въоръ­
жени с щикове.

Впрочем хрумването на Щирнер, че обогатяването на индиви­
дите върху основата на буржоазната частна собственост означава 
само обогатяване на държавата или че досега всяка частна собстве­
ност била държавна собственост, поставя отново историческите от­
ношения с главата надолу. С развитието и натрупването на бур­
жоазната собственост, т. е. с развитието на търговията и промишле­
ността, отделни лица все повече забогатявали, а държавата все по­
вече задлъжнявала. Този факт се проявява още в първите италиан­
ски търговски републики, след това се прояви най-ярко, като се 
почне от миналия век, в Холандия, където борсовият спекулант Пин
то обърнал внимание на въпросното явление още през 1750 г., а 
сега този факт отново се наблюдава в Англия. Затова ние вижда­
ме, че щом буржоазията натрупа пари, държавата се оказва прину­
дена да проси от буржоазията, а накрая тя просто бива купена 
от нея. И това става в период, когато на буржоазията противостои и 
друга класа и държавата може следователно да запази между двете 
привидност на известна самостоятелност. Дори след като се продаде, 
държавата все още се нуждае от пари и поради това продължава 
да зависи от буржоата, но при все това тя може, винаги когато



интересите на буржоазията изискват това, да получи в свое разпореж­
дане повече средства, отколкото другите, по-малко развити и поради 
това по-малко обременени от дългове държави. Обаче дори най-не
развитите държави на Европа, членовете на Свещения съюз, неудър­
жимо вървят към тази съдба и ще бъдат купени от буржоазията на 
публичен търг; и тогава Щирнер ще може да ги утеши, като се по­
зове на тъждеството на частната и държавната собственост; той ще 
може да утеши с това особено собствения си суверен, който напраз­
но се опитва да отложи часа на продажбата на държавната власт 
на станалите „лоши“ „бюргери“.

Сега минаваме към въпроса за отношението между частната соб­
ственост и правото, където отново ни се поднася в друга форма съ
щата дивотия. Тъждеството на държавната и частната собственост 
получава тук привидно нов обрат. Политическото признаване на ча­
стната собственост в законодателството се разглежда като основа 
на частната собственост.

„Частната собственост живее по милостта на правото. Само в правото тя 
има своята гаранция -  защото притежанието още не е собственост; то става 
Мое едва със съгласието на правото; това не е факт, а фикция, мисъл. Това е 
собственост по силата на правото, правна собственост, гарантирана собственост; 
тя е Моя не благодарение на Мене, а благодарение на правото““ (стр. 332).

В тази фраза приведената вече безсмислица за държавната 
собственост достига още по-голяма степен на комизъм. Ще преми­
нем поради това веднага към Санчовата експлоатация на фиктив­
ното jus utendi et abutendi*87.

Ha стр. 332 ние научаваме освен приведената по-горе прекрасна сентенция, 
че собствеността е „неограничена власт над нещо, с което Аз мога да се разпо­
реждам както намеря за добре“. Но „властта“ не е „нещо, съществуващо за себе 
си, а съществува само във властното Аз, в Мене, носителя на власт“ (стр. 366). 
Затова собствеността не е „вещ“, не е „това дърво, а Моята власт над него. 
Моето разпореждане с него е Моето“ (стр. 366). Той знае само „вещи“ и „Аз“. 
„Отделената от Аз“, получилата самостоятелно съществуване, превърнатата в 
„призрак“ „власт е правото“. „Тази увековечена власт“ (студия за наследстве­
ното право) „не угасва дори с Моята смърт, но се предава или наследява. Ве­
щите в действителност принадлежат не на Мене, а на правото. От друга страна, 
това не е нещо повече от прост мираж, защото властта на отделния индивид 
става постоянна, става право само защото други индивиди съединяват своята 
власт с неговата власт. Илюзията се състои в това, че те приемат, че не могат 
да оттеглят обратно своята власт“ (стр. 366, 367). „Едно куче вижда кокала 
във властта на друго куче и отстъпва само ако се чувствува много слабо. Чове­
кът обаче уважава правото на другия човек върху неговия кокал. . .  И както 
тук, така и изобщо „човешко" се нарича такова отношение към вещите, когато 
във всичко се вижда нещо духовно, в дадения случай -  правото, т. е. когато

*87 -  право на употреба и злоупотреба, т. е. право на разпореждане с вещта 
по своя воля. Ред.



всичко се превръща в призрак и отношението към него е като към призрак.... 
На човека е свойствено да разглежда единичното не като единично, а като все­
общо“ (стр. 368, 369).

Следователно цялото зло произтича пак от вярата на индивидите 
в понятието право, което те трябва да избият от главата си. Свети 
Санчо познава само „нещата“ и „Аз“, а за всичко, което не подхож­
да под тези рубрики, за всички отношения той има само абстрактни 
понятия, които поради това също се превръщат за него в „призра­
ци“. „От друга страна“, той наистина смътно чувствува понякога, че 
всичко това е „прост мираж“ и че „властта на отделния индивид“ 
много зависи от това, дали други съединяват своята власт с нея. Но 
в последна сметка всичко се свежда все пак до „илюзията“, която 
хранят отделните индивиди, „като приемат, че не могат да оттеглят 
обратно своята власт“. „В действителност“ значи железницата при­
надлежи не на акционерите, а на устава. Санчо веднага дава ярък 
пример с наследственото право. Той го обяснява не от необходимост­
та от натрупването и съществуващото преди всякакво право семей­
ство, а от юридическата фикция за продължаването на властта и 
след смъртта. Обаче с преминаването на феодалното общество в 
буржоазно, всички законодателства все повече се отказват от тази 
юридическа фикция. (Ср. например Наполеоновия кодекс.) Тук няма 
нужда да разясняваме, че абсолютната бащинска власт и майо
ратът -  както естествено възникналият феодален майорат, така и по- 
късният -  са се базирали на твърде определени материални отноше­
ния. Същото се наблюдава у древните народи в епохата на разлага­
нето на общността [Gemeinwesen] вследствие на развитието на част­
ния живот. (Най-доброто доказателство за това е историята на рим­
ското наследствено право.) Изобщо Санчо не е можел да избере по- 
несполучлив пример от наследственото право, което най-ясно показва 
зависимостта на правото от производствените отношения. Ср. на­
пример римското и германското наследствено право. Разбира се, ни­
кога още нито едно куче не е превърнало кокала във фосфор, в кост­
но брашно или вар, също както никога още „нищо не му е идвало 
на ум“ относно неговото „право“ върху кокал; на свети Санчо също 
никога не му е „идвало на ум“ да помисли дали правото върху един 
кокал, което придобиват хората, а не кучетата, не е обусловено от 
това, че хората превръщат този кокал по определен начин в пред­
мет на производството, а кучетата са неспособни за това. Изобщо 
тук само в един пример ние имаме целия метод на Санчовата кри­
тика и неговата непоколебима вяра в разпространените илюзии. До­
сегашните производствени отношения на индивидите трябва да се 
изразяват също като правни и политически отношения. (Виж по- 
горе.) В рамките на разделението на труда тези отношения трябва



да придобият самостоятелно съществуване по отношение на инди­
видите. Всички отношения могат да бъдат изразени в езика само 
като понятия. Това, че тези общи представи и понятия съществуват 
като тайнствени сили, е необходим резултат от обективирането 
на реалните отношения, чийто израз се явяват те. Освен това значе­
ние в обикновеното съзнание тези общи представи придобиват и 
особено значение и развитие у политиците и юристите, които са при­
нудени от разделението на труда да въздигат тези понятия в култ и 
които виждат в тях, а не в производствените отношения, истинска­
та основа на всички реални отношения на собствеността. Свети Сан
чо възприема тази илюзия, без да се замисля, и обявява на това основание

 правната собственост за основа на частната собственост, а 
правното понятие -  за основа на правната собственост, след което 
той може да ограничи цялата си критика с това, да обяви понятието 
право за понятие, за призрак. С това за свети Санчо всичко е изчер­
пано. За негово успокоение може още да му се каже, че във всички 
ранни законници поведението на две кучета, които са намерили ко­
кал, се разглежда като право; vim vi repeliere lioere*88 -  казват 
Пандектите105; idque jus natura comparatur*89, при което под право 
се разбира jus quod natura omnia animalia docuit*90 (хора и куче­
та) и че по-късно организираното отблъскване на силата със сила е 
„именно“ право.

Свети Санчо, който е в стихията си, документира своята ученост 
в областта на историята на правото с това, че започва да спори с 
Прудон за „кокала“.

„Прудон“ -  казва той -  „се опитва да ни увери, че обществото е първо­
начален притежател и единственият собственик на неподлежащото на давност 
право; че по отношение на обществото така нареченият собственик е станал кра­
дец; че ако то отнеме от някой сегашен собственик неговата собственост, то не 
ограбва нищо от него, тъй като само реализира своето неподлежащо на давност 
право. Ето къде може да заведе призракът на обществото като юридическо лице” 
(стр. 330, 331).

Противоположно на това Щирнер се старае да ни „увери“ (стр. 
340, 367, 420 и др.), че ние, т. е. безимотните, сме подарили на соб­
ствениците тяхната собственост поради незнание, от страх или от 
добродушие и т. н. и ни призовава да вземем обратно своя подарък. 
Между двете „уверения“ разликата е тази, че Прудон се базира на 
исторически факт, а свети Санчо само си е „втълпил нещо в глава­
та“, за да придаде „нов обрат“ на въпроса. В действителност обаче 
най-новите изследвания по история на правото установиха, че както

*88 -  силата може да се отблъсне със сила. Ред.
*89 -  това право се дава от природата. Ред.
*90 -  право, на което природата е научила всички животни. Ред.



в Рим, така и у германските, келтските и славянските народи разви­
тието на собствеността е имало за изходна точка общинната или пле­
менната собственост и че същинската частна собственост навсякъде 
е възникнала по пътя на узурпацията, което, разбира се, свети Сан
чо не можеше да извлече от осенилата го дълбока мисъл, че поня­
тието за правото е понятие. По отношение на юристите-догматици 
Прудон с пълно право подчертаваше този факт и изобщо се бореше 
срещу тях със собствените им предпоставки. „Ето къде може да за­
веде призракът“ на понятието право като понятие. На Прудон по 
повод на неговото приведено по-горе положение би могло да се въз­
рази само ако защищаваше по-ранната и груба форма на собстве­
ност против частната собственост, развила се от тази първобитна 
общност [Gemeinwesen], Санчо резюмира критиката си срещу Пру­
дон във високомерния въпрос:

„Защо да апелираме така сантиментално, подобно на ограбен бедняк, към 
чувството на състрадание?“ (стр. 420).

Очевидно сантименталността, която впрочем липсва у Прудон, 
е позволена само по отношение на Мариторнес. Санчо действително 
си въобразява, че е „цялостен човек“ в сравнение с такъв вярващ 
в привидения субект като Прудон. Той смята за революционен своя 
надут канцеларски стил, от който би се засрамил дори Фридрих- 
Вилхелм IV. „Блажени верующите!“

На стр. 340 ние научаваме, че
„всички опити да се създадат разумни закони относно собствеността са се 

пренасяли от лоното на любовта в пустинно море от определения“.
Тук се отнася не по-малко забавната фраза:
„Досегашното общуване се основаваше на любовта, на взаимната внима

телност, на грижата един за друг“ (стр. 385).

Свети Санчо изненадва тук самия себе си с един смайващ па­
радокс относно правото и общуването. Но ако си спомним, че под 
„любов“ той разбира любовта към „Човека“, изобщо към нещо съ­
ществуващо в себе си и за себе си, към Всеобщото, че той разбира 
под нея отношението към един индивид или нещо като към същ­
ност, към Светото, то тази блестяща привидност се разпръсва като 
дим. Тогава приведените по-горе оракулски мъдрости ще се све­
дат до старите, отегчаващи ни в цялата „Книга“ тривиалности, че 
две неща, за които Санчо нищо не знае, именно досегашното пра­
во и досегашното общуване, са въплъщение на „Светото“ и че изоб­
що досега само „понятия са господствали над света“. Отношение­
то към Светото, наричано обикновено „уважение“, може при слу­
чай да се величае и като „любов“. (Виж „Логиката“.)



Ще приведем само един пример за това, как свети Санчо пре­
връща законодателството в любовна връзка, а търговията -  в лю­
бовна интрига:

„В един регистрационен бил за Ирландия правителството направило пред­
ложение да се даде избирателно право само на ония, които плащат пет фунта 
стерлинги данък в полза на бедните. Следователно този, който дава милости­
ня, придобива политически права или става в някои страни рицар на ордена 
на лебеда“ (стр. 344).

Ще отбележим тук преди всичко, че този „регистрационен бил“, 
който дава „политически права“, беше муниципален или корпора­
тивен бил или изразявайки се на по-ясен за Санчо език, „градска 
наредба“, която можеше да дава не „политически права“, а само град­
ски права, избирателни права за избиране на местни длъжностни 
лица. Второ, Санчо, който превежда Мак-Кълък, би трябвало да 
знае какво значи to be assessed to the poor-rates at five pounds. 
Това съвсем не значи „да плащаш пет фунта данък в полза на бед­
ните“, а значи да бъдеш вписан в регистрите на платците на този 
данък като обитател на дом, годишният наем на който е пет фунта. 
Нашият берлински наивник не знае, че данъкът в полза на бедните 
в Англия и Ирландия е местен данък, който има различни размери 
в различните градове и в различни години, тъй че би било просто 
невъзможно да се свърже едно право с плащането на този данък 
в определен размер. Най-после Санчо мисли, че английският и ир­
ландският данък в полза на бедните е „милостиня", докато всъщ­
ност той доставя само паричните средства за пряката и открита на­
стъпателна война, която господстващ ата буржоазия води срещу 
пролетариата. От тях се покриват разходите за издръжка на работ­
ните домове, които, както е известно, са малтусианско средство за 
сплашване от пауперизма. Ние виждаме как Санчо „се пренася от 
лоното на любовта в пустинно море от определения“.

Ще отбележим мимоходом, че немската философия, вследствие 
на това, че изхождаше само от съзнанието, неизбежно трябваше да 
завърши като морална философия, в която различните герои се пре- 
пират за истинския морал. Фойербах обича човека в името на чо­
века, свети Бруно го обича, защото той „заслужава“ това (Виганд, 
стр. 137), а свети Санчо, проникнат от съзнанието на своя егоизъм, 
обича „всекиго“, защото така му е угодно („Книгата“, стр. 387).

Ние вече видяхме по-горе -  в първото разсъждение -  как 
дребните поземлени собственици се изключиха почтително от едра­
та поземлена собственост. Това самоизключване от чуждата соб­
ственост от почит към нея се изобразява изобщо като характерна 
особеност на буржоазната собственост. От тази особеност Щирнер 
умее да си обясни защо



„в буржоазния строй, въпреки че съгласно Неговия принцип всеки трябва 
да бъде собственик, болшинството няма. абсолютно нищо“ (стр. 348). Това 
„става, защото болшинството се радват вече само на това, да бъдат изобщо 
притежатели, макар и само на няколко дрипи“ (стр. 349).

Това, че „болшинството“ притежават само „няколко дрипи“, 
Шелига смята за напълно естествена последица от тяхната любов 
към дрипите.

Стр. 343: „И така, аз съм само притежател? Не, досега имаше притежате­
ли, конто си осигуряваха притежанието на парче земя, като позволяваха на 
другите да притежават едно парче; сега обаче всичко принадлежи на Мене. Аз 
съм собственик на всичко, от което Аз се нуждая и което Аз мога да овладея.“

Както по-горе Санчо застави дребните поземлени собственици 
да се изключат почтително от едрата собственост, а сега заставя 
всеки един от тях да се изключи от собствеността на другия, така 
той е можел да навлезе в детайлите, да изключи по силата на ува­
жението търговската собственост от поземлената, фабричната -  от 
собствено търговската и т. н., и да стигне по този начин до съвсем 
нова политическа икономия на базата на Светото. И тогава ще му 
остане само да избие от главата си уважението, за да може с един 
удар да ликвидира разделението на труда и произтичащата от него 
форма на собствеността. Образец на тази нова политическа иконо­
мия Санчо дава на стр. 128 от „Книгата“, където той купува игла не 
от shopkeeper,*91 а от уважението и не с пари, плащани на shopkee­
per, а с уважение, което той проявява към иглата. Впрочем догма­
тичното самоизключване на всеки индивид от чуждата собственост, 
с което Санчо воюва, е чисто юридическа илюзия. При съвременния 
начин на производство и общуване всеки доказва несъстоятелността 
на тази илюзия, мислейки тъкмо за това, да изключи всички други 
индивиди от принадлежащата им собственост. Как стои работата 
с Щирнеровата „собственост върху всичко“, се вижда вече от при
ставното изречение: „от което Аз се нуждая и което Аз мога да 
овладея“. Той сам разяснява това подробно на стр. 353: „Ако Аз 
кажа: светът принадлежи на Мен, това собствено казано е също 
празен брътвеж, който има смисъл само дотолкова, Доколкото Аз 
не уважавам чуждата собственост“, т. е. доколкото неуважението 
към чуждата собственост съставлява негова собственост.

Толкова любимата на нашия Санчо частна собственост го огор­
чава именно със своята изключителност, без която тя би била без­
смислица, с факта, че освен него има и други частни собственици. 
Защото чуждата частна собственост е свещена. Ние ще видим как 
той се справя с това зло в своя „Съюз“: ще се убедим, че неговата

*91 - бакалин. Ред.



егоистична собственост, собствеността в необикновения смисъл, не 
е нищо друго освен преобразената от неговата всеосвещаваща фан­
тазия обикновена, или буржоазна, собственост.

Ще завършим със Соломововата притча: „Ако хората успеят да изгубят 
уважение към собствеността, всеки ще има собственост. . .  тогава съюзите и в 
това отношение ще умножат средствата на отделния индивид и ще осигурят 
неговата завоювана собственост“ (стр. 342)].*92

[Студия № 3. За конкуренцията в обикновения и необикнове­
ния смисъл.]

Една сутрин авторът на тази студия, облечен в подобаващ ко­
стюм, отишъл при г. министъра Айххорн:

„Тъй като с фабриканта не върви“ (понеже г. министърът на финансите 
не му дал нито място, нито пари за построяване на собствена фабрика, а 
г. министърът на правосъдието не му разрешил да отнеме фабриката от фабри­
канта -  виж по-горе главата за буржоазната собственост), „Аз искам да 
конкурирам с онзи професор по право; той е простак и Аз. който знам сто 
пъти повече от него, ще направя неговата аудитория да опустее.“ -  „Но, прия­
телю, ти учил ли си в университета и получил ли си учена степен?“ -  „Не, но 
какво от това? Аз напълно съм овладял познанията, които са необходими за 
учителска професия.“ -  „Много съжалявам, но тук няма свобода на конку­
ренцията. Аз нямам нищо лично против тебе, но липсва най-същественото -  
докторската диплома, а Аз, държавата, изисквам диплома.“ -  „Такава е зна­
чи свободата на конкуренцията -  въздъхнал авторът, -  само държавата, 
Моят господар, ми дава възможност да конкурирам.“ След което той се вър­
нал сломен! у дома си (стр. 347).

В развитите страни не би му се наложило да моли държавата 
за разрешение да конкурира с един професор по право. Но щом той 
се обръща към държавата като към работодател и иска от нея въз­
награждение, т. е. работна заплата, следователно сам влиза в кон­
курентни отношения, то след неговите вече известни разсъждения 
за частна собственост и privati*93, общинна собственост, пролетариат, 
lettres patentes*94, държава и status*9 5  и т. н. едва ли може да се 
предполага, че ще му „провърви“. Като се имат предвид неговите 
минали подвизи, държавата може да го назначи в най-добрия слу­
чай за клисар (custos) на „Светото“ в някое затънтено померанско 
държавно имение.

За развлечение можем „епизодично да вмъкнем“ тук голямото 
откритие на Санчо, че между „бедни'' и „богати" „разликата е съ­
щата“, „каквато между състоятелни и несъстоятелни" (стр. 354)

*92 - В ръкописа липсват четири страници. Ред.
*93 - ограбени. Ред.
*94 - патенти. Ред.
*95 - състояние. Ред.



Да се впуснем сега отново в „пустинното море“ на Щирнеро
вите „определения“ на конкуренцията:

„С конкуренцията е свързано „не толкова" (о, „Не Толкова!“) „намере­
нието да се извърши работата най-добре, колкото намерението да се направи 
тя колкото може по доходна, изгодна. Ето защо хората изучават една наука 
заради бъдещата длъжност (изучаване .заради парче хляб), овладяват изкуст­
вото па раболепието и ласкателството, рутината и деловите навици, работят 
за форма. Ето защо хората, макар привидно да вършат добри дела, в действи
телност имат предвид само изгодните сделки и трупането на печалби. Разби­
ра се, никой не иска да бъде цензор, но затова пък всеки иска да получи пови­
шение. . .  всеки се бои от преместване, а още повече от уволнение“ (стр. 354, 355).

Нека нашият наивник намери учебник по политическа иконо­
мия, където макар и който и да било теоретик да твърди, че при 
конкуренцията се касае за „добри дела“ или за това, „да се извър­
ши работата най-добре“, а не за това, „да се направи тя колкото мо
же по-доходна“. Впрочем във всяка книга от този вид той може да 
намери, че при строя на частната собственост, разбира се, „най-до­
бре“ „свършва работата“ най-развитата конкуренция, както напри­
мер в Англия. Дребното търговско и промишлено мошеничество 
процъфтява само в условията на ограничената конкуренция, между 
китайците, германците и евреите, изобщо между амбулантните и 
дребните търговци. Но нашият светия дори не споменава за амбу­
лантната търговия; той знае само конкуренцията на свръхщатните 
чиновници и съдебните кандидати, проявявайки всички черти на 
образцов кралско-пруски дребен чиновник. Със същия успех той би 
могъл да приведе като пример за конкуренция съревнованието меж­
ду придворните от всички времена за милостта на господаря, но то­
ва се намира вече твърде далеч извън пределите на неговия дреб
нобуржоазен кръгозор.

След тези поразителни приключения със свръхщатни чиновни­
ци, ковчежници и регистратори става голямото приключение на све­
ти Санчо със знаменития кон Клавиленьо, предсказано от пророк 
Сервантес в Новия завет, глава Х1Л. Санчо възсяда вълшебния кон 
на политическата икономия и определя минимума на работната за­
плата с помощта на „Светото“. Наистина и тук той проявява вро­
дената си боязън и в началото отказва да възседне летящия кон, 
който го отнася далеч над облаците, в областта, „където се раждат 
градушката, снегът, гърмът и мълнията“. Но „херцогът“, т. е. „дър­
жавата“, го ободрява и след като на седлото се мята по-смелият 
и по-опитен Дон Кихот-Шелига, нашият храбър Санчо също се по
катерва след него на задницата на коня. И щом като ръката на Ше
лига завъртя винта на главата на коня, той веднага се вдигна ви­
соко във въздуха и всички дами -  особено Мариторнес -



започнаха да викат след тях: „Нека съгласният със себе си егоизъм Те 
придружава, мъжествени рицарю, и Тебе, още по-мъжествен оръ
женосецо, и нека успеете да ни освободите от призрака на Малам
бруно, на „Светото“. Само че пази равновесие, храбри Санчо, да 
не би да паднеш и с Тебе да се случи това, което се случи с Фаетон, 
когато той поиска да управлява колесницата на слънцето!“

„Ако допуснем“ (той се колебае вече хипотетично), „че както редът спада 
към същността на държавата, така и подчинението е обосновано в нейната при­
рода" (приятно модулиране между „същност“ и „природа“ -  „козите“, които 
Санчо наблюдава през време на своя полет), „то ще видим, че подчинените“ 

би трябвало, разбира се, да се каже: подчиняващите) „или привилегированите 
безмерно ощетяват и измамват по-долустоящите“ (стр. 357).

„Ако допуснем. . .  то ще видим“. Би трябвало да се каже: то 
ще допуснем. Допуснем ли, че в държавата съществуват „подчиня­
ващи“ и „подчинени“, то ние „допускаме“ също, че първите имат 
„привилегии“ в сравнение с последните. Но стилистичната красота 
на тази фраза, както и внезапното признаване „същността“ и „при­
родата“ на едно нещо ние приписваме на боязънта и объркването 
на нашия Санчо, който с мъка пази равновесие през време на своя 
въздушен полет, както и на запалените под носа му ракети. Ние 
не се учудваме дори, че свети Санчо извежда последиците на кон­
куренцията не от конкуренцията, а от бюрокрацията и отново твър­
ди, че работната заплата се определя от държавата*96.

Той не разбира, че постоянните колебания на работната запла­
та показват несъстоятелността на цялата му прекрасна теория и че 
едно по-внимателно изучаване на отношенията на промишленост­
та несъмнено би му дало примери, при които един фабрикант съг­
ласно всеобщите закони на конкуренцията бива „ощетяван“ и „из
мамван" от своите работници, ако тези юридически морални из­
рази не са изгубили всякакъв смисъл в рамките на конкурен­
цията.

В какъв прост и дребнобуржоазен вид се отразяват в единстве­
ния череп на Санчо всеобхватните световни отношения, какви ста­
рания полага той в качеството на даскал да извлича от всички тези 
отношения морални поуки за себе си и същевременно да опроверга­
ва тези отношения с морални постулати -  за това отново ярко 
сви детелства нищожната форма, която взема за него

*96 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Той тук отново не взема под вни­
мание, че „измамването" и „ощетяването“ на работниците в съвременния свят 
е основано на това, че те нямат имущество и че тази липса на имущество се 
намира в пряко противоречие с уверението, което всякакви санчовци приписват 
на либералните буржоа, че посредством парцелацията на земевладението те пре­
доставят собственост на всекиго. Ред.



конкуренцията. Ние трябва да приведем in extenso*97 това несравнено място, 
та „нищо да не отиде напразно“.

„Що се отнася пак до конкуренцията, тя съществува само защото не всич­
ки се залавят за своята работа и не всички се споразумяват помежду си по от­
ношение на пея. Така например хлябът е предмет на потребление за всички жи­
тели на един град; затова те биха могли лесно да се споразумеят помежду си и 
да организират обществена хлебопекарна. Вместо това те предоставят доставка­
та на този предмет за потребление на конкуриращите помежду си пекари, също 
така и доставката на месо -  на месарите, на вино -  на търговците на вино 
и т. н .. . .  Ако Аз не се грижа за Своята работа, трябва да се задоволявам с 
това, което другите благоволят да Ми предоставят. Да имам хляб -  това е Моя 
работа. Мое желание и стремеж, и все пак тази работа се предоставя на пекари­
те с надеждата най-много за това, че благодарение на тяхната вражда, съпер­
ничество, съревнование -  с една дума, на тяхната конкуренция, ще може да се 
получи изгода, на която не можеше да се разчита при цеховия строй, когато 
правото на хлебопечене принадлежеше изключително на цеховите майстори“ 
(стр. 365).

За нашия дребен буржоа е твърде характерно, че той препо­
ръчва тук на своите събратя-еснафи, в противовес на конкуренция­
та, едно мероприятие като обществените хлебопекарни, които са съ­
ществували навсякъде при цеховия строй и са били унищожени от 
по-евтиния начин на производство, свързан с конкуренцията -
мероприятие от местен тип, което можеше да се задържи само при 
ограничени отношения и неизбежно трябваше да загине с появява­
нето на конкуренцията, която унищожи местната ограниченост. От 
факта на конкуренцията той не е извлякъл дори поуката, че „по­
требността“ например от хляб е различна всеки ден, че съвсем не 
от него зависи дали и утре хлябът ще бъде „негова работа“ и дали 
другите ще признават неговата потребност за насъщна работа и 
че в рамките на конкуренцията цената на хляба се определя от про­
изводствените разноски, а не от произвола на пекарите. Той игно­
рира всички тези отношения, които за пръв път са създадени от кон­
куренцията: унищожаването на местната ограниченост, установява­
нето на средства за съобщение, развитото разделение на труда, све­
товните сношения, пролетариата, машините и т. н., и с болка по­
глежда назад, към средновековното еснафство. За конкуренцията 
той знае само това, че тя е „вражда, съперничество и съревнова­
ние“; нейната връзка с разделението на труда, с отношението меж­
ду търсенето и предлагането и т. н. не го интересува*98. Че буржоата

*97 -  напълно. Ред.
*98 - По нататък в ръкописа е зачеркнато: „Те биха могли „да се споразу­

меят“ от самото начало. Че само конкуренцията прави изобщо възможно „спо­
разумението“ (ако употребим тази отнасяща се до областта на морала дума), 

по силата на противоположността на класовите интереси за Санчовото все­
общо „споразумение“ не може да става и дума -  за това нашият мъдрец не иска и да знае. Изобщо тези немски философи въздигат собствената си местно- ограничена мизерност в нещо световно-историческо, въобразявайки си, че в най- важните по своето историческо значение отношения е липсвала само тяхната мъдрост, за да се завърши работата със „споразумение“ и всичко да се приве­де в надлежния ред. Че с подобни фантазии далеч не се стига - това се виж­да от примера на нашия Санчо“. Ред.



навсякъде, където са налагали техните интереси (а това те умеят 
да преценяват по-добре от свети Санчо), всеки път „са се споразу­
мявали“, Доколкото са допускали конкуренцията и частната соб­
ственост, сви детелстват акционерните дружества, които се заро­
диха с появяването на морската търговия и манифактурата и об­
хванаха всички достъпни за тях отрасли на промишлеността и тър­
говията. Подобни „споразумения“, които доведоха между другото 
до завоюване на цяло царство в Ост-Индия, са, разбира се, дребо­
лия в сравнение с благонамерената фантазия за обществената хле­
бопекарна -  фантазия, която би заслужавало да се обсъди във 
„Vossische Zeitung“. -  Що се отнася до пролетариите, те -  поне в 
своя съвременен вид -  са възникнали едва от конкуренцията; те 
вече неведнъж създаваха обществени предприятия, които обаче 
всеки път загиваха, защото не бяха в състояние да конкурират с 
„враждуващите“ частни пекари, месари и т. н. и защото за проле­
тариите -  поради това, че самото разделение на труда често създа­
ва противоположност между техните интереси -  е невъзможно как­
вото и да било друго „споразумение“ освен политическо, насочено 
срещу целия сегашен строй. Където развитието на конкуренцията 
дава възможност на пролетариите „да се споразумяват“, там те „се 
споразумяват“ за съвсем други неща, съвсем различни от обществе­
ните хлебопекарни*99. Липсата на „споразумение“ между конкури­
ращите индивиди, която Санчо открива тук, едновременно и съот
в е т с т в а , и напълно противоречи на неговите по-нататъшни раз­
съждения за конкуренцията, на които можем да се насладим в „Ко­
ментара“ (Виганд, стр. 173).

„Конкуренцията бе въведена, защото се смяташе за благо за всички. 
За нея се споразумяха, направиха се задружно опити с нея. . .  по отношение 
на нея се споразумяха приблизително така, както ловци при лов могат да на­
мерят за. . .  целесъобразно да се разпръснат по гората и да ходят на лов „по­
отделно“. . . Разбира се, сега се оказва. . .  че при конкуренцията не всеки по­
лучава. . .  своята изгода“.

* 9 9

 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „„Те“ трябва „да се споразумеят“ 
относно обществената хлебопекарна. Че тези „те“, тези „всички“, във всяка 
епоха и при различни отношения сами са различни индивиди с различни инте­
реси, -  това, разбира се, съвсем не засяга нашия Санчо. Изобщо индивидите в 
цялата досегашна история са правили грешката, че не са усвоявали веднага 
безсмислената „мъдрост“, която нашите германски философи със задна дата 
бръщолевят за историята“. Ред.



„Оказва се“, че Санчо знае за лова точно толкова, колкото и за 
конкуренцията. Той говори не за хайка и не за лов с кучета, а за 
лов в необикновения смисъл на думата. Остава му още: само да на­
пише съгласно посочените по-горе принципи нова история на про­
мишлеността и търговията и да създаде „Съюз“ за подобен необик­
новен лов.

В същия спокоен, сантиментален стил, достоен за селски вест­
ник, той говори за отношението на конкуренцията към нравстве­
ността.

„Онова от телесните блага, което човекът като такъв“ (!) „не може да 
задържи за себе си, ние имаме право да му го отнемем -  такъв е смисълът 
на конкуренцията, на свободата на занятие. Ние получаваме и това от духов­
ните блага, което той не може да задържи. Неприкосновени са само освете­
ните блага. Осветени и гарантирани -  от кого?. . .  От човека или от понятие­
то, от понятието за дадено явление“. Като пример за подобни осветени блага 
тон привежда „живота“, „свободата на личността“, „религията“, „честта", „чув­
ството за приличие“, „чувството за срам“ и т. н. (стр. 325).

Всички тези „осветени блага“ Щирнер „има право“ да отнеме 
в развитите страни, но не от „човека като такъв“, а от действител­
ния човек -  разбира се, по пътя на конкуренцията и в условията 
на конкуренцията. Огромният обществен преврат, извършен от кон­
куренцията, който превърна отношенията на буржоата помежду им 
и към пролетариите в чисто парични отношения, а всички спомена­
ти по-горе „осветени блага“ -  в търговска стока, и който разруши 
за пролетариите всички естествено възникнали и традиционни от­
ношения, например семейните и политическите заедно с цялата им 
идеологическа надстройка -  тази могъща революция изхождаше, 
разбира се, не от Германия. Германия играеше в нея само пасивна 
роля: тя позволи да ѝ отнемат нейните осветени блага, без да полу­
чи за тях дори обичайната цена. Ето защо и нашият германски дре­
бен буржоа познава само лицемерните уверения на буржоата от­
носно моралните граници на конкуренцията -  уверенията на съ­
щите буржоа, които всеки ден потъпкват „осветените блага“ на про­
летариите, тяхната „чест“, „чувство за срам“, „свобода на личност­
та“ и ги лишават дори от религиозно обучение. Тези служещи му 
за убежище „морални граници“, са за него истинският „смисъл“ на 
конкуренцията, а нейната действителност не съществува за нейния 
смисъл.

Санчо резюмира резултатите от своите изследвания върху кон­
куренцията в следната фраза:

„Свободна ли е конкуренцията, която държавата, този според бюргер­
ския принцип върховен господар, натиква в хиляди граници?" (стр. 347).



„Бюргерският принцип“ на Санчо -  да прави навсякъде от 
„държавата“ „господар“ и да смята произтичащите от начина на 
производство и общуване граници на конкуренцията за граници, 
в които „държавата“ „ натиква“ конкуренцията -  се изказва тук 
още веднъж с подобаващо „възмущение“.

„В най-последно време“ до Санчо стигнаха „от Франция“ все­
възможни новини (ср. Виганд, стр. 190), между другото и за ове
ществяване на лицата в конкуренцията и за разликата между кон­
куренция и съревнование. Но „бедният берлинчанин“ „развали от 
глупост тези хубави неща“ (Виганд, пак там, където със собстве­
ните му уста говори неговата нечиста съвест). „Така например той 
казва“ на стр. 346 от „Книгата“:

„Нима свободната конкуренция е действително свободна? Нешо повече, 
нима това действително е конкуренция, т. е. конкуренция на лицата, за каквато 
тя се представя само затова, че основава върху този титул своите права?“

Излиза, че госпожа Конкуренция се представя за нещо, защо­
то тя (т. е. няколко юристи, политици или мечтателни дребни бур­
жоа, които се влачат в опашката на нейната свита) основава вър­
ху този титул своите права. С помощта на тази алегория Санчо за­
почва да приспособява „хубавите неща“ „от Франция“ към бер­
линския меридиан. Ние ще прескочим разгледаното вече по-горе 
абсурдно твърдение, че „държавата няма нищо против Моята осо­
ба“ и следователно ми позволява да конкурирам, но само не ми 
дава „нещото“ (стр. 347), и ще преминем направо към неговото до­
казателство, че конкуренцията не е конкуренция на лицата.

„Но конкурират ли в действителност лицата? Не, отново само нещата! 
Парите на първо място и т. н. В съревнованието единият винаги изостава от 
другия. Но има голяма разлика -  дали липсващите средства могат да се при­
добиват с лична сила или се получават само по милост, само като подарък, и 
то така, че например по-бедният трябва да остави на по-богатия, т. е. да му 
подари, неговото богатство“ (стр. 348).

„Ние му подаряваме“ теорията за подаръка (Виганд, стр. 190). 
Нека той направи справка в първия попаднал му под ръка учеб­
ник по правото, в главата за „договора“, дали един „подарък“, кой­
то той „трябва да подари“, е подарък. По този начин Щирнер ни 
„подарява“ нашата критика на неговата книга, защото той „трябва 
да ни я остави, т. е. да я подари“.

За Санчо не съществува фактът, че от двама конкуренти, кои­
то имат еднакви „неща“, единият разорява другия. Че работниците 
конкурират един с друг, макар да не притежават „неща“ (в Щир
неровия смисъл) -  този факт също не съществува за него. Пре­
махвайки конкуренцията между работниците, той изпълнява едно



от най-благочестивите желания на нашите „истински социалисти“, 
които няма да закъснеят най-горещо да му благодарят. Помежду 
си конкурирали „само нещата“, а не „лицата“. -  Воюва само оръ­
жието, а не хората, които боравят и са се научили да боравят с 
него. Хората са нужни тук само за да бъдат застреляни. -  Така се 
отраз я ва конкурентната борба в главите на дребнобуржоазните 
даскали, които пред лицето на съвременните борсови барони и па­
мучни лордове се утешават с мисълта, че им липсва само „нещо­
то“, за да проявят срещу него своята „лична сила“. Тази ограниче­
на представа взема още по-комичен вид, ако вникнем малко по- 
внимателно в нещата, вместо да се ограничаваме с най-общото и 
популярното, като например „парите“ (които впрочем не са толко­
ва популярни, колкото изглеждат). Към тези „неща“ спада между 
другото и това, че конкурентът живее в определена страна и опре­
делен град, където има същите предимства, както и неговите заварени 
конкуренти; че взаимоотношението между града и селото е достиг­
нало високо стъпало на развитие; че той конкурира при благоприят­
ни географски, геологични и хидрографични условия; че в Лион той 
работи като фабрикант на коприна, в Манчестър -  като памучен 
фабрикант, а в някоя предидуща епоха е бил например притежа­
тел на кораб в Холандия; че разделението на труда е получило в 
неговия производствен отрасъл -  както и в другите, съвсем неза­
висещи от него области на промишлеността -  висока степен на 
развитие; че средствата за съобщения му гарантират също такъв 
евтин транспорт, както и на неговите конкуренти; че той намира 
сръчни работници и опитни надзиратели. Всички тези необходими, 
за конкуренцията „неща“ и изобщо способността за конкурентна 
борба на световния пазар (който той не познава и не може да поз­
нава поради своята теория за държавата и обществената хлебопе­
карна, но който за съжаление определя конкуренцията и способ­
ността за конкурентна борба) -  всички тези „неща“ той нито мо­
же да придобие с „лична сила“, нито да „получи като подарък“ 
по „милост“ от „държавата“ (ср. стр. 348). Пруската държава, която 
се опита „да подари“ всичко това на своята Seehandlung106, би 
могла да му разкаже някои твърде поучителни неща за това. Сан
чо се явява тук като кралско-пруски философ на Seehandlung, за­
щото неговите разсъждения са подробен коментар на илюзията на 
пруската държава за нейното всемогъщество и на илюзията на 
Seehandlung за нейната способност за конкурентна борба. Трябва, 
впрочем, да отбележим, че конкуренцията започна като „конкурен­
ция на лица“, притежаващи „лични средства“. Освобождаването на 
крепостните, първото условие за конкуренция, първото натрупване 
на „неща“ бяха чисто „лични“ актове. Ето защо, ако Санчо иска



да постави конкуренцията на лицата на мястото на конкуренцията 
на нещата, това значи, че той иска да се върне в изходната точка 
на конкуренцията, като си въобразява при това, че неговата добра 
воля и неговото необикновено-егоистично съзнание могат да дадат 
друга насока на развитието на конкуренцията.

Този велик мъж, за когото няма нищо свето и който не за­
дава никакви въпроси за „природата на нещото“ и за „понятието 
за отношението“, трябва накрая да признае все пак за свещено 
„природата“ на разликата между лично и вещно и „понятието за 
отношението“ на двете тези качества и следователно трябва да се 
откаже от ролята на техен „творец“. Но тази свещена за него раз­
лика -  както той я установява в приведения откъс -  може да 
бъде унищожена, без при това да се извърши „най-безмерно осквер
няване“. Първо, той сам я унищожава, като твърди, че вещни сред­
ства могат да се придобиват с лична сила, и превръща по този на­
чин личната сила във вещна власт. След това той може спокойно 
да се обърне към другите индивиди с моралния постулат да имат 
лично отношение към него. По същия начин мексиканците биха 
могли да поискат от испанците последните да ги убиват не с пуш­
ка,  а с юмруци или заедно със свети Санчо „да ги хващат за гър­
лото“, за да имат „лично“ отношение към тях. -  Ако някой инди­
вид благодарение на добра храна, грижливо възпитание и физи­
чески упражнения е развил в себе си физическа сила и ловкост, а 
друг поради оскъдна и нездрава храна и разстроено от това храно­
смилане, поради липса на грижи през детството и прекомерно на­
прежение никога не е могъл да придобие „нещата“, необходими 
за да развие мускули -  а камо ли да овладее тези „неща“ -  то 
„личната сила“ на първия по отношение на втория е чисто вещна. 
Той не е придобил „липсващите средства с лична сила“, а, обратно, 
дължи своята „лична сила“ на наличните вещни средства. Впро­
чем, превръщането на личните средства във вещни и на вещните в 
лични е само една страна на конкуренцията, съвсем неотделима от 
нея. Изискването да се конкурира не с вещни, а с лични средства, 
се свежда до моралния постулат, че конкуренцията и обуславящи­
те я отношения трябва да имат други последици, а не тези, които 
неизбежно произтичат от тях.

Ето още едно и този път заключително резюме на философия­
та на конкуренцията:

„Конкуренцията страда от недостатъка, че не всеки има средства за кон­
куренция, защото тези средства се вземат не от личността, а от случайността. 
Болшинството няма средства и затова“ (о, „Затова“!) „е безимотно“, (стр. 349).

По-горе ние вече му посочихме, че в конкуренцията самата лич­
ност е случайност, а случайността -  личност. Независимите о т



личността и необходими за конкуренцията „средства“ са условията за 
производство и общуване на самите лица, които се явяват в рам­
ките на конкуренцията по отношение на тези лица като независима 
сила, като случайни за тях средства. Според Санчо освобождаването 
на хората от тези сили става благодарение на това, че хората из­
биват от главата си представите за тези сили или, по-точно, фило­
софските и религиозни извращения на тези представи, било чрез 
етимологична синонимика („състояние“ и „да бъдеш в състояние“), 
или чрез морални постулати (например: Да бъде всеки всемогъ­
що „Аз“), или чрез маймунски гримаси и идилично-фарсови тира­
ди срещу „Светото“.

Още преди ние чухме оплакването, че в съвременното бур­
жоазно общество „Аз“ именно заради държавата не може да реа­
лизира своята стойност, т. е. не може да прояви своите „способно­
сти“. Сега пък научаваме, че „особеността“ не му дава средства 
за конкуренция, че „неговата мощ“ съвсем не е мощ и че той си 
остава „безимотен“, макар че всеки предмет, „като негов предмет, 
е също негова собственост“. Опровержението на съгласния със се­
бе си егоизъм е пълно. Но всички тези „недостатъци“ на конкурен­
цията ще изчезнат, щом „Книгата“ проникне във всеобщото съзна­
ние. Дотогава Санчо продължава своята търговия с мисли, без 
впрочем да върши при това „добри дела“ и без „да върши работата 
най-добре“*100.

II. Бунтът

С критиката на обществото завършва критиката на стария, 
светия свят. Посредством бунта ние прескачаме в новия, егоистич­
ния свят.

Що е бунт изобщо, ние вече видяхме в „Логиката“: това е от­
каз от уважение към Светото. Тук обаче бунтът придобива свръх 
това и особен практически характер.

Революция =  свет бунт.
Бунт =  егоистична или светска революция.

Революция =  преврат в съществуващите условия.
Бунт =  преврат в Мене.

Революция =  политическо или социално дело.
Бунт =  Мое егоистично дело.

Революция =  събаряне на съществуващото.
Бунт =  съществуване на събарянето.

*100 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Разликата между същност и явле­
ние се проявява тук напук на Санчо.“ Ред.



И т. н. и т. н. Стр. 422 и сл. Начинът, по който хората досега 
са събаряли света, който са заварвали, трябваше, разбира се, съ­
що да бъде обявен за свет и да му се противопостави „собствен“ 
начин на разрушаване на съществуващия свят.

Революцията „е преврат в съществуващите условия, в съществуващото 
състояние или status, преврат в държавата или обществото и следователно е 
политическо или социално дело“. Що се отнася до бунта, „макар че негова 
неизбежна последица е изменението на съществуващите условия, все пак той 
изхожда не от това изменение, а от недоволството на хората от себе си". „Той 
означава въстание на отделните индивиди, въздигане без оглед на устройство­
то, което възниква от това. Революцията имаше за цел ново устройство, а 
бунтът води към това, да не позволяваме вече на другите да ни устройват, 
а да се устройваме сами. Той не е борба против съществуващото, защото ако 
успее, съществуващото загива от само себе си; той е само освобождението Ми 
от властта на съществуващото. Изоставя ли съществуващото, то е мъртво и 
загива. Но тъй като Моята цел е не събарянето на нещо съществуващо, а 
Моето издигане над него, то Моята цел и Моето дело нямат политически или 
социален характер, а, напротив, като насочени към Мене и към Моята особе­
ност, те са егоистични" (стр. 421, 422).

Les beaux esprits se rencontrent*101. Това, което възвещаваше 
гласът на проповедника в пустинята, се сбъдна. Нечестивият Йоан 
Кръстител, „Щирнер“, намери своя свет месия в лицето на 
„д-р Кулман от Холщайн“. Слушайте:

„Вие трябва не да разрушавате и унищожавате преградите, които стоят 
на Вашия път, а да ги заобиколите и напуснете. -  И когато Вие ги заобико­
лите и напуснете, те ще изчезнат от само себе си, защото няма да имат повече 
храна“ („Царството на духа“ и т. н., Женева, 1845, стр. 116).

Разликата между революцията и Щирнеровия бунт се състои 
не в това -  както мисли Щирнер, -  че първата е политическо или 
социално дело, а втората -  егоистично дело, а в това, че револю­
цията е дело, а бунтът не. Цялата безсмисленост на Щирнеровата. 
противоположност веднага проличава в това, че той говори за „Ре­
волюцията“ като за юридическо лице, което трябва да се бори със 
„Съществуващото“ -  друго юридическо лице. Ако свети Санчо бе­
ше изучил различните действителни революции и революционни 
опити, той може би щеше да намери в тях ония форми, които смът­
но е предчувствал, създавайки своя идеологичен „бунт“; той ще­
ше да ги намери например у корсиканците, ирландците, руските 
крепостни и изобщо у нецивилизованите народи. Ако, по-нататък, 
той се беше интересувал от действителните, „съществуващи“ при 
всяка революция индивиди и от техните отношения, вместо да се 
задоволява с чистото Аз и „Съществуващото“, т. е. със субстанция­
та (фраза, за събарянето на която съвсем не е нужна революция,

*101 -  Великите умове съвпадат. Ред.



а само един стр ан ств ащ  рицар като свети Бруно), той може би 
щеше да разбере, че всяка революция и резултатите от нея са се 
обуславяли от тези отношения, от потребностите, и че „политиче­
ското или социално дело“ по никакъв начин не е представлявало 
противоположност на „егоистичното дело“.

Какво дълбоко разбиране за „революцията“ има свети Санчо, 
личи от следната негова мъдрост: „Макар че последица на бунта е 
изменението на съществуващите условия, все пак той изхожда не 
от това изменение.“ Това предполага като антитеза, че револю­
цията изхожда „от изменението на съществуващите условия“, т. е. 
че революцията изхожда от революцията. Бунтът, напротив, „из­
хожда от недоволството на хората от себе си“. Това „недоволство 
от себе си“ отлично подхожда на предишните фрази за особеността 
и „съгласния със себе си егоист“, който винаги може да върви по 
„своя собствен път“, винаги е доволен от себе си и всеки миг е това, 
което може да бъде. Недоволството от себе си е или недоволство от 
себе си в рамките на определено положение, което обуславя цялата 
личност, например недоволството от себе си като работник, или 
моралното недоволство. Следователно в първия случай недоволство 
едновременно и главно от съществуващите отношения; във втория 
случай -  идеологически израз на самите тези отношения, който 
съвсем не излиза извън техните рамки, а изцяло се отнася до тези 
отношения. Първият случай довежда според Санчо до революция; 
затова за бунта остава само вторият случай -  моралното недо­
волство от себе си. „Съществуващото“ е, както знаем, „Светото“; 
следователно „недоволството от себе си“ се свежда до моралното 
недоволство от себе си като светия, т. е. като вярващ в Светото, в 
Съществуващото. Само на един недоволен даскал е можело да дой­
де на ум да основава разсъждението си за революцията и бунта 
върху доволството и недоволството, т. е. върху настроения, които 
изцяло спадат към дребнобуржоазния кръг, от който, както по­
стоянно виждаме, свети Санчо черпи своето вдъхновение.

Ние вече знаем какъв смисъл има „излизането от рамките на 
съществуващото“. Това е старата фантазия, че държавата се раз­
пада от само себе си, щом от нея излязат всичките ѝ членове, и че 
парите губят значението си, ако всички работници отказват да ги 
приемат. Вече в хипотетичната форма на това изречение се разкри­
ват фантастиката и безсилието на благочестивото желание. Това е 
старата илюзия, че само от добрата воля на хората зависи да бъ­
дат изменени съществуващите отношения и че съществуващите от­
ношения не са нищо друго освен идеи. Самото изменение на съзна­
нието, изолирано от отношенията -  с което философите се занима­
ват като с професия, занаят, -  е продукт на съществуващите



условия и е неделимо от тях. Това идеално издигане над света е идеоло­
гическият израз на безсилието на философите по отношение на све­
та. Тяхното идеологическо самохвалство всекидневно се разобли­
чава от практиката.

Във всеки случай Санчо не се е „бунтувал“ срещу своето соб­
ствено объркване, когато е писал тези редове. За него на едната 
страна е „изменението на съществуващите условия“, а на друга­
та -  „хората“, и двете страни са съвсем откъснати една от друга. 
Санчо съвсем не помисля, че от край време „условията“ са били 
условия на тези хора и че тези условия никога не са можели да 
бъдат изменени, без да се изменят хората и ако обичате, без да са 
„недоволни от себе си“ в старите условия. Той мисли, че нанася 
смъртен удар на революцията, като твърди, че тя има за цел ново 
устройство, докато бунтът води към това, да не позволяваме по­
вече на другите да ни устройват, а да се устройваме Сами. Но вече 
от това, че „Ние“ се устройваме „Сами“, че бунтовниците сме 
„Ние“, произтича, че отделният индивид въпреки цялата „вътреш­
на съпротива“ на Санчо трябва „да се съгласи“ да го „устройва­
ме“ „Ние“, и следователно революцията и бунтът се различават 
само по това, че в случай на революция това се знае, а в случай на 
бунт се хранят илюзии. След това Санчо оставя под въпрос „успя­
ва ли" бунтът или не. Не е ясно защо бунтът да не „успее“, а още 
по-малко ясно е защо да успее, щом всеки от бунтовниците върви 
само по собствения си път. Нали тук неизбежно биха се намесили 
светските отношения, които биха поставили бунтовниците пред не­
обходимостта от съвместно дело, от дело, което да бъде „политиче­
ско или социално“, независимо от това, дали то изхожда от егои­
стични мотиви или не. Друга „нищожна разлика“, основана пак на 
объркване, е разликата, която Санчо прави между „събаряне“ на 
съществуващото и „издигане“ над него, като че ли при събарянето 
той не се издига над съществуващото, а при издигането не го съ­
баря поне дотолкова, Доколкото то съществува в самия него. Впро­
чем, нито с простото „събаряне“, нито с простото „самоиздигане“ 
не е казано абсолютно нищо; че и в революцията става „само­
издигане“ -  Санчо би могъл да заключи от обстоятелството, че 
във френската революция призивът „Levons-nous!“107 беше популя­
рен лозунг.

„Да се създават учреж дения  -  такава е повелята“ (!) „на революцията, 
да се и зправим  или издигнем  -  е искането на бунта. Революционните умове са 
били заети с избиране на държ авен строй и целият този политически период е 
изпълнен с борба около държавния строй и свързаните с него въпроси, така 
както социалните таланти проявиха необикновена изобретателност в областта 
на обществените учреждения (фаланстери и тем подобни). Д а  б ъ д е  свободен  
от вся ка къ в  държ авен строй -  ето към какво се стреми бунтовникът“ (стр. 422)



Факт е, че френската революция имаше за последица редица 
учреждения; факт е, че Empörung*102 произлиза от думата „em­
por“*103; факт е също, че през време на революцията и след нея 
се водеше борба за установяване на държавен строй; факт е също, 
че бяха съставени проекти на различни социални системи; не по- 
малко е факт, че Прудон говореше за анархия. От тези пет факта 
Санчо скърпва приведената по-горе фраза.

От факта, че френската революция доведе до „учреждения“, 
Санчо заключава, че това изобщо е „повеля“ на всяка революция. 
От това, че политическата революция беше политическа револю­
ция, в която социалният преврат получи същевременно официа­
лен израз като борба за държавен строй, Санчо, верен на своя ма
клер по историческите въпроси, заключава, че в нея се е водила 
борба за най-добрия държавен строй. Към това откритие с помощ­
та на думичките „така както“ той прибавя едно споменаване за 
социалните системи. В епохата на буржоазията се занимаваха с  
въпросите на държавния строй, „така както“ в наше време са съз­
дадени различни социални системи. Такава е връзката в приведе­
ното по-горе изречение.

От това, което казахме по-горе против Фойербах, следва, че 
миналите революции в условията на разделението на труда тряб­
ваше да водят към нови политически учреждения; от него също 
следва, че комунистическата революция, която унищожава разде­
лението на труда, в последна сметка премахва политическите учреж­
дения; и пак от него, най-после, произтича, че комунистическата 
революция ще се съобразява не с „обществените учреждения, съз­
дадени от изобретателните социални таланти“, а с производителни­
те сили.

Но „да бъде свободен от всякакъв държавен строй -  ето към 
какво се стреми бунтовникът!“ „Роденият свободен“, който по на­
чало е свободен от всичко, се стреми в края на дните да се осво­
боди от държавния строй.

Трябва още да отбележим, че за възникването на Санчовия 
„бунт“ са съдействали  всевъзможните предишни илюзии на на­
шия наивник, между другото и вярата, че индивидите, които из­
вършват революция, били свързани с идеална връзка и че тяхното 
„вдигане на щит“ се ограничавало с това, да се издигне на щит едно 
ново понятие, натрапчива идея, призрак, привидение -  „Светото“ 
Санчо ги заставя да избият от главата си тази. идеална връзка, 
благодарение на което в неговата представа революционерите

*102 -  бунт. Ред.
*103 -  нагоре. Ред.



се превръщат в някаква безразборна банда, която може още само „да 
се бунтува“. При това той е чувал, че конкуренцията е война на 
всички против всички, и това положение, смесено с неговата осквер
нена революция, образува главният фактор на неговия „бунт“.

„Търсейки -  за по-голяма яснота -  едно сравнение, Аз, противно на очак­
ванията, си спомням за основаването на християнството“ (стр. 423). „Хри­
стос -  научаваме ние тук -  беше не революционер, а въстанал бунтовник. 
Ето защо за него беше важно само едно: „бъдете умни като змии““ (пак там).

За да отговаря на „очакванията“ на Санчо и на неговото „са­
мо“, втората половина от току-що приведения библейски текст 
(Евангелие от Матея, 10, 16) не трябваше да съществува: „и кротки 
като гълъби“. Христос трябва тук за втори път да фигурира като 
историческо лице, за да играе същата роля, каквато по-горе мон
голците и негрите. И пак не е известно дали Христос трябва да 
служи за пояснение на бунта или бунтът -  за пояснение на Хри­
стос. Християнско-германското лековерие на нашия светия се кон­
центрира в твърдението, че Христос „изсушил източниците на жи­
вота на целия езически свят, с които съществуващата държава и 
без това" (би следвало да каже: и без него) „трябваше да увехне" 
(стр. 424). -  Увяхнало цвете на попското красноречие! Виж по-горе 
за „Древните“. Впрочем, credo ut intelligam*104, или за да мога да на­
меря „едно сравнение за по-голяма яснота“.

Ние вече видяхме от безброй примери, че на нашия светия на­
всякъде му идва на ум само свещената история, и то именно от та­
кива места, където тя се появява „противно на очакванията“ само 
на читателя. „Противно на очакванията“ тя му идва на ум дори в 
„Коментара“, където Санчо на стр. 154 заставя „еврейските рецен­
зенти“ в древния Йерусалим в противовес на християнското опреде­
ление: бог е любов, да извикат: „Вие виждате, че християните про­
повядват вяра в езически бог; защото ако бог е любов, то той е бог 
Amor, богът на любовта!“ -  Но „противно на очакванията“ Но­
вият завет е написан на гръцки и „християнското определение“ 
гласи: ó fteó? ¿cyám) laxív*105 (Първо послание на Йоана, 4, 16), 
докато „бог Amor, богът на любовта“, се нарича ”Ерш?. Затова 
Санчо трябва още да обясни как тези „еврейски рецензенти“ са 
съумели да превърнат ауащ  в 1рш?. На това място в „Комента­
ра“ Христос -  пак „за по-голяма яснота“ -  се сравнява със Сан­
чо, при което трябва да се признае, че и двамата поразително си 
приличат, и двамата са „въплътени същества“, и най-малкото смее­
щият се наследник вярва, че те двамата съществуват и resp. са

*104 -  вярвам, за да разбирам. Ред.
*105 - бог е добро. Ред.



единствени. Че Санчо е съвременният Христос -  към тази „натрап­
чива идея“ е „устремена“ цялата му историческа конструкция.

Философията на бунта, която ни бе поднесена току-що във вид 
на лоши антитези и увяхнали цветя на красноречието, е в последна 
сметка само фанфаронска апология на парвенюто (парвеню -  из­
дигнал се бързо, издигнал се горе, бунтовник*106. На всеки бунтов­
ник противостои в неговото „егоистично дело“ специална действи­
телност, над която той се стреми да се издигне, без да се съобра­
зява с общите отношения. Той се стреми да се избави от съществу­
ващото само Доколкото то е пречка за него, а в останалото, на­
против, той се стреми по-скоро да си го присвои. Тъкачът, „издиг­
нал се“ до фабрикант, се избавя благодарение на това от своя стан 
и го напуща; в останалото всичко върви по своя път и нашият „ус­
пял“ бунтовник предявява на другите само лицемерното морално 
изискване да се издигнат също тъй бързо като него*107. По този на­
чин всички войнствени декламации на Щирнер се свеждат в послед­
на сметка до морални нравоучения от басните на Гелерт и до спе­
кулативни тълкувания на бюргерската мизерия.

Ние видяхме досега, че бунтът е всичко каквото желаете, само 
не дело. На стр. 342 научихме, че „методът на заграбването не за­
служава презрение, а изразява чистото дело на съгласния със себе 
си егоист". Собствено, би следвало да каже: на съгласните един с 
друг егоисти, тъй като в противен случай заграбването се свежда до 
нецивилизования „начин“ на крадците или до цивилизования „на­
чин“ на буржоата и в първия случай няма успех, а във втория съв­
сем не е „бунт“. Трябва да се отбележи, че на съгласния със себе си 
егоист, който нищо не върши, съ ответства тук „чистото" дело, 
дело, което единствено можеше да се очаква от един толкова бездеен 
индивид.

Мимоходом ние научаваме какво е създало плебса и можем от­
напред да знаем, че това е отново една „догма“ и вярата в тази дог­
ма, в Светото, която вяра фигурира тук за разнообразие като гре­
ховно съзнание:

„Само вярата, че заграбването е грях, престъпление, само тази догма съз­
дава плебса... Виновно е само старото греховно съзнание“ (стр. 342).

Вярата, че съзнанието е виновно за всичко, е догма, която прави 
от него бунтовник, а от плебса -  грешник.

*106 Игра на думи: „Emporkömmling“ -  „парвеню“, „Empörer“ -  „бунтов­
ник“. Ред.

*107 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Такъв е старият морал на дреб­
ния буржоа, който смята, че светът ще бъде устроен най-добре, ако всеки сам 
по себе си се постарае да преуспее колкото може повече и ако той ни най-мал­
ко не се интересува от общия ход на нещата.“ Ред.



Противоположно на това греховно съзнание егоистът поощрява 
себе си, resp. плебса, към заграбване по следния начин:

„Ако Аз Си казвам: това, върху което се простира моята власт, е моя соб­
ственост, и обявявам за своя собственост всичко, за постигането на което Се 
чувствувам достатъчно силен и т. н.“ (стр. 340).

И така свети Санчо си казва, че иска да си каже нещо, призо­
вава се да има това, което има, и формулира действителното си от­
ношение като отношение на власт -  перифраза, която е изобщо 
тайната на всичките му самохвалства. (Виж „Логиката“.) След това 
той, който всеки миг е това, което може да бъде, и следователно 
има това, което може да има, различава своята реализирана, дей­
ствителна собственост, която той отнася в сметка капитал, от своя­
та възможна собственост, от своето нереализирано „чувство за си­
ла“, което той минава по сметка печалби и загуби. Това е истински 
принос в науката за счетоводството на собствеността в необикнове­
ния смисъл.

Какво собствено означава това тържествено „казвам“, Санчо 
издава в едно вече приведено място:

„Ако Аз Си казвам. . .  то това всъщност е празен брътвеж.“

Той продължава там:
„Егоизмът“ казва на „безимотния плебс“, за да го „изтреби“: „Заграбвай 

и вземай, което Ти е нужно!“ (стр. 341).

Колко „празен“ е този „брътвеж“ се вижда веднага от следния 
пример:

„В богатството на банкера Аз също не виждам нещо чуждо, както Напо­
леон -  в земите на к ралете. Ние“ („Аз“ се превръща внезапно в „Ние“) „съв­
сем не се боим да завоюваме това богатство и вече търсим необходимите за то­
ва средства. Следователно Ние го освобождаваме от духа на чуждост, от кой­
то Се страхуваме“ (стр. 369).

Колко малко Санчо е „освободил“ богатството на банкера от 
„духа на, чуждост“, се вижда от благонамерения съвет, който той дава 
на плебса -  „да завоюва“ това богатство чрез заграбване. „Нека 
той заграби и види какво ще остане в ръцете му!“ Ще остане не 
богатството на банкера, а ненужна хартия, „трупът“ на това богат­
ство, който е толкова богатство, колкото и „едно мъртво куче е още 
куче“. Богатството на банкера е богатство само в рамките на съще­
ствуващите отношения на производство и общуване и може да бъде 
„завоювано“ само в условията на тези отношения и със средствата, 
които имат сила в тях. Ако Санчо се бе опитал да се обърне към дру­
ги видове богатство, той би. се убедил, че и тук работата не стои



по-добре. По този начин „чистото дело на съгласния със себе си егоист“ 
се свежда в края на краищата до едно извънредно мръсно недо­
разумение. „Ето къде може да заведе призракът“ на Светото.

След като си каза това, което искаше да си каже, Санчо за­
ставя разбунтувалия се плебс да каже това, което той му е под­
сказал. Работата е там, че Санчо е приготвил за случай на бунт въз­
вание с практическо наставление към него, което трябва да бъде за­
качено във всички селски кръчми и да бъде разпространено сред 
селското население. Това възвание претендира за място в „Der hinken- 
Je Bote“108 и в херцогско-насауския селски календар. Засега ten­
dances incendiaires*108 на Санчо се ограничават със селото, с пропа­
ганда сред ратаите и говедарките, без да засягат градовете, което 
за лишен път доказва колко успешно е „освободил“ той едрата ин­
дустрия от „духа на чуждост“. Но както и да е, ние ще приведем 
тук колкото може по-подробно този лежащ пред нас документ, кой­
то не трябва да бъде изгубен, за да може, „Доколкото това зависи 
от Нас, да съ дей ствам е за разпространяването на една напълно 
заслужена слава“. (Виганд, стр. 191.)

Възванието е напечатано на стр. 358 и сл. и започва със след­
ните думи:

„С какво е осигурена Вашата собственост, Вие -  привилегировани? С 
това, че Ние се въздържаме от нападение, следователно с нашата защита. . .  С 
това, че Вие упражнявате насилие над Нас."

Най-напред с това, че ние се въздържаме от нападение, т. е. че 
упражняваме насилие над самите себе си, а после с това, че Вие 
упражнявате насилие над Нас. Cela va à merveille!*109 Да минем по- 
нататък.

„Ако Вие желаете нашето уважение, купете го на приемлива за Нас це­
на. . .  Ние искаме само оценка по достойнство."

Най-напред „бунтовниците“ искат да продадат своето уважение 
срещу „приемлива за тях“ цена, а след това те обявяват „оценката 
по достойнство“ за критерий на цената. Най-напред произволна це­
на, а след това цена, определяна независимо от произвола от зако­
ните на търговията, от производствените разходи и от отношението 
между търсенето и предлагането.

„Ние сме съгласни да Ви оставим Вашата собственост, ако Вие компенси­
рате надлежно това оставяне. . .  Вие ще почнете да крещите за насилие, щом 
протегнем ръка. . .  Без насилие Ние тях“ (т. е. стридите, от които се наслажда­
ват привилегированите) „не ще ги получим“. . .  „Ние нито не възнамеряваме 
да Ви вземем, абсолютно нищо.“

*108 - подпалваческите тенденции. Ред.
*109 - Прекрасно! Ред.



Най-напред ние Ви я „оставяме“, след това Ви я вземаме и 
трябва Да употребим „насилие“, а накрая предпочитаме нищо да не 
Ви вземем. Ние Ви я оставяме в случай, когато Вие сами се отказ­
вате от нея; в миг на просветление, в единствения ни такъв миг, Ние 
наистина забелязваме, че това „оставяне“ е „протягане на ръце“ 
и употреба на „насилие“, но в края на краищата нас все пак не мо­
гат да ни упрекнат, че Ви „вземаме“ нещо. И с това работата се 
свършва.

„Ние се трудим по дванадесет часа с пот на челото, а Вие ни предлагате 
за това няколко гроша. В такъв случай вземете и Вие за своята работа равна 
заплата. . .  Никакво равенство!"

„Разбунтувалите се“ ратаи се оказват истински Щирнерови 
„творения“.

„Не Ви ли харесва това? Струва Ви се, че нашата работа е напълно до­
статъчно заплатена с получаваната заплата, а Вашата, напротив, заслужава за­
плата от много хиляди? Но ако Вие не оценявахте толкова високо Вашата ра­
бота и заплащахте по-добре Нашата, Ние бихме направили в случай на нужда 
и нещо по-важно от това, което Вие правите за много хиляди талера, а ако Вие 
получавахте такава заплата като Нас, Вие скоро бихте станали по-усърдни, за 
да получавате повече. Но ако Вие направите нещо, което ще Ни изглежда десет 
и сто пъти по-ценно от Нашата собствена работа -  ах“ (ах, ти, смирен и ве­
рен роб!), „тогава Вие ще получите за това сто пъти повече; Ние обаче от своя 
страна също мислим да направим за Вас неща, за които Вие ще Ни плащате 
повече от обикновена надница“.

Най-напред бунтовниците се оплакват, че техният труд се за­
плаща много ниско. Накрая те обещават, че само срещу по-висо­
ка надница ще извършват работа, която „трябва да се заплаща 
повече, отколкото с обикновена надница“. По-нататък те си 
въобразяват, че ще направят необикновени неща, стига само да 
получават по-добра заплата, макар че същевременно те чакат от 
капиталиста необикновени дела едва тогава, когато неговата „за­
плата“ бъде намалена до равнището на тяхната. Най-после, след 
като извършват икономическия фокус на превръщане печалбата -  
тази необходима форма на капитала, без която те биха загинали 
заедно с капиталиста -  в работна заплата, те извършват чудото 
да плащат „сто пъти повече“, „отколкото им дава тяхната собст­
вена работа“, т. е. сто пъти повече, отколкото те изкарват. „Такъв 
е смисълът“ на горната фраза, ако Щирнер наистина „мисли това, 
което говори“. Но ако това от негова страна е само стилистична 
грешка, ако той иска да накара бунтовниците като общност да пред­
ложат на капиталиста сто пъти повече, отколкото печели всеки един 
от тях, то той ги кара да му предложат само това, което всеки капи­
талист вече и без това има в наше време. Защото е ясно, че трудът



на капиталиста, съединен с неговия капитал, има десет, resp. сто 
пъти по-голяма стойност от труда на отделния обикновен работ­
ник. И в този случай, както винаги, Санчо оставя всичко по ста­
рому.

„Ние ще се разберем някак си един друг, ако само се съгласим, че зана­
пред никой не трябва да п о д а р ява  нещо на другиго. Тогава Ние може би ще 
стигнем дори дотам, да плащаме прилична цена дори на сакатите, старците и 
болните, за да не умрат от глад и мизерия, защото ако искаме да живеят. Ние 
трябва да заплатим  за осъществяването на Нашето желание. Аз казвам да за ­
платим -  значи нямам предвид жалка милостиня".

Тази сантиментална прибавка за сакатите и т. н. трябва да по­
каже, че бунтуващите се ратаи на Санчо са се „издигнали“ вече до 
оная висота на буржоазното съзнание, на която те не желаят нищо 
да подаряват и да получават в дар, смятайки, че достойнството и ин­
тересите на двете влизащи в отношение страни са осигурени, щом 
това отношение е взело формата на покупко-продажба.

След това гръмовно възвание на разбунтувалия се във въобра­
жението на Санчо народ следва практическото наставление във фор­
мата на диалог между земевладелеца и неговите ратаи, при което 
този път господарят се държи като Шелига, а ратаите -  като 
Щирнер. В това практическо наставление a priori*110 се конструират 
по берлински английските стачки и френските работнически сдру­
жения.

Водачът на ратаите: „Какво имаш Ти?“
Земевладелецът: „Аз имам имение от 1000 моргена“.
Водачът: „А аз съм Твой ратай и отсега нататък ще обработвам Твоята: 

земя само срещу едни талер на ден.“
Земевладелецът: „В такъв случай аз ще наема друг.“
Водачът: „Ти няма да намериш никого, защото Ние, ратаите, няма да ра­

ботим занапред при други условия и ако се намери някой, който да взема по- 
малко, нека се пази от Нас. Ето и прислужницата иска сега също толкова и Ти 
няма да намериш нито една за по-ниска заплата.“

Земевладелецът: „Ай, в такъв случай Аз ще се разоря!“
Ратаите в хор: „Не бързай! Ти навярно ще има ш толкова, колкото Ние 

имаме. А ако не, ние ще направим такава отстъпка, че Ти да можеш да живееш 
като Нас. -  Никакво равенство!“

Земевладелецът: „Но Аз съм свикнал да живея по-добре!“
Ратаите: „Ние нямаме нищо против това, но това не е Наша работа; ако 

Ти можеш да спестиш повече, както и да е. Трябва ли Ние да се наемаме за 
понижена заплата, за да можеш Ти да живееш в охолство?“

Земевладелецът: „Но нали на Вас, необразованите хора, не Ви е нужно 
толкова много!“

Ратаите: „Ние ще вземаме малко повече, за да можем да получим образо­
вание, което и на Нас може да потрябва.“

*110 - независимо от опита; тук в смисъл предварително. Ред.



Земевладелецът: „Но ако Вие разорите богатите, кой ще поддържа тогава 
изкуствата и науките?“

Ратаите: „Е, ще трябва всички заедно някак да се погрижим за това. Ние 
ще съберем помежду си, това ще даде добра сумичка. Вие богатите без друго 
купувате сега Само най-блудкавите книги, плачливи изображения на мадони или 
няколко пъргави крачета на балерина.“

Земевладелецът: „О, злополучно равенство!“
Ратаите: „Не, драги, почтени господарю, никакво равенство! Ние желаем 

да получим само това, което струваме, а ако Вие струвате повече, то Вие ще 
получите и повече. Ние искаме само оценка по достойнство и се надяваме да се 
покажем достойни за цената, която Вие ще плащате.“

В края на този драматургичен шедьовър Санчо признава, че тук 
във всеки случай „е нужно единодушието на ратаите“. Как се по­
стига това единодушие, остава неизвестно. Ние научаваме само, че 
ратаите не възнамеряват да изменят по някакъв начин съществува­
щите отношения на производство и общуване, а искат само да из­
тръгнат от земевладелеца толкова пари, с колкото неговите разхо­
ди надвишават техните. Нашият благонамерен наивник не се инте­
ресува от това,, че тази разлика в разходите, разпределена върху 
цялата маса пролетарий, ще даде на всеки от тях поотделно само 
дреболия и ни най-малко няма да подобри положението им. Към 
какво стъпало на развитие на селското стопанство се отнасят тези 
героични ратаи ние научаваме веднага след свършването на дра­
мата, когато те се превръщат в „домашни слуги“. Те живеят следо­
вателно в условията на патриархата, когато разделението на труда 
е още много слабо развито и когато целият им заговор „ще постиг­
не крайната си цел“ с това, че земевладелецът ще отведе техния во­
дач в плевника и ще му отброи там няколко удара, докато в циви­
лизованите страни капиталистът ще ликвидира работата, като за ­
твори за известно време предприятието си и предложи на работни­
ците си да се „поразходят“. Какъв изобщо практически смисъл от­
крива Санчо в цялата конструкция на своето художествено произве­
дение колко строго той се придържа в рамките на правдоподобието 
се вижда от неговата оригинална идея да организира стачка на ра­
таите, по-специално от неговата мисъл за сдружение на „прислуж
ничките“. Каква наивност да вярваш, че цената на житото на све­
товния пазар ще зависи от исканията на тези източно-померански 
ратаи за по-висока работна заплата, а не от отношението между тър­
сенето и предлагането! Наистина потресаващ е ефектът на порази­
телния екскурс на ратаите върху най-новата художествена литера­
тура, последната художествена изложба и модната балерина, по­
разителен дори след неочаквания въпрос на земевладелеца относ­
но изкуството и науката. Спорещите се превръщат в приятели, щом 
засегнат тази литературна тема, и изпадналият в трудно положение



земевладелец дори забравя за миг заплашващото го разорение, за 
да изрази своята dévoument*111 по отношение на изкуството и нау­
ката. В заключение бунтовниците го уверяват в своята честност и 
правят успокоителната декларация, че те не се ръководят нито от 
долни интереси нито от разрушителни тенденции, а от най-чисти 
морални мотиви. Те искат само оценка по достойнство и се къл­
нат в своята чест и съвест, че ще се окажат достойни за по-ви­
соката заплата. Всичко това има единствената цел да осигури на 
всекиго Неговото, неговото честно и заслужено възнаграждение, 
„честно спечелената наслада“. Не може, разбира се, да се иска от 
тези порядъчни хора да знаят факта, че заплатата, за която става 
дума, се определя от състоянието на пазара на труда, а не от 
нравственото възмущение на няколко литературно-образовани 
ратаи.

Тези източно-померански бунтовници са толкова скромни, че 
въпреки своето „единодушие“, което открива пред тях съвсем други 
възможности, предпочитат да си останат слуги, както и преди, при 
което „талерът надница“ е най-голямото им желание. Напълно есте­
ствено е поради това, че не те поучават намиращия се в тяхна власт 
земевладелец, а той -  тях.

„Твърдият дух“ и „здравото самосъзнание на домашния слуга“ 
се изразява и в „твърдия“ и „здрав“ език, на който говорят той и 
неговите другари. „Може да. . .  е . . .  ще трябва всички заедно ня­
как да се погрижим за това. . .  добра сумичка. . .  -  драги, почтени 
господарю. . .  както и да е". Още преди това във възванието се 
казваше: „В случай на нужда. . .  а х . . .  ние мислим да направим. . .  
може би. . .  може да се случи, кой знае и т. н.“. -  Може да се по­
мисли, че ратаите също са възседнали славния кон Клавиленьо*112.

Така целият шумен „бунт“ на нашия Санчо се свежда в края 
на краищата до една стачка, но стачка в необикновения смисъл, 
именно до берлинизирана стачка. Докато действителните стачки в 
цивилизованите страни образуват винаги само подчинена част от 
работническото движение, защото по-общото обединяване на работ­
ниците довежда до други форми на движението, Санчо се опитва да 
представи своята дребнобуржоазна карикатурна стачка като по­
следна и най-висока форма на световноисторическата борба.

Вълните на бунта ни изхвърлят сега на брега на обетованата 
земя, където тече мляко и мед, където всеки благочестив 

*111 -  самоотверженост. Ред.
*112 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Във Франция се произвежда срав­

нително повече, отколкото в Източна Померания. Във Франция според Мишел 
Шевалие се падат, ако цялата годишна продукция се разпредели равномерно 
между населението, 97 франка на човек, което прави на семейство. . . “. Ред.



израилтянин седи под своята смоковница и където е изгряло хилядогодиш
ното царство на „разбирателството“.

Ш. Съюзът

В главата за бунта ние най-напред запознахме читателя със 
самохвалството на Санчо, а след това проследихме „чистото дело 
на съгласния със себе си егоист“ в неговия практически вид. Пре­
минавайки към „Съюза“, ние ще тръгнем по обратния път: най- 
напред ще разгледаме предлаганите от нашия светия положителни 
институции, а след това пътьом ще разгледаме неговите илюзии 
относно тези институции.

/. Поземлена собственост

„Ако не желаем да оставяме повече земята в ръцете на поземлените соб­
ственици, а искаме да я присвоим за С ебе си. то за тази цел Ние се обединява­
ме, образуваме С ъю з, société“ (дружество), „което С е о б я вя ва  за  собственик; 
а«о Нашият план успее, поземлените собственици ще престанат да бъдат та­
кива“. -  „Земята“ ще стане тогава „собственост на завоевателите... И тези 
взети в тяхната маса отделни индивиди ще се отнасят със земята не по-малко 
произволно от изолирания отделен индивид, или от така наречения propriétaire.*113 
Следователно и в този случай се запазва собствеността, и то дори във формата 
на „изключителност", като човечеството, това велико общество, изключва отдел­
ни я  и н д и ви д  от своята собственост и му дава може би само част от нея под 
аренда като възнаграждение... Така ще си остане и бъде и занапред. Това, в 
което всички  желаят да имат свой д я л , ще бъде отнето от индивида, който же­
лае да го има само за себе си, и ще бъде направено общ о достояние. Всеки има 
в него като в общ о достояние свой д я л  и този дял е негова собственост. Така 
и при нашите стари отношения една къща, принадлежаща на пет наследника, 
е тяхно общо достояние; обаче една пета от дохода е собственост на всеки един 
от тях“ (стр. 329, 330).

След като нашите храбри бунтовници образуваха Съюз, дру­
жество, и в този вид си завоюваха парче земя, това „société“, това 
юридическо лице, „се обявява“ за „собственик" . За да се избегне 
недоразумение, авторът веднага прибавя, че „това дружество из­
ключва отделния индивид от собствеността и му дава, може би, са­
мо част от нея под аренда като възнаграждение“. По такъв именно 
начин свети Санчо присвоява за себе си и за своя „Съюз“ своята 
представа за комунизма. Читателят помни, разбира се, че в своето 
невежество Санчо упрекваше комунистите, че желаели да превър­
нат обществото във върховен собственик, който давал на отделния 
индивид неговото „достояние“ в ленно владение.

*113 - собственик Ред.



Интересно е по-нататък какви надежди за „дял в общото до­
стояние“ дава Санчо на своите хора. Малко по-късно същият Санчо 
казва пак против комунистите: „Дали имуществото принадлежи на 
общността, която Ми предоставя дял от това имущество, или на от­
делни собственици, това за мене е една и съща принуда, тъй като и 
s  двата случая Аз съм безсилен да направя нещо“ (затова неговата 
„съвкупна маса“ му „отнема“ това, което тя не иска да принадлежи 
само на него, като по този начин го заставя да почувствува властта 
на съвкупната воля).

Трето, ние тук отново срещаме „изключителността“, в която той 
така често упрекваше буржоазната собственост, оплаквайки се, че 
„не му принадлежи дори жалкото парче земя, на което той се мо­
тае“: той има по-скоро само правото и възможността да се блъска 
на това парче земя като жалък, потиснат крепостен селянин.

Четвърто, Санчо си присвоява тук ленната система, която той 
за голямо свое огорчение откри във всички форми на обществото, 
съществували досега в действителност или само в проект. Неговото 
„дружество“ от завоеватели се държи приблизително като „съюзи­
те“ на полудивите германци, които завоюваха римските провинции 
и създадоха там груба лепна система, още силно пропита от стария 
племенен бит. То дава на всеки отделен индивид парче земя „като 
възнаграждение“. На стъпалото, на което се намират Санчо и гер­
манците от шестия век, ленната система действително съвпада още 
в много отношения със системата на „възнаграждение“.

Впрочем от само себе си се разбира, че племенната собственост, 
която Санчо възстановява тук, ще трябва много скоро отново да до­
веде до съществуващите сега отношения. Санчо сам чувствува това, 
провиквайки се: „Така ще си остане и“ (хубаво И!) „бъде и зана­
пред". А накрая със своя забележителен пример за къщата, принад­
лежаща на пет наследника, той доказва, че съвсем няма намере­
нието да излезе извън рамките на нашите стари отношения. Целият 
му план за организиране на поземлената собственост цели само да 
ни доведе по заобиколен исторически път обратно до дребнобур­
жоазната наследствена аренда и до семейната собственост па гер­
манските имперски градове.

За нашите стари, т. е. съществуващи сега, отношения Санчо е 
усвоил само юридическата безсмислица, че отделните индивиди, или 
propriétaires*114, се отнасят с поземлената собственост „произволно“. 
В „Съюза“ този въображаем „произвол“ ще се осъществява от „дру­
жеството“. За „Съюза“ е толкова безразлично какво ще стане със 
земята, че „може би“ „дружеството“ ще даде под аренда на

*114 - собственици. Ред.



отдел­ните индивиди парчета земя, а може би не. Всичко това е съвсем 
безразлично. -  Това, че с определена организация на земеделието е 
неразривно свързана определена форма на дейност, подчинена на 
определено стъпало на разделението на труда, Санчо, разбира се, 
ле може да знае. Но всеки друг вижда колко малко способни са 
проектираните тук от Санчо дребни крепостни селяни на това, „все­
ки от тях да стане всемогъщо Аз“ и колко малко е сходството меж­
ду тяхната собственост върху жалките парчета земя и толкова про­
славената „собственост върху всичко“. В действителния свят общу­
ването на индивидите зависи от техния начин на производство и по­
ради това Санчовото „може би“ съвсем проваля може би целия му 
Съюз. Но „може би“, или по-точно несъмнено тук се разкрива ис­
тинският възглед на Санчо върху формата на общуване в Съюза, 
именно възгледът, че егоистичното общуване има за своя основа 
Светото.

Санчо демонстрира тук първото „учреждение“ на своя бъдещ 
Съюз. Бунтовниците, които се стремяха да станат „свободни от дър­
жавен строй“, „сами се устройват“, „избирайки“ си „строй“ на по­
землената собственост. Ние виждаме, че Санчо беше прав, като не 
си даваше блестящи надежди във връзка с новите „институции“. Но 
ние виждаме същевременно, че той заема видно място между „со­
циалните таланти“ и че е „необикновено изобретателен в областта на 
обществените учреждения.“

2) Организация на труда

„Организацията на труда засяга само такива работи, които могат да бъ­
дат извършени за Нас от другите -  такива са например клането на добитък, 
земеделието и т. н.; другите работи си остават егоистични, защото например ни­
кой не може да създаде вместо Тебе Твоите музикални произведения, да завър­
тиш нахвърляните от Тебе картини и т. н. Никой не може да създаде произве­
денията на Рафаел вместо самия него. Това са работи на единствения индивид, 
които може да изпълни само този единствен, докато първите следва да се на­
рекат човешки работи“ (на стр. 356 те се отъждествяват с „общополезните" ра­
боти), „тъй като собственото играе тук нищожна роля и едва ли не всеки човек 
може да бъде обучен на тях (стр. 355).

„Относно човешките работи за Нас винаги е полезно да се споразумеем, 
та те да не отнемат цялото ни време и цялата ни сила, както при конкуренцията. 
Но за кого трябва да бъде спечелено време? За какво е нужно на човека пове­
че време, отколкото е необходимо за възстановяване на изтощената му работна 
сила? Комунизмът не дава отговор на това. За какво? За да се наслаждава 
на себе си като Единствен, след като е извършил своето като човек" (стр. 
356, 357).

„Посредством труда Аз мога да изпълнявам функциите на президент, ми­
нистър и т. н. Тези длъжности изискват само общо образование, именно такова 
образование, което е достъпно за всички... Но ако всеки може да заема тези



длъжности, то едва единствената, свойствена само на отделния индивид сила 
им дава така да се каже живот и значение. Ако едни индивид изпълнява своите 
задължения не като обикновен човек, а влага в тях силата на своята единствен
ост, това още не му се заплаща, ако той е платен изобщо само като чиновник 

или министър. Ако той заслужава Вашата благодарност и ако Вие искате да 
запазите за себе си тази достойна за благодарност сила на Единствения, Вие 
трябва да му плащате не просто като на човек, който прави само нещо човеш­
ко, а като на човек, който върши нещо единствено“ (стр. 362, 363).

„Ако Ти си в състояние да доставяш радост на хиляди, то хиляди ще за­
почнат да Ти плащат за това; защото от Тебе зависи да прекратиш своята дей­
ност, затова те трябва да Ти плащат за нея“ (стр. 351).

„Не може да се установи обща тарифа за заплащане на Моята единстве
ност, както за онези работи, конто Аз върша като човек. Само за тези послед­
ните може да бъде установена тарифа. Ето защо установявайте обща тарифа 
за човешките работи, но не лишавайте Вашата единственост от това, което й 
се пада според заслугите“ (стр. 363).

Като пример на организация на труда в „Съюза“ на стр. 365 се 
привеждат споменатите вече по-горе обществени хлебопекарни. В ус­
ловията на предположеното по-горе вандалско парцелиране тези об­
ществени учреждения трябва да са истинско чудо.

Най-напред трябва да бъде организиран човешкият труд и по 
този начин да бъде съкратен, за да може след това нашият стран
с т в а щ  калфа, завършил рано своята работа, „да се наслаждава 
от себе си като Единствен“ (стр. 357); а на стр. 363 „насладата“ на 
Единствения се свежда вече до това, което той допълнително е при­
печелил. -  На стр. 363 жизнедейността на Единствения идва вече 
не веднага след човешката работа, а човешката работа може да се 
изпълнява като единствена и в такъв случай изисква допълнително 
възнаграждение. Иначе Единственият, който се интересува съвсем 
не от своята единственост, а от по-високата заплата, би могъл да 
сложи под миндера своята единственост и напук на обществото да 
се задоволи с ролята на обикновен човек, изигравайки по този начин 
лоша шега на самия себе си.

Съгласно стр. 356 човешката работа съвпада с общополезната, 
а съгласно стр. 351 и 363 -  единствената работа се разкрива имен­
но в това, че тя като общополезна или поне като полезна за много 
хора се заплаща допълнително.

И така, организацията на труда в „Съюза“ се състои в отделя­
нето на човешката работа от единствената работа, в установяване на 
тарифа за първата и в измъкването на допълнително възнагражде­
ние за втората. Това допълнително възнаграждение е пак двояко: 
първо, за единственото изпълнение на човешката работа, и, второ, 
за единственото изпълнение на единствената работа, което изисква 
особено сложно счетоводство, тъй като това, което вчера е било един­
ствена работа (например преденето на памучна прежда № 200),



става днес човешка работа, и тъй като единственото изпълнение на чо­
вешките работи изисква постоянно самошпиониране в собствен ин­
терес и всеобщо шпиониране в обществен интерес. Следователно це­
лият този важен организационен план се свежда до напълно дребно- 
буржоазно усвояване на закона за търсенето и предлагането, който 
съществува днес и е развит от всички икономисти. Санчо би могъл да 
намери още у Адам Смит обяснението, а у американеца Купер ко­
личествената формулировка на закона, съгласно който се определя 
цената на ония видове труд, които той смята за единствени, напри­
мер на труда на танцьорката, на видния лекар или адвокат. Най-но­
вите икономисти обясниха въз основа на този закон високото за­
плащане на това, което те наричат travail improductif*115, и ниското за­
плащане на селскостопанските надничари, както и изобщо всички 
неравенства в работната заплата. Така с божия помощ ние отново 
стигаме до конкуренцията, но толкова западнала, че Санчо може да 
предлага установяване на тарифа, нормиране на работната заплата 
по законодателен ред, както някога през XIV и XV век.

Заслужава да се спомене още, че идеята, която Санчо изтъква 
тук, се среща също като нещо съвсем ново у господин месия -  
доктор Георг Кулман от Холщайн.

Това, което Санчо нарича тук човешки работи, е с изключение 
на неговите бюрократични фантазии същото, което обикновено се 
разбира под машинен труд и което с развитието на промишлеността 
все повече се прехвърля върху машината. Наистина, в „Съюза“ при 
наличието на изобразената по-горе организация на земевладението 
използуването на машини е невъзможно и затова съгласните със се­
бе си крепостни селяни предпочитат да се споразумяват помежду 
си за тези работи. Що се отнася до „президентите“ и „министрите" , 
Санчо -  this poor localized being*116, както би се изразил Оуен -  съ­
ди за тях само по непосредствено заобикалящата го среда.

Тук, както и навсякъде, на Санчо не му върви с неговите прак­
тически примери. Така, той мисли, че „никой не може да създаде вме­
сто Тебе Твоите музикални произведения, да завърши нахвърляните 
от Тебе картини. Никой не може да създаде произведенията на Ра­
фаел вместо самия него.“ Обаче Санчо е можел да знае, че не са­
мият Моцарт, а друг композитор е написал по-голямата част от Мо
цартовия „Реквием“ и го завършил, че Рафаел е „изпълнил“ сам ни­
щожна част от своите фрески.

Той си въобразява, че тъй наречените организатори на труда109 
искали да организират цялата дейност на всеки индивид, докато

*115 -  непроизводителен труд. Ред.
*116 -  това мизерно местно-ограничено същество. Ред.



именно те правят разлика между непосредствено производителен 
труд, който трябва да бъде организиран, и не непосредствено произ­
водителен труд. Що се отнася до последния вид труд, организатори­
те съвсем не са мислили, както си въобразява Санчо, че всеки тряб­
ва да изпълнява труда на Рафаел, а че всеки, у когото се крие един 
Рафаел, трябва да има възможност безпрепятствено да се развива. 
Санчо си въобразява, че Рафаел е създал своите картини независи­

м о  от съществуващото по негово време в Рим разделение на труда. 
Ако сравни Рафаел с Леонардо да Винчи и Тициан, той може да 
види до каква степен художествените произведения на първия са 
били обусловени от възникналия под флорентинско влияние тогава­
шен разцвет на Рим, произведенията на Леонардо -  от обстанов­
ката във Флоренция, а по-късно трудовете на Тициан -  от разви­
тието на Венеция, което имало съвсем друг характер. Рафаел, както 
и всеки друг художник, е бил обусловен от постигнатите преди него 
технически успехи в изкуството, от организацията на обществото 
и разделението на труда в неговата местност и, най-после, от разде­
лението на труда във всички страни, с които неговата местност е 
имала връзки. Ще успее ли индивид като Рафаел да развие своя 
талант, зависи изцяло от търсенето, което на свой ред зависи от 
разделението на труда и от породените от него условия за образо­
вание на хората.

Провъзгласявайки единствеността на научния и художествения 
труд, Щирнер стои тук още далеч под равнището на буржоазията. 
Сега вече е признато за необходимо да се организира тази „един­
ствена“ дейност. Орас Верне нямаше да има време да създаде и 
една десета от своите картини, ако ги бе разглеждал като работи, 
които „може да извърши само този Единствен“. Огромното търсене 
на водевили и романи в Париж извика на живот една организация 
на труда за тяхното производство, която все още дава по-добри 
неща от нейните „единствени“ конкуренти в Германия. В астроно­
мията хора като Aparó, Хершел, Енке и Бесел сметнаха за необхо­
димо да се организират за съвместни наблюдения и едва след това 
получиха някои сносни резултати. В историографията за „Един­
ствения“ е абсолютно невъзможно да създаде нещо, а францу­
зите и в тази област отдавна надминаха другите народи благодаре­
ние на организацията на труда. Впрочем, ясно е, че всички те­
зи организации, основани върху съвременното разделение на тру­
да, все още довеждат до крайно ограничени резултати, представ­
лявайки крачка напред само в сравнение с досегашната тясна 
обособеност.

Освен това. необходимо е още да се изтъкне специално, че Сан
чо смесва организацията на труда с комунизма и дори се чуди,



защо „комунизмът“ не му дава отговор на неговите съмнения по пов
од на тази организация. Така гасконският селски момък се чуди. 

защо Aparo не може да му каже. на коя звезда господ бог е въз­
дигнал своя престол.

Изключителната концентрация на художествен талант в от­
делни индивиди и свързаното с това задушаване на този талант в 
широката маса е последица от разделението на труда. Ако дори 
при известни обществени отношения всеки индивид беше отличен 
живописец, това съвсем не би изключвало възможността всеки да 
бъде и оригинален живописец, така че и тук разликата между „чо­
вешки“ и „единствен“ труд се свежда до проста безсмислица. Във 
всеки случай при комунистическа организация на обществото от­
пада подчинението на художника на местната и националната 
ограниченост, което изцяло произтича от разделението на труда, а 
също и затварянето на художника в рамките на определено изку­
ство, благодарение на което той е изключително живописец, скулп­
тор и т. н., така че вече само названието на неговата дейност до­
статъчно изразява ограничеността на неговото професионално раз­
витие и зависимостта му от разделението на труда. В комунистиче­
ското общество няма живописци, а най-мнюго хора, които между 
другото се занимават с живопис.

Санчовата организация на труда ясно показва до каква сте­
пен всички тези философски рицари на „субстанцията“ се задово­
ляват просто с фрази. Толкова прославяното от всички тях подчи­
нение на „субстанцията“ на „субекта“, свеждането на „субстанция­
т а “, господстващ а над „субекта“, до проста „акциденция“ на 
този субект се оказва „празен брътвеж“*117. Ето защо, те постъпват 
благоразумно, като не се спират по-дълго върху разделението на 
труда, върху материалното производство и материалното общува­
не, от които именно зависи подчинението на индивидите на опре­
делени отношения и на определен вид дейност. У тях изобщо цяла­
та работа се свежда до това, да съчиняват, нови фрази за 

*117 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „Ако Санчо се отнасяше сериозно 
към своите фрази, той би трябвало да се насочи към разглеждане на разделе­
нието на труда. Но той благоразумно не е направил това, като е приел без 
най-малко колебание съществуващото разделение на труда, за да го използва 
за своя „Съюз“. При по-близко разглеждане на този предмет той, разбира се, 
б и намерил, че разделението на труда не се унищожава, ако някой „го избие 
от главата си“. Борбата на философите против „субстанцията“ и тяхното съв­
сем пренебрежително отношение към разделението на труда -  материалната 
основа, от която е възникнал фантомът на субстанцията, -  доказват само, 
че тези герои мислят само за унищожаването на фразите, а съвсем не за из
м е н я н е  на отношенията, от които е трябвало да възникнат тези фрази.“ Ред.



тълкува­не на съществуващия свят, които толкова по-определено вземат 
характер на смешно самохвалство, колкото повече те си въобразя­
ват, че са се издигнали високо над света, и колкото повече противо­
поставят себе си на света. Печален пример за това е Санчо.

3) Пари

„Парите са стока, и при това съществено средство или богатство, защо­
то те предпазват богатството от вкостеняване, запазват го в текущ вид и съ
д ей с тв а т  за неговото обръщение. Ако знаете по-добро средство за размяна, 
добре; но това пак ще бъде някаква разновидност на парите“ (стр. 364).

На стр. 353 парите се определят като „намираща се в обръще­
ние или циркулираща собственост“.

И така, в „Съюза“ се запазват парите, тази чисто обществена 
собственост, лишена от всичко индивидуално. Че Санчо се намира 
изцяло в плен на буржоазните възгледи, показва неговият въпрос 
за по-добро средство за размяна. Следователно той най-напред 
предпоставя, че средство за размяна е изобщо необходимо, а след 
това твърди, че не познава друго средство за размяна освен па­
рите. Той ни най-малко не се замисля над това, че всеки кораб, 
всяка железница, които превозват стоки, са също средства за раз­
мяна. Ето защо, за да не говори просто за средство за размяна, а 
специално за парите, той е принуден да включи и останалите опре­
деления на парите: че те са всеобщо, намиращо се в обръщение и 
циркулиращо средство за размяна, че те запазват в текущ вид 
всяка собственост, и т. и. С това се появяват и икономическите опре­
деления, които Санчо не познава, но които именно конституират 
парите, а с тях и цялото сегашно състояние, класовото стопанство, 
господството на буржоазията и т. н.

Но най-напред ние научаваме нещо за -  твърде оригинал­
ния -  ход на паричните кризи в „Съюза“.

Възниква въпросът:
„Откъде да се вземат пари?. . .  Плащат не с пари, поради което може 

да настъпи недостиг на пари, а със своето състояние, само благодарение на 
което ние сме състоятелни. . .  Не парите Ви вредят, а Вашата неспособност 
да добиете пари.“

И ето, че ни се поднася моралното наставление:
„Проявете Своята състоятелност, стегнете се -  и няма да Ви липсват 

пари, Ваши пари, пари с Ваш зн а к ... Знай, че Ти имаш толкова пари, кол­
кото власт, защото имаш цена, каквато Ти си завюювал“ (стр. 353, 364).

Във властта на парите, в обособяването на всеобщото раз­
менно средство като самостоятелна сила както по отношение на



обществото, така и по отношение на отделния индивид, се проявя­
ва изобщо най-ярко обособяването на отношенията на производ­
ство и общуване. Следователно Санчо, както обикновено, нищо не 
знае за връзката на паричните отношения с цялото производство 
и с общуването. Като добър бюргер той спокойно оставя в сила па­
рите, което не може да бъде другояче при неговото разбиране на 
разделението на труда и организацията на земевладението. За съ­
гласния със себе си егоист веществената власт на парите, която 
ярко се проявява в паричните кризи, потискайки във формата на 
перманентно безпаричие „изпитващия страст към покупките“ дре­
бен буржоа, е също много неприятен факт. За да излезе от затруд­
нението, нашият егоист обръща надолу с главата обикновената пред­
става на дребния буржоа, създавайки по този начин привидността, 
като че ли отношението на индивидите към властта на парите е 
нещо, което зависи само от личния произвол. Този сполучлив обрат 
му дава след това възможност да държи на смаяния и вече и без 
това обезкуражен от безпаричието дребен буржоа една морална 
проповед, наситена със синонимика, етимология и преглас, преси­
чайки по този начин, без много да му мисли, всички неудобни въ­
проси за причините на паричната нужда.

Паричната криза се състои преди всичко в това, че всички „съ­
стояния“ изведнъж се обезценяват по отношение на разменното 
средство и не са „в състояние“ да се справят с парите. Кризата 
съществува именно тогава, когато не може вече да се плаща със 
своето „състояние“, а трябва да се плаща с пари. А това на свой 
ред става не защото настъпва недостиг от пари, както си въобра­
зява дребният буржоа, който съди за кризата по своята лична нуж­
да, а защото се проявява специфичната разлика между парите като 
всеобща стока, като „намираща се в обръщение и циркулираща соб­
ственост“ и всички други специални стоки, които изведнъж преста­
ват да бъдат намираща се в обръщение собственост. Ние тук няма 
да се занимаваме в угода на Санчо с причините на това явление. 
Санчо утешава безпаричните и безутешни бакали преди всичко с 
това, че не парите са причината за безпаричието и за цялата кри­
за, а тяхната неспособност да добият пари. Не арсеникът е виновен, 
че някой, който го е взел, умира, а неспособността на неговия орга­
низъм да смели арсеника.

В началото Санчо определи парите като съществено и при това 
специфично достояние, като всеобщо средство за размяна, като 
пари в обикновения смисъл; но като вижда до какви трудности 
би довело това, той изведнаж обръща всичко наопаки и обявява 
всяко достояние за пари, за да създаде привидността на лична­
та власт. Възникващата при криза трудност се състои именно в



това, че „всяко състояние“ престава да бъде „пари“. Впрочем 
всичко това се свежда до практиката на буржоата, който приема 
„всяко състояние“ вместо плащане дотогава, докато то е пари, и 
започва да се опъва едва тогава, когато става трудно това „състоя­
ние“ да се превърне в пари, вследствие на което той престава да 
го разглежда като „състояние“. Възникващата през време на кри­
за трудност се състои по-нататък именно в това, че Вие, дребните 
буржоа, към които Санчо се обръща тук, вече не можете да заста­
вите да циркулират пари с Ваш знак, Ваши полици, че от Вас се 
искат пари, на които Вие не можете да оставите никакъв знак и 
по които никой човек не може да се досети, че са минали през Ваши­
те ръце.

Най-после Щирнер превръща буржоазния девиз: „Ти струваш 
толкова, колкото пари имаш“, в девиза: „Ти имаш толкова пари, 
колкото струваш“ -  което нищо не променя, а създава само привид­
ността на лична власт и изразява тривиалната буржоазна илюзия, 
че всеки сам е виновен, че няма пари. Така Санчо се справя с кла­
сическата буржоазна максима: L’argent n ’a pas de maître*118 и може 
сега да се изкачи на катедрата на проповедника и да извика: 
„Проявете Своята състоятелност, стегнете се -  и няма да Ви 
липсват пари.“ Je ne connais pas de lieu à la bourse ou se fasse le 
transfert des bonnes in ten tions*119. Той е трябвало още да прибави 
само: „Извоювайте си кредит knowledge is power*120, по-трудно е да 
се спечели първият талер, отколкото последният милион, бъдете 
умерени и използувайте разумно своите парици, а главното -  не 
се размножавайте толкова много“ и т. н. -  и тогава вместо едното; 
магарешко ухо, би показал и двете. Впрочем, у нашия герой, за ко­
гото всеки е това, което може да бъде, и прави това, което може 
да прави, всички глави завършват с морални постулати.

Следователно паричната система в Щирнеровия Съюз е просто 
съществуващата сега парична система, изразена на разкрасяващия 
и идилично-сантиментален език на германския дребен буржоа.

След като Санчо парадира по този начин с ушите на своето 
магаре, Дон Кихот-Шелига се изправя в целия си ръст и произ­
нася тържествена реч за съвременното стран стващ о рицарство, 
при което парите се превръщат в Дулцинея Тобозска, а фабрикан­
тите и търговците en masse*121 в рицари, именно в рицари на печал­
бата. Речта има и страничната цел да докаже, че тъй като парите са

*118 -  Парите нямат господар. Ред.
*119 -  Аз не знам място на борсата, където да се продават добри наме

рения. Ред.
*120 -  знанието е сила. Ред.

*121 -  масово. Ред.



„съществено средство“, те са също „по същината си дъщеря"*122. И 
той протегна десница и каза: :

„От парите зависи щастието и нещастието. В буржоазния период  те са  
сила, защото само ги ухажват като девойка“ (говедарка, per appositionem 
Дулцинея), „но никой не се свързва с тях чрез неразривни брачни връзки. В 
конкуренцията възкръсва цялата романтика и рицарство на ухажването на 
скъп предмет. Парите -  предмет на страстта -  се похищават от смелите ри­
цари на печалбата“ (стр. 364).

Сега Санчо дълбоко разбра защо в буржоазния период пари­
те са власт -  именно, първо, защото от тях зависи щастието и не
щастието, и второ, защото те са девойка. Той научи по-нататък за­
що може да изгуби своите пари: именно защото никой не се свърз­
ва с една девойка чрез неразривни брачни връзки. Сега бедният 
човечец знае от какво зависи неговото положение.

След като произведе по този начин бюргера в рицар, Шелига 
произвежда комуниста в бюргер, и то в бюргер-съпруг по следния 
начин:

„Който е щастлив, той отвежда годеницата у  дома си. Босякът е щаст­
лив, той я въвежда в своя дом, в обществото, и нарушава нейната моминска 
невинност. В дома му тя вече не е годеница, а жена, и с девствеността се 
губи и моминското име. Като домакиня девойката -  олицетворение на па­
рите -  се нарича труд, защото труд е името на мъжа. Тя е достояние на 
мъжа. -  За да завършим картината, трябва да прибавим, че детето на труда 
и на парите е пак девойка“ („по същината си дъщеря"), „неомъжена“ (нима 
Шелига е видял някога девойка да излезе „омъжена“ от майчината утроба?) 
„Следователно -  пари“ (след приведеното по-горе доказателство, че всички 
пари са „неомъжена девойка“, от само себе си става ясно, че „всички не
омъжени девойки“ са „пари“), „следователно -  пари, но водещи своя несъм­
нен произход от труда, техния баща“ (toute recherche de la paternité est inter
dite110). „Формата на лицето, целият облик има друг израз“ (стр. 364, 365).

Тази венчално-погребално-кръщелна история, разбира се, вече 
сама по себе си достатъчно доказва, че тя „по същината си е дъще­
ря“ на Шелига, и то дъщеря от „несъмнен произход“. Крайната 
причина за нейното съществуване обаче е невeжecтвoтo на неговия 
бивш коняр Санчо. Това ясно се вижда накрая, когато ораторът 
отново е обхванат от тревога за „знака“ на парите, показвайки с 
това, че той все още смята металическите пари за най-важното 
средство за обръщение. Ако той се беше интересувал повече от ико­
номическите отношения на парите, вместо да им плете зелен мо­
мински венец, той щеше да научи, че -  да не говорим за държав­
ните ценни книжа, акции и т. н. -  по-голямата част от средствата 
за обръщение съставляват менителниците, че книжните пари

*122 Ср. „Светото семейство“, стр. 266. (Виж настоящото издание, том 2, 
стр. 185. Р ед. [Бълг. изд., стр. 180]).



образуват сравнително твърде малка част от тях, а металическите -  
още по-малка. В Англия например в обръщение се намират 15 
пъти повече пари в менителници и банкноти, отколкото в металичен 
вид. Що се отнася до металическите пари, те се определят изклю­
чително от производствените разходи, т. е. от труда. Затова слож­
ният Щирнеров процес на възпроизвеждане на потомството тук 
беше съвсем излишен. -  Тържествените размишления на Шели
га за някакво основаващо се на труда и все пак различно от съвре­
менните пари средство за размяна, което той бил открил у някои 
комунисти, Доказват само за лишен път наивността, с която наша­
та благородна двойка взема на вяра всичко, което чете.

След като завършват този „рицарски и романтичен“ поход на 
„ухажването“, двамата герои отвеждат у дома си не своето „ща­
стие“, още по-малко „годеницата“ и най-малко „парите“: в най- 
добрия случай единият босяк отвежда другия.

4) Държавата

Ние видяхме, че Санчо запазва в своя „Съюз“ съвременната 
форма на земевладение, разделението на труда и парите във вида, 
в който тези отношения съществуват в представата на дребния 
буржоа. Ясно е от пръв поглед, че при тези предпоставки Санчо не 
може без държавата.

Преди всичко неговата новопридобита собственост ще трябва 
да вземе формата на гарантирана, правна собственост. Ние вече 
чухме:

„Това, в което всички желаят да имат свой дял, ще бъде отнето от ин­
дивида, който желае да го има само за себе си" (стр. 330).

Следователно, тук волята на общността се противопоставя на 
волята на разединените индивиди. Тъй като всеки от съгласните 
със себе си егоисти може да бъде несъгласен с другите егоисти и 
по този начин да влезе в този конфликт, всеобщата воля трябва 
също да получи израз по отношение на разединените индивиди -

„и тази воля се нарича държавна воля" (стр. 377).

Нейните определения стават сега правни определения. За да се 
приведе в изпълнение тази всеобща воля, изискват се на свои ред 
принудителни мероприятия и публична власт.

„Съюзите и тук“ (по отношение на собствеността) „ще умножат сред­
ствата на индивида и ще осигурят неговата оспорвана собственост" (т. е. те 
гарантират гарантираната собственост, т. е. правната собственост, т. е.



собственост, която Санчо притежава не „безусловно“, а „я е получил“ от „Съюза“ 
„като ленно владение“) (стр. 342).

С отношенията на собственост се възстановява, разбира се, и 
цялото гражданско право и самият Санчо излага например уче­
нието за договора напълно в духа на юристите, както следва:

„Няма значение също, че Аз сам Се лишавам от тази или онази свобода 
например посредством един контракт" (стр. 409).

А за да „осигури“ „оспорваните“ контракти, той ще трябва -  
и това също „няма значение“ -  отново да се подчини на съда и 
па всички последици на съвременния граждански процес.

Така, „промъквайки се в нощния мрак“, ние отново се прибли­
жаваме до съществуващите отношения, само че в миниатюрната 
представа на германския дребен буржоа.

Санчо признава:
„По отношение на свободата между държавата и Съюза няма съществена 

разлика. Съюзът също не може да възникне и да съществува без най-различни 
ограничения на свободата, както и държавата е несъвместима с безгранична­
та свобода. Ограничението на свободата е неизбежно навсякъде, защото човек 
не може да се избави от всичко; той не може да лети като птица само защото 
би искал да лети така, и т. н. .. В Съюза ще има още доста несвобода и не
доброволност, защото неговата цел не е свободата, която той, напротив, жерт

ва заради особеността, но и само заради особеността" (стр. 410. 411).

Без да се спираме засега на комичната разлика между свобо­
да и особеност, трябва да отбележим, че Санчо, без да иска, вече е 
пожертвувал в своя „Съюз“ своята „особеност“ по силата на съще­
ствуващите в него икономически учреждения. Като истински „фа­
натик на държавата“ той вижда ограничение едва там, където за­
почват политическите учреждения. Той запазва старото общество, 
а с него и подчинението на индивидите на разделението на труда; 
но в такъв случай той не може да избегне участта разделението на 
труда и падналото му се благодарение на него занятие и жизнено 
положение неизбежно да му натрапят една изключителна „особе­
ност“. Така например, ако му се падне жребият да работи в Уилен
холш  като шлосерски калфа, то натрапената му „особеност“ ще се 
състои в изкълчено бедро, вследствие на което той ще „влачи крак“; 
ако „заглавният призрак на неговата Книга“112 ще трябва да съще­
ствува като предачка, „особеността“ на последната ще се състои 
във вдървени колене. Дори ако нашият Санчо запази старата си 
професия на крепостен селянин, която му предназначи още Сервантес 
и която той сега представя за свое собствено призвание, за изпъл­
нението на което той се призовава, то по силата на разделението 
на труда и разрива между града и селото на него ще се падне „осо­
беността“ да бъде изключен от цялото световно общуване и



следователно от всякакво образование и поради това да стане ограниче­
но местно животно.

Така благодарение на обществената организация Санчо malgré 
lui*123 губи в „Съюза“ своята особеност, дори ако по изключение прие­
мем особеността за индивидуалност. Това, че сега благодарение на 
политическата организация той се отказва и от своята свобода, е на­
пълно последователно и само още по-ясно доказва с какво усърдие 
се опитва той да установи в своя „Съюз“ съвременни порядки.

И така разликата между съвременните порядки и „Съюза“ се 
състои в съществената отлика на свободата от особеността. Ние 
вече видяхме колко съществена е тази отлика. Болшинството от 
членовете на неговия „Съюз“ вероятно също няма да се стеснява 
от тази отлика, а ще декретира „избавлението“ от нея и ако Санчо 
все пак не се успокои, то ще му докаже въз основа на собствената 
му „Книга“, че, първо, няма никакви същности, че същностите и съ­
ществените разлики са въплъщение на „Светото“; второ, че „Съюзът“ 
няма какво да се интересува от „природата на нещото“ и от „по­
нятието на отношението“; и, трето, че то, болшинството, ни най- 
малко не посяга върху неговата особеност, а само върху свободата 
му да я изявява. То може би ще докаже на Санчо, ако той „се 
стреми към избавление от държавния строй“, че като го вкарва в 
затвора, като му нанася удари, като му откъсва крака, то ограни­
чава само неговата свобода, че той partout et toujours*124 е „особен“, 
докато може да има жизнените прояви на мекотело, стрида или 
поне на галванизиран жабешки труп. Болшинството, както вече 
знаем, „ще установи определена цена“ за неговия труд и „не ще 
допусне действително свободно“ (!) „реализиране на неговата соб­
ственост“, ограничавайки с това неговата свобода, но не и неговата 
особеност. В това именно Санчо упреква държавата на стр. 338. 
„Какво трябва да предприеме“ нашият крепостен селянин Санчо 
„Да бъде твърд и да не се интересува“ от „Съюза“ (пак там). А 
ако започне да ръмжи против поставените му ограничения, бол­
шинството ще му възрази, че докато той има особеността да обя­
вява свободите за особености, то си позволява да счита неговите 
особености за свободи.

Както по-горе разликата между човешката и единствената ра­
бота беше само жалко присвояване на закона за търсенето и пред­
лагането, така сега разликата между свободата и особеността е 
жалко присвояване на отношението между държавата и гражданско­
то общество или както казва г. Гизо, между liberté individuelle*125

*123 - против волята си. Ред.
*124 - навсякъде и винаги. Ред.

*125 - индивидуалната свобода. Ред.



и pouvoir public*126. Това е толкова вярно, че по-нататък той може 
почти дословно да преписва от Русо:

„Споразумението, заради което всеки трябва да пожертвува част от 
своята свобода“, се постига „съвсем не заради нещо всеобщо или дори заради 
друг човек“ -  напротив, „Аз тръгнах по този път по-скоро от користолю бие. 
Щ о се отнася до жертвата, то Аз ж е р т в а м  само това, което не се намира в 
Моя власт, т. е. не ж е р т в а м  абсолютно нищо“ (стр. 418).

Нашият съгласен със себе си крепостен селянин споделя това 
качество с всеки друг крепостен селянин и изобщо с всеки индивид, 
който е живял някога на земята. Сравни също Годуин, „Политиче­
ска справедливост“113. -  Впрочем Санчо, както изглежда, има осо­
беността да си въобразява, че у Русо индивидите сключват догово­
ра в угода на всеобщото, което Русо никога и не е помислял.

Впрочем остава му една утеха.
„Държавата е с в е щ е н а . . .  Но Съюзът. . .  не  е свещен.“ И в това се 

състои „голямата разлика между държавата и Съюза“ (стр. 411).

И тъй цялата разлика се свежда до това, че „Съюзът“ е дей­
ствителната съвременна държава, а „държавата“ е Щирнеровата 
илюзия за пруската държава, която той взема за държавата изобщо.

5) Бунт

Санчо толкова малко вярва -  и с основание -  на своите тън­
ки разлики между държава и Съюз, свето и несвето, човешко и 
единствено, особеност и свобода и т. н., че накрая прибягва до 
ultima ratio*127 на съгласния със себе си егоист -  до бунта. Този път 
обаче той се бунтува не срещу самия себе си, както твърдеше пре­
ди, а срещу „Съюза“. Както преди той търсеше отговор на всички 
въпроси само в „Съюза“, така сега го търси в бунта.

„Ако общината нарушава Моите права. Аз вдигам бунт срещу нея и за­
щищавам Своята собственост" (стр. 343).

Ако бунтът не „успее“, то „Съюзът“ „ще го изключи“ (ще го затвори, ще 
го изсели и т. н.) (стр. 256, 257).

Санчо се опитва тук да си присвои droits de l’homme*128 от 
1793 г., между които беше и правото на въстание114 -  право на чо­
века, донасящо, разбира се, горчиви плодове на този, който се опит­
ва да се възползува от него по свое „собствено“ разбиране.

*126 -  публичната власт. Ред.
*127 - последното средство. Р ед.
*128 - правата на човека. Ред.



И така, цялата история със Санчовия „Съюз“ се свежда до 
следното. Ако преди, в критиката, той разглеждаше съществуващи­
те отношения само от страна на илюзията, сега, говорейки за „Съю­
за“, той се опитва да изучи тези отношения по тяхното действително 
съдържание и да противопостави това съдържание на предишните 
илюзии. При този опит нашият невеж даскал трябваше, разбира се, 
да се провали с трясък. По изключение той се опита веднъж да си 
присвои „природата на нещото“ и „понятието на отношението“, но 
не успя „да освободи от духа на чуждост“ който и да било пред­
мет или отношение.

Сега, след като се запознахме със „Съюза“ в неговия действи­
телен вид, остава ни още само да разгледаме фантастичните пред­
стави на Санчо за него, т. е. да разгледаме религията и филосо­
фията на „Съюза“.

6) Религия и философия на Съюза

Ще започнем тук отново от точката, с която по-горе започнах­
ме характеристиката на „Съюза“. Санчо си служи с две катего­
рии -  собственост и състояние; илюзиите за собствеността съответ
с т в а т  главно на положителните данни за поземлената собстве­
ност, а илюзиите за състоянието -  на данните за организацията на 
труда и паричната система в „Съюза“.

А. Собственост

Стр. 331. „На Мен принадлежи светът.“

Тълкуване на наследствената аренда на собствения парцел.
Стр. 343. „Аз съм собственик на всичко, от което се нуждая“ -

украсяваща перифраза на това, че неговите потребности са негово 
достояние и че това, от което се нуждае той като крепостен селя­
нин, се обуславя от неговите отношения. По същия начин иконо­
мистите твърдят, че работникът е собственик на всичко, от което 
той като работник се нуждае. Виж разсъждението за минимума на 
работната заплата у Рикардо115.

Стр. 343. „Но сега всичко Ми принадлежи.“

Музикално приветствие в чест на неговата тарифа на работ­
ната заплата, на неговия парцел, на неговото перманентно безпа­
ричие, в чест на неговото изключване от всичко, което „общество­
то“ не иска да остави само в негово притежание. Същата мисъл на­
мираме на стр. 327, където тя е изразена по следния начин:



„Неговото“ (т. е. на другия човек) „благо е мое благо и Аз се разпореж­
дам с него като собственик съобразно със своята власт.“

Това гръмогласно allegro marciale*129 преминава след това в 
нежна каденца и постепенно пада на земята -  такава е обикнове­
ната съдба на Санчо:

Стр. 331. „На мен принадлежи светът. Нима Вие“ (комунистите) „твър­
дите нещо друго със своята противоположна теза: светът принадлежи на 
всички? Всички са Аз и пак Аз и т. н.“ (например „Робеспиер, напр. Сен Жюст 
и т. н.“).

Стр. 415. „Аз съм Аз и Ти си Аз, н о . . .  това Аз, в което Ние всички сме 
равни, е само Моята м и съл ... една всеобщност“ (Светото).

Практическата вариация на тази тема се намира на
стр. 330, където „индивидите като съвкупна маса“ (т. е. всички) се про­

тивопоставят като регулираща сила на „изолирания индивид“ (т. е. Аз за раз­
лика от всички).

Тези дисонанси се разрешават накрая в успокоителния фина­
лен акорд, че това, което Аз не притежавам, е във всеки случай 
собственост на друго „Аз“. Следователно „собствеността върху 
всичко“ е само интерпретация на положението, че всеки има из­
ключителна собственост.

Стр. 336. „Но собствеността е само Моя собственост, ако Аз я притежа­
вам безусловно. Като безусловно Аз Аз имам собственост, водя свободна тър­
говия.“

Ние вече знаем, че ако свободата на търговията и безуслов­
ността не се уважават в „Съюза“, с това се посяга само върху сво­
бодата, а не върху особеността. „Безусловната собственост“ е под­
ходящо допълнение към „осигурената“, гарантираната собственост 
в „Съюза“.

Стр. 342. „По мнението на комунистите общината трябва да бъде соб­
ственик. Тъкмо напротив: Аз съм собственик и само се споразумявам с другите 
относно Своята собственост.“

На стр. 329 ние видяхме как „Société прави себе си собстве­
ник“, а на стр. 330 -  как то „изключва отделните индивиди от 
тяхната собственост“. Ние видяхме изобщо, че беше въведен пле­
менен феодален строй, най-грубата първоначална форма на фео­
далния строй. Съгласно стр. 416 „феодалният строй =  липса на 
собственост“, поради което съгласно същата страница „в Съюза и 
само в Съюза се признава собствеността“, и то на достатъчното осно­
вание, „че няма вече същество, от което човек да получава своето

*129 маршово алегро. Ред.



достояние в ленно владение“ (пак там). Това значи, че при досе­
гашния феодален строй това „същество“ е бил сюзеренът, а в 
„Съюза“ то е société. Оттук най-малкото следва, че Санчо прите­
жава „изключителна“, но съвсем не „осигурена“ собственост в сми­
съл на познаване „същността“ на досегашната история.

Във връзка със стр. 330, съгласно която всеки отделен инди­
вид се изключва от това, което „обществото“ не желае да остави 
в негово еднолично владение, а също и във връзка с държавния и 
правния строй на „Съюза“ на стр. 369 се казва:

„Правна и правомерна собственост на другиго ще бъде само това, което 
на Теб е угодно да признаеш за негова собственост. Престане ли да Ти бъде 
угодно, то ще изгуби за Тебе своята правомерност, а Ти ще се надсмееш над 
абсолютното право върху него.“

С това той установява поразителния факт, че това, което е пра­
во в „Съюза“, може да му бъде неугодно -  безспорно право на 
човека. Ако в „Съюза“ съществува институция от рода на старо- 
френските парламенти, които Санчо толкова много обича, той ще 
може дори да протоколира и да депозира в регистратурата своята 
вътрешна съпротива и при това да се утешава с това, че „човек не 
от всичко може да се избави“.

Всичките тези положения се намират, както изглежда, в про­
тиворечие едно с друго и с действителното положение на нещата в 
„Съюза“. Но ключът за решението на загадката се съдържа в приве­
дената вече юридическа фикция, че там, където Санчо бива изключен 
от собствеността на другите, той просто се споразумява с тези други. 
Тази фикция се излага по-подробно в следните положения:

Стр. 369: „Това“ (т. е. уважението към чуждата собственост) „свършва, 
когато Аз предоставям споменатото дърво на друг -  така както Аз предо­
ставям на друг моята тояга и т. н., -  но не разглеждам от самото начало това 
дърво като чуждо на Мене, т. е. като свето. Напротив. . .  то си остава моя 
собственост, за какъвто и срок Аз да съм го отстъпил на другите. То е и щ е  
си остане Мое. В имуществото на банкера Аз не виждам нищо чуждо.“

Стр. 328: „Аз не отстъпвам плахо пред Твоята и Вашата собственост, а я 
разглеждам винаги като Своя собственост, в която аз не трябва нищо да ува­
жавам. Постъпвайте също така с това, което Вие наричате моя собственост. 
При тази гледна точка ние най-лесно ще се споразумеем помежду си.“

Ако Санчо посегне върху чужда собственост, съгласно устава 
на „Съюза“ ще „бъде нахокан“, и макар че той, разбира се, ще 
твърди, че е негова „особеност“ да пипа, „Съюзът“ ще декретира, 
че Санчо само си е позволил известна „свобода“. И ако Санчо е 
„свободен“ да посяга върху чуждото благо, „Съюзът“ има „особе­
ността“ да го осъди на бой за това.

Ето как стои работата. Буржоазната и особено дребнобуржоаз­
ната и дребноселската собственост, както видяхме, се запазва в



„Съюза“. Изменя се само интерпретацията, „гледната точка", по­
ради което и Санчо слага ударението винаги върху момента на 
„уважението“. „Споразумението“ се постига благодарение на това, 
че тази нова философия на уважението започва да се ползува с 
уважението на целия „Съюз“. Тази философия се състои, първо, в 
това, че всяко отношение, независимо от това, дали е породено от 
икономически условия или от пряка принуда, се разглежда като от­
ношение на „споразумение“; второ, че съществува илюзията, че ця­
лата собственост на другите им е предоставена от нас и остава у 
тях само дотогава, докато ние получим властта да им я отнемем, 
а  ако никога не получим тази власт, tant mieux*130; трето, че Санчо и 
неговият „Съюз“ на теория си гарантират взаимно неуважение, до­
като на практика „Съюзът“ с помощта на тоягата „се споразумя­
ва“ със Санчо, и, най-после, че това „споразумение“ е проста фра­
за, тъй като всеки знае, че другите са го приели само с тайното на­
мерение да го отхвърлят при първия удобен случай. Аз виждам в 
Твоята собственост нещо Мое, а не Твое; тъй като всяко Аз прави 
същото, те виждат в това нещо всеобщо, така че ние стигаме до съ­
временно-германско-философското тълкуване на обикновената, осо­
бената и изключителната частна собственост.

Към тази философия на собствеността, която госп одства  в 
„Съюза“, се отнасят между другото и следните произтичащи от си­
стемата на Санчо куриози:

Съгласно стр. 342 в „Съюза“ може да се придобие собственост 
посредством неуважение; съгласно стр. 351 „всички ние тънем в 
изобилие“ и Аз „трябва само да протегна ръка“, докато в действи­
телност целият „Съюз“ спада към седемте мършави крави на 
фараона; и, най-после, Санчо „лелее мислите“, „съдържащи се в не­
говата Книга“, което се възпява на стр. 374 в несравнена ода за 
самия себе си, написана в подражание на трите оди на Хайне за 
Шлегел116: „О, Ти, който лелееш подобни мисли, съдържащи се в 
Твоята книга -  каква безсмислица!“ Такъв е химнът, който Санчо 
предварително декретира на самия себе си и относно който „Съю­
зът“ впоследствие „ще се споразумее“ с него.

Най-после, ясно е и без „споразумение“, че собствеността в не­
обикновения смисъл, за която вече ние говорихме в бележките за 
„Феноменологията“, трябва да се приема в „Съюза“ като платеж­
но средство, като „намираща се в обръщение“ и „циркулираща соб­
ственост“. Относно простите факти, например, че Аз храня съчув­
ствие, че Аз говоря с другите, че Ми ампутират (resp. откъсват) 
крака, „Съюзът“, разбира се, ще се съгласи, че „чувството, 

*130 - толкова по-добре. Ред.



изпитвано от чувствуващите същества, е също Мое, е собственост“ 
(стр. 387); че и чуждите уши и езици са моя собственост, че и ме­
ханическите отношения са Моя собственост. По този начин натруп­
ването на богатства в „Съюза“ ще се състои главно в това, че всич­
ки отношения се превръщат посредством лесна перифраза в отно­
шения на собственост. Този нов начин на изразяване на и сега ве­
че върлуващите „бедствия“ е „съществено средство или състояние“ 
в „Съюза“ и той благополучно ще покрие неизбежния при „социал­
ния талант“ на Санчо недостиг на средства за живот.

В. Състояние

Стр. 216: „Да бъде всеки от Вас всемогъщо Аз!"
Стр. 353: „Мисли за увеличаване на Своето състояние!“
Стр. 420: „Помнете цената на Своите дарби;

„Не сваляйте цените им,
„Не се поддавайте на този, който иска да Ви застави да продавате под 

цената,
„Не слушайте този, който казва, че Вашата стока не си заслужава цената,
„Не продавайте на безценица, за да не станете за смях,
„Подражавайте на храбрите“ и т. н.!
Стр. 420: „Реализирайте стойността на Своята собственост!"
„Реализирай Своята собствена стойност!“

Тези морални сентенции, които Санчо е научил от един анда
лузки спекулант-евреин, който давал на своя син наставления, как 
да живее и да търгува, и които Санчо сега измъква от своята тор­
ба, образуват главното достояние на „Съюза“. Основата на всич­
ки тези положения е следното велико положение на стр. 351:

„Всичко, което Ти си в състояние да направиш, е Твое състояние.“

Това положение или съвсем няма смисъл, явявайки се тавто
логия, или представлява безсмислица. То е тавтология, ако значи: 
което Ти си в състояние да направиш, Ти си в състояние да напра­
виш. То е безсмислица, ако състояние № 2 трябва да изразява 
състояние „в обикновения смисъл“, т. е. състояние в търговския сми­
съл, и ако то следователно се базира на това етимологично сходство 
на думите. Колизията се състои именно в това, че от моето състоя­
ние се изисква не това, което това състояние може да произведе; на­
пример от моята способност да пиша стихове се иска да мога да 
правя пари от тези стихове. От моята способност се иска нещо, кое­
то съвсем не е специфичният продукт на тази особена способност, 
именно един продукт, който зависи от чуждите, неподвластни на мои­
те способности отношения. Тази трудност трябва да бъде разре­
шена в „Съюза“ чрез етимологична синонимика. Ние виждаме, че



нашият егоистичен даскал възнамерява да заеме виден пост в „Съю­
за“. Впрочем това е само мнима трудност. Тук с тържествения ма­
ниер на Санчо се поднася обикновената морална сентенция на бур­
жоата. Anything is good to make, money of.*131

С. Морал, общуване, теория на експлоатацията

Стр. 352. „Вие постъпвате егоистично, когато се разглеждате един друг не 
като притежатели, нито като босяци или работници, а като част от Вашето съ­
стояние, като п о лезн и  субекти. Тогава Вие нищо не ще дадете на притежателя, 
на собственика, за неговото достояние, нито на Този, който се труди, а само на 
Този, който Ви е нужен. Нужен ли Ни е крал? -  се питат североамериканците. 
И отговарят: За Нас той и неговата работа не струват и пет пари.“

Противоположно на това на стр. 229 той упреква „буржоазния 
период“ в следното:

„Вместо да Ме вземат такъв, какъвто съм, обръщат внимание само на 
Моята собственост, на Моите свойства и сключват с Мене брачен съюз само 
заради Моето достояние, като че ли този съюз се сключва с това, което Аз 
имам, а не с това, което съм.“

Иначе казано, обръща се внимание просто на това, какво съм 
Аз за другите, на моята полезност, отношението към Мене е като 
към полезен субект. Санчо плюе в супата на „буржоазния период“, 
за да може в своя „Съюз“ да я изсърба съвсем сам.

Ако индивидите на съвременното общество се разглеждат един 
друг като притежатели, като работници и щом Санчо желае, като 
босяци, това значи само, че те се разглеждат един друг като полезни 
субекти -  факт, в който може да се съмнява само един безполезен 
индивид като Санчо. Капиталистът, който „разглежда“ работника 
„като работник“, му обръща внимание само защото му са нужни 
работници; по същия начин се отнася и работникът към капитали­
ста; и точно така американците според Санчо (жалко, че той не е 
посочил от какъв източник е з а и м с т в а л  този исторически факт) не 
виждат никаква полза от краля само затова, защото той е безпо­
лезен като работник. Примерът на Санчо както винаги е избран 
твърде неудачно, защото той всъщност доказва тъкмо обратното на 
това, което Санчо би искал да докаже.

Стр. 395. „Ти за Мене не си нищо друго освен храна, така както Ти изяж­
даш и потребяваш Мене. Ние се намираме едни към друг само в едно от­
ношение -  в отношението на взаимна пригодност, полезност, полза.“

Стр. 416. „Никой не е за Мене лице, достойно за уважение, дори и моят 
ближен, но както и другите същества" (!) „само предмет, към който Аз се

*131 -  От всичко може да се правят пари. Ред.



отнасям с участие или безучастно, който е интересен или неинтересен предмет, по­
лезен или безполезен субект.“

Отношението на „полезност“, което в „Съюза“ трябва да бъде 
единственото отношение между индивидите, веднага се преобразу­
ва във взаимно „изяждане“. „Съвършените християни“ на „Съюза“ 
изяждат, разбира се, и причастие, само че не един с друг, а изяж­
дайки се един друг.

В каква степен тази теория на взаимната експлоатация, която 
Бентам излагаше до втръсване, можеше още в началото на този век 
да се смята за изминат етап на миналия век, доказва Хегел в своя­
та „Феноменология“. Виж там главата „Борбата на просвещението 
със суеверието“, където теорията за полезността се изобразява като 
последния резултат от просвещението. -  Явно нелепото свеждане 
на всички многообразни човешки взаимоотношения до единстве­
ното отношение на полезност, тази явно метафизична абстракция 
произтича от това, че в съвременното буржоазно общество всички 
отношения са практически подчинени само на едно абстрактно па
рично-търгашеско отношение. Тази теория възникна у Хобс и Лок 
в епохата на първата и втората английска революция, тези първи 
битки, с които буржоазията завоюва политическата власт. У писа­
телите-икономисти тя се среща, разбира се, и по-рано като мълча­
лива предпоставка. Истинска наука за тази теория на полезността 
е политическата икономия; тя придобива своето истинско съдържа­
ние у физиократите, които за пръв път превърнаха политическата 
икономия в система. Още у Хелвеций и Холбах ние намираме иде
ализация на това учение, която напълно съ ответства на опозици­
онната роля на френската буржоазия преди революцията. У Хол­
бах цялата дейност на индивидите в тяхното взаимно общуване, на­
пример говорът, любовта и т. н., се изобразява като отношение на 
полезност и използуване. Следователно действителните отношения, 
от които той изхожда, са говорът, любовта, определени прояви на 
определени свойства на индивидите. Но тук тези отношения нямат 
специфичното си значение, а служат като израз и проява на едно 
трето, поставено на тяхно място отношение, именно отношението на 
полезност или използуване. Това перифразиране престава да бъде 
безсмислено и произволно едва тогава, когато за индивида неговите 
отношения имат значение не сами по себе си, не като самодейна 
проява, а като маски, обаче не на категорията използуване, а на 
една действителна трета цел и отношение, наричано отношение на 
полезност.

Словесният маскарад има смисъл само тогава, когато той е 
несъзнателен или съзнателен израз на действителен маскарад. В 
този случай отношението на полезност има напълно определен



смисъл, а именно, че аз извличам полза за себе си, причинявайки 
вреда на другиго (exploitation de l’homme par l’homme*132); по-ната­
тък в този случай ползата, която аз извличам от едно отношение, е 
изобщо чужда на това отношение, така както по-горе, когато гово­
рехме за способността, ние видяхме, че от всяка способност се изи­
сква чужд на нея продукт, едно отношение, определяно от обще­
ствените отношения -  и то е именно отношението на полезност. 
Всичко това действително е така при буржоата. За него само едно 
отношение има самостойно значение -  отношението на експлоата­
ция; всички други отношения съществуват за него само дотолкова, 
Доколкото той може да ги субсумира под това единствено отношение, 
и дори там, където той среща отношения, които не могат направо 
да бъдат подчинени на отношението на експлоатация, той ги подчи­
нява на това отношение най-малкото в своето въображение. Мате­
риалният израз на тази полза са парите, представителят на стой­
ността на всички неща, хора и обществени отношения. Впрочем от 
пръв поглед се вижда, че категорията „използуване“ е абстрахира­
на от действителните отношения на общуване, в каквито аз се нами­
рам с други хора, а съвсем не от рефлексията и само от волята, и 
че след това -  посредством чисто спекулативен метод -  тези от­
ношения се представят, обратно, за действителност на тази абстра­
хирана от самите тях категория. Съвсем по същия начин и със съ­
щото право Хегел изобрази всички отношения като отношения на 
обективния дух. Следователно теорията на Холбах е исторически 
правомерна философска илюзия за възхождащата тогава във Фран­
ция буржоазия, чиято жажда за експлоатация още можеше да се 
изобразява като жажда за пълно развитие на индивидите в усло­
вията на общуване, освободено от старите феодални окови. Впро­
чем освобождението, както го разбира буржоазията, т. е. конкурен­
цията, беше за XVIII век единственият възможен начин да се от­
крие за индивидите ново поприще за по-свободно развитие. Теоре­
тическото провъзгласяване на съзнанието, съответстващ о на тази 
буржоазна практика -  съзнанието за взаимна експлоатация, -  за 
всеобщо взаимоотношение на всички индивиди беше също така 
смела и открита крачка напред, беше просвещение, разкриващо зем­
ния смисъл на политическото, патриархалното, религиозното и иди
лическото одеяние на експлоатацията при феодализма, одеяние, кое­
то съответстваш е на тогавашната форма на експлоатация и беше 
систематизирано особено от теоретиците на абсолютната монархия.

Дори Санчо да беше направил в своята „Книга“ същото, което 
направиха в миналия век Хелвеций и Холбах, и това би било смешен

*132 - експлоатация на човек от човека. Ред.



анахронизъм. Но ние вече видяхме, че на мястото на дейния бур­
жоазен егоизъм той поставя самохвален, съгласен със себе си его­
изъм. Неговата единствена -  и то против волята му и без негово 
знание -  заслуга се състои в това, че той изразява въжделенията 
на съвременните германски дребни буржоа, които се стремят да 
станат истински буржоа. Напълно естествено е, че на дребнавостта, 
боязънта и ограничеността на практическите прояви на тия бюргери 
съответства кресливото, бомбастично и нескромно самохвалство 
на „Единствения“ между техните философски представители; на 
действителните взаимоотношения на тези бюргери напълно подхож­
да, че те не искат и да знаят за своя теоретически фанфарон и той 
нищо не знае за тях, че те са несъгласни един с друг и той е при­
нуден да проповядва съгласния със себе си егоизъм. Сега Санчо 
може би ще разбере с каква пъпна връв е свързан неговият „Съюз“ 
с Митническия съюз117.

Успехите на теорията на полезността и експлоатацията, нейните 
различни фази са тясно свързани с различните периоди на разви­
тието на буржоазията. У Хелвеций и Холбах по своето действител­
но съдържание тя никога не е излизала далеч извън рамките на пе­
рифразиране начина на изразяване на писателите от времето на аб­
солютната монархия. У тях тя беше само друг начин на изразяване, 
по-скоро желание да се сведат всички отношения до отношението 
на експлоатация, да се обясни общуването на хората, като се изхож­
да от техните материални потребности и от начините за тяхното за­
доволяване -  по-скоро това желание, отколкото неговото осъще­
ствяване. Задачата беше поставена. Хобс и Лок имаха пред очи как­
то предишното развитие на холандската буржоазия (те и двамата 
са живели известно време в Холандия), така и първите политически 
акции на английската буржоазия, чрез които тя разкъса рамките 
на местната и провинциалната ограниченост, и едно сравнително 
развито вече стъпало на манифактурата, морската търговия и коло­
низацията; това се отнася особено до Лок, чиито съчинения се 
отнасят към първия период на английската политическа иконо­
мия, периода на възникването на акционерните дружества, Англий­
ската банка и морското господство на Англия. У тях, и особено у 
Лок, теорията на експлоатацията е още непосредствено свързана с 
икономическото съдържание.

Хелвеций и Холбах вече имаха пред себе си освен английската 
теория и предш ествалото я развитие на холандската и английската 
буржоазия също и френската буржоазия, която още се бореше за 
своето свободно развитие. Характерният за целия XVIII век комер
чески дух бе обхванал особено във Франция всички класи във фор­
мата на спекулация. Финансовите затруднения на правителството



и произтичащите оттук спорове за данъчното облагане занимаваха 
още тогава цяла Франция. Към това се присъединяваше и обстоя­
телството, че Париж през XVIII век беше единственият световен град, 
единственият град, в който ставаше лично общуване на представите­
лите на всички нации. Тези предпоставки, съединени с по-универсал­
ния характер, който изобщо е присъщ на французите, придадоха на 
теорията на Хелвеций и Холбах нейната своеобразна универсална 
окраска, но същевременно я лишиха от положителното икономическо 
съдържание, което намираме още у англичаните. Теорията, която у 
англичаните беше просто констатиране на един факт, става 
у французите философска система. Тази лишена от положително съ­
държание универсалност, която намираме у Хелвеций и Холбах, се 
различава съществено от пълнотата на съдържанието, която за пръв 
път се проявява у Бентам и Мил. Първата теория съ о тветства  на 
борещата се, още неразвита буржоазия, втората -  на господст
ващата и развита буржоазия.

Съдържанието на теорията на експлоатацията, което Хелвеций 
и Холбах оставиха настрана, беше развито и систематизирано от 
физиократите -  съвременници на Холбах; но тъй като послед­
ните се базираха на неразвитите икономически отношения на 
Франция, където още не беше сломен феодализмът, при който глав­
на роля играе земевладението, те бяха до такава степен в плен на 
феодалните възгледи, че смятаха земевладението и земеделския труд 
за онази [производителна сила], която определя целия обществен 
строй.

Теорията на експлоатацията дължи по-нататъшното си разви­
тие в Англия на Годуин и особено на Бентам, който отново посте­
пенно включваше в своето зрително поле оставеното от французите 
настрана икономическо съдържание, колкото повече буржоазията 
си пробиваше път в Англия и във Франция. „Политическата спра­
ведливост“ на Годуин беше написана през времето на терора, а 
главните произведения на Бентам -  през време на френската ре­
волюция и след нея, едновременно с развитието на едрата проми­
шленост в Англия. Пълното съединение на теорията за полезността 
с политическата икономия ние намираме най-после у Мил.

Политическата икономия, която преди се разработваше или от 
финансисти, банкери и търговци, т. е. изобщо от лица, които непо­
средствено имаха работа с икономическите отношения, или от все­
странно образовани хора като Хобс, Лок, Юм, за които тя имаше 
значение като клон на енциклопедичното знание -  тази политиче­
ска икономия се превърна в отделна наука едва благодарение 
на физиократите и оттогава започна да се разработва като та­
кава. Като отделна специална наука тя включи в себе си



останалите -  политически, юридически и т. н. -  отношения, до та­
кава степен, че ги сведе до икономически отношения. Но тя смяташе 
това подчинение на всички отношения само за една страна на по­
следните, а в останалото им оставяше и самостоятелно значение из­
вън политическата икономия. Пълното подчинение на всички съ­
ществуващи отношения на отношението на полезност, безусловното 
издигане на това отношение на полезност в единствено съдържание 
на всички други отношения намираме за пръв път у Бентам, у ко­
гото след френската революция и след развитието на едрата про­
мишленост буржоазията се явява вече не като отделна класа, а като 
класа, чиито условия за съществуване са условия за съществуване 
на цялото общество.

След като бяха изчерпани сантименталните и моралните пери­
фрази, които у французите образуваха цялото съдържание на теория­
та на полезността, за нейното по-нататъшно развитие оставаше още са­
мо да се отговори на въпроса, как е възможно използуването, експлоа­
тацията на индивидите и отношенията. Между това отговорът на 
този въпрос беше вече даден в политическата икономия, така че един­
ствено възможната крачка напред се състоеше в това, да се вклю­
чи в тази теория икономическо съдържание. Тази крачка направи 
Бентам. Но в политическата икономия вече беше изказана мисълта, 
че главните отношения на експлоатациите определят независимо от 
волята на отделните лица от производството изобщо и че отделните ин­
дивиди ги заварват готови. Ето защо на теорията на полезността не 
оставаше никакъв друг обект за спекулативни размишления освен по­
зицията на отделните лица относно тези главни обществени отноше­
ния, освен частната експлоатация на наличния свят от отделните 
индивиди. В това отношение Бентам и неговата школа се разпро­
стряха в обширни морални разсъждения. Благодарение на това ця­
лата критика на съществуващия свят чрез теорията на полезността 
също придоби ограничен характер. Затворена в кръга на буржоаз­
ните условия, на нея ѝ останаха да критикува само ония отноше­
ния, които бяха наследени от някоя минала епоха и пречеха на раз­
витието на буржоазията. Ето защо, макар теорията на полезността 
да установява връзката на всички съществуващи отношения с ико­
номическите, тя прави това само ограничено.

Теорията на полезността имаше от самото начало характер на 
теория на общополезността, обаче от тази страна тя се изпълни със 
съдържание едва тогава, когато започнаха да се разглеждат ико­
номическите отношения, особено разделението на труда и размяна­
та. При разделението на труда частната дейност на отделното ли­
це става общополезна; Бентамовата общополезност се свежда до 
същата общополезност, която изобщо се проявява в конкуренцията.



Благодарение на това, че бяха включени икономическите отношения 
на поземлената рента, печалбата и работната заплата, започнаха 
да се разглеждат и определени отношения на експлоатация, прила­
гана от отделни класи, тъй като начинът на експлоатация зависи от 
жизненото положение на експлоатиращия. Дотук теорията на по­
лезността можеше да се опира на определени обществени факти, 
обаче по-нататъшните ѝ разсъждения за начина на експлоатацията 
се свеждат до празно морализиране.

Икономическото съдържание постепенно превърна теорията на 
полезността в проста апология на съществуващото, в доказване на 
това, че при съществуващите условия сегашните отношения на хо­
рата един към друг били най-изгодни и най-общополезни. Такъв 
характер има тя у всички най-нови икономисти.

Но ако теорията на полезността имаше поне предимството, че 
в нея се набелязва връзката на всички съществуващи отношения с 
икономическите основи на обществото, то у Санчо тя е изгубила вся­
какво положително съдържание; откъсната от всички действителни 
отношения, тя се свежда у него до празната илюзия на отделния 
бюргер за неговата лична „съобразителност“, с която той смята да 
експлоатира света. Впрочем Санчо само в много малко места се за­
нимава с теорията на полезността дори в този разводнен вид; поч­
ти цялата „Книга“ е изпълнена, както видяхме, със съгласния със 
себе си егоизъм, т. е. с илюзията за тази илюзия на дребния буржоа. 
Но както ще видим, Санчо превръща в края на краищата дори те­
зи малко места в празни фрази.

D. Религията

„В тази общност“ (именно с другите хора) „Аз виждам не нещо друго, а 
умножаване на Своята сила и Аз я запазвам само дотогава, докато тя е Моя 
умножена сила“ (стр. 416).

„Аз не се унижавам пред никаква сила и съзнавам, че всички сили са само 
Моя сила и че Аз трябва незабавно да ги подчиня, ако те заплашват да станат 
сила срещу Мене или над Мене; всяка от тях смее да бъде само едно от 
Моите средства, които Ми са необходими, за да Си пробия път.“

Аз „виждам", аз „съзнавам", аз „трябва да подчиня“, силата 
„смее да бъде само едно от Моите средства“. Още когато разглеж­
дахме учението за „Съюза“, ние видяхме какво трябва да означа­
ват тези морални изисквания и доколко те съ ответстват  на дей­
ствителността. С тази илюзия за неговата сила е тясно свързана и 
друга илюзия -  че в „Съюза“ се унищожава „субстанцията“ (виж 
„Хуманният либерализъм“) и че отношенията между членовете на 
„Съюза“ никога не вземат трайна форма, противостояща на отдел­
ните индивиди.



„Съюзът, обединението, това вечно текущо обединение на всички елемен­
ти . . .  Разбира се, и от Съюза може да възникне общество, но само така, както 
от една мисъл възниква натрапчива идея. . .  Ако един съюз кристализира във 
формата на общество, той престава да бъде обединение, защото обединението 
е непрекратяващо се Самообединеиие; тогава съюзът става обединеност, труп 
на съюза или на обединението -  общество. . .  Съюзът не е свързан нито с при 
родни, нито с духовни връзки“ (стр. 294, 408, 416).

Що се отнася до „природните връзки“, въпреки „вътрешната 
съпротива“ на Санчо те съществуват в „Съюза“ в ангарийното селско 
стопанство, организацията на труда и т. н., а пък „духовните връз­
ки“ -  във философията на Санчо. В останалото ние трябва само 
да се позовем на това, което неведнъж, включително и в главата за 
„Съюза“, сме казвали за основаното на разделението на труда обо­
собяване на отношенията по отношение на индивидите.

„С една дума, обществото е свето. Съюзът е Твое собствено достояние: об­
ществото Те използува, Съюзът се използува от Тебе“ и т. н. (стр. 418).

Е. Допълнителни бележки относно Съюза

Ако досега ние не виждахме никаква друга възможност да стиг­
нем до „Съюза“ освен бунта, сега научаваме от „Коментара“, че 
„Съюзът на егоистите“ съществува вече „в стотици хиляди“ ек­
земпляри като една от страните на съществуващото буржоазно об­
щество и че той е достъпен за нас без всякакъв бунт и без всякакъв 
„Щирнер“. Санчо ни показва след това

„подобни съюзи в живота. Фауст се намира в такъв съюз, когато извиква: 
Тук аз съм човек" (!), „тук аз смея да бъда такъв -  у Гьоте това е написано 
дори черно на бяло“ („но хуманус значи светия, виж Гьоте“118, ср. „Книгата“)... 
„Ако Хес се вгледаше внимателно в действителния живот, той щеше да види 
стотици хиляди такива -  отчасти мимолетни, отчасти трайни -  егоистични 
съюзи."

Санчо събира след това „децата“ да играят пред прозорците на 
Хес, заставя „няколко добри познати“ да заведат Хес в кръчмата, а 
него -  да се съедини със своята „възлюблена“.

„Разбира се, Хес няма да забележи колко богати със съдържание са тези 
тривиални примери и колко безкрайно различни са те от светите общества и дори 
от братското, човешкото общество на светите социалисти“ (Санчо contra Хес, 
Виганд, стр. 193, 194).

По същия начин още на стр. 305 от „Книгата“ „обединяването 
за материални цели и интереси“ милостиво се приема за доброволен 
съюз на егоистите.

Следователно „Съюзът“ се свежда тук, от една страна, до бур­
жоазните асоциации и акционерни дружества, а от друга -  до



всевъзможните бюргерски кръжоци за развлечение, пикници и т. н. Че 
първите изцяло се отнасят до съвременната епоха -  това е из­
вестно, и че последните се отнасят до нея в не по-малка степен -  
е също известно. Нека Санчо разгледа „съюзите“ на някоя предиш­
на епоха, например на епохата на феодализма, или „съюзите“ па 
други нации, например на италианците, англичаните и т. н., до „съ­
юзите“ на дeцaтa, за да разбере разликата между тях. С това ново 
тълкуване на учението за „Съюза“ той само потвърждава своя зако­
стенял консерватизъм. Санчо, който побра в своето уж ново учреж­
дение цялото буржоазно общество, доколкото то му бе приятно, се 
старае със закъснение да ни увери, че в неговия „Съюз“ хората съ­
що ще се забавляват, и то ще се забавляват по най-традиционен 
начин. Нашият наивник, разбира се, не се замисля кои съществу­
ващи независимо от него отношения му дават -  или не му дават -  
възможността „да придружава няколко добри познати в кръчмата“.

Преработената тук по Щирнеров маниер и възникнала въз ос­
нова на берлински слухове идея да се превърне цялото общество в 
доброволни групи принадлежи на Фурие. Но у Фурие тази идея 
предполага пълно преобразуване на съвременното общество и се 
базира върху критиката на съществуващите „съюзи“, от които Сан­
чо е в такъв възторг, и върху цялата им скука. Фурие описва тези 
съвременни опити за развлечение във връзка със съществуващите 
отношения на производство и общуване и полемизира срещу тях; 
Санчо обаче, далеч от мисълта да ги критикува, иска да ги пресади 
изцяло в своя нов, носещ щастие на хората строй на „споразумени­
ето“, доказвайки с това за лишен път до каква степен той е в плен 
на съществуващото буржоазно общество.

Накрая Санчо произнася и следната 
защита на „Съюза“.

„Съюз на егоисти ли е този съюз, в който болшинството позволява да бъде 
измамвано по отношение на своите най-естествени и най-очевидни интереси? 
Егоисти ли са се съединили там, където единият е роб или крепостен на дру­
гия?. . .  Обществата, в които потребностите на едни се задоволяват за сметка 
на други, в които например едни могат да задоволят потребността от отдих 
благодарение на това, че други трябва да работят до изнемога. . .  тези свои 
„егоистични съюзи“. . .  Хес. . .  отъждествява с Щирнеровия Съюз на егоисти­
те“ (стр. 192, 193).

Следователно, Санчо изказва благочестивото пожелание в не­
говия основан на взаимна експлоатация „Съюз“ всички членове да 
бъдат еднакво силни, хитри и т. н. и т. н., всеки да експлоатира дру­
гите в същата степен, в която те го експлоатират, и нито един да не

*133 -  буквално; реч в защита на своя дом; в преносен смисъл: реч в защи­
та на своето дело. Ред. (НЕ ГО НАМИРАМ В ТЕКСТА)



бъде „измамен“ по отношение на своите „най-естествени и най-оче
видни интереси“ и да не може „да задоволи своите потребности за 
сметка на другите". Ние виждаме тук, че Санчо признава „естест­
вените и очевидни интереси“ и „потребности“ на всички, т. е. рав­
ните интереси а потребности. Да си спомним по-нататък, че съгласно 
стр. 456 на „Книгата“ „ощетяването“ е „морална идея, внушена от 
цеховия дух“, а за човек, който е получил „мъдро възпитание“, то си. 
остава „натрапчива идея, от която не може да го защити никаква 
свобода па мисълта“. Санчо „получава своите мисли от горе и си 
остава при тях“ (пак там). Тази равна сила на всички се състои съ­
гласно неговото изискване в това, че всеки трябва да стане „всеси­
лен“, т. е. че всички трябва да станат безсилни един спрямо друг -  
напълно последователно изискване, което съвпада с идиличния 
стремеж на дребния буржоа към търгашеския свят, в който всеки 
намира своята изгода. Или пък нашият светия най-внезапно предпо­
ставя едно общество, в което всеки може да задоволява безпрепят­
ствено своите потребности, без да прави това „за сметка на други­
те“, и в такъв случай теорията на експлоатацията отново става без­
смислена перифраза на действителните отношения между индиви­
дите.

След като Санчо „погълна“ в своя „Съюз“ другите и ги изяде, 
като превърна по този начин общуването със света в общуване със 
самия себе си, той преминава от това косвено самонаслаждение към 
пряко самонаслаждение, изяждайки самия себе си.

С. Моето самонаслаждение

Философията, която проповядва насладата, е толкова древна 
в Европа, колкото и школата на киренайците. Както в древността 
гърците, така в ново време французите са пионерите на тази фило­
софия, и то на същото основание, защото техният темперамент и 
тяхното общество особено ги предразполагаха към наслада. Фило­
софията на насладата винаги е била само остроумна фразеология 
на известни обществени кръгове, които са имали привилегията на 
насладата. Като се абстрахираме от това, че начинът и съдържа­
нието на тяхната наслада винаги са се определяли от целия строй 
на останалото общество и са страдали от всичките му противоречия, 
философията на насладата ставаше празна фраза, щом започваше 
да претендира за всеобщо значение и се провъзгласяваше за свето­
глед на обществото изобщо. Тя падаше в тези случаи до равнището 
на назидателно морализиране, до софистично разкрасяване на



съществуващото общество или се превръщаше в своята противополо­
жност, обявявайки за наслада един недоброволен аскетизъм.

В ново време философията на насладата възникна с упадъка на 
феодализма и с превръщането на феодалната земевладелска аристо­
крация в жадната за наслади и разточителна дворцова аристокрация 
от времето на абсолютната монархия. У тази аристокрация филосо­
фията на насладата запазва още формата на непосредствен наивен 
светоглед, който е получил израз в мемоари, стихове, романи и т. н. 
Тя става истинска философия едва у някои писатели на революцион­
ната буржоазия, които, от една страна, по своето образование и на­
чин на живот бяха свързани с дворцовата аристокрация, а от дру­
га -  споделяха по-общия начин на мислене, който произтичаше от 
по-общите условия на съществуване на буржоазията. Поради това 
те получиха признание и от двете класи, макар и от съвсем различни 
гледища. Ако у аристокрацията тази фразеология се прилага изклю­
чително към висшето съсловие и към условията на живот на това със­
ловие, то буржоазията я обобщава и прилага към всеки индивид без 
разлика; по този начин буржоазията абстрахира теорията на насла­
дата от жизнените условия на тези индивиди, превръщайки я в пло­
ска и лицемерна морална доктрина. Когато аристокрацията беше 
съборена от по-нататъшния ход на развитието и буржоазията влезе 
в конфликт със своята противоположност -  пролетариата, аристо­
крацията стана лицемерно-религиозна, а буржоазията -  възвише
но-морална и строга в своите теории или изпадна в споменатото по- 
горе лицемерие, макар че на практика аристокрацията съвсем не се 
отказа от насладите, а у буржоазията насладата взе дори официал­
на икономическа форма -  формата на лукс*134.

*134 По-нататък в ръкописа е зачеркнато: „В средните векове насладите би­
ли напълно класифицирани; всяко съсловие имало свои особени наслади и свой 
особен начин да се наслаждава. Аристокрацията била съсловието, което имало 
привилегията да живее изключително за наслада, докато у буржоазията имало 
вече несъответствие между труд и наслада и насладата била подчинена на тру­
да. Крепостните -  класата, предназначена само за труд -  се ползвали само 
от крайно малко на брой и ограничени наслади, които им се падали по-скоро 
случайно, зависели от каприза на техните господари и от други случайни об­
стоятелства и едва ли могат да се вземат под внимание. -  При господството на 
буржоазията насладите взеха своята форма от обществените класи. Насладите 
На буржоазията се определяха от материала, произведен от тази класа на раз­
лични стъпала на нейното развитие, и на тях бе придаден -  както от индиви­
дите, така и от засилващото се подчиняване на насладите на стремежа към 
трупане на пари -  скучният характер, с който те се отличават и досега. Нас­
ладите на пролетариата -  поради дългия работен ден, в резултат на което по­
требността от наслада беше доведена до най-висока точка, а, от друга страна, 
поради качествената и количествената ограниченост на достъпните за пролета­
риите наслади -  придобиха своята сегашна груба форма. -  Насладите на 
всички съществували досега съсловия и класи е трябвало изобщо да бъдат или детински, уморителни, или груби, тъй като те винаги са били откъснати от об­щата жизнена дейност на индивидите, от истинското съдържание на техния жи­вот и повече или по-малко са се свеждали до това, че на безсъдържателна дей­ност се е давало мнимо съдържание. Критиката на тези съществуващи досега наслади можеше, разбира се, да започне едва когато противоположността между буржоазията и пролетариата се разви толкова, че стана възможна и крити­ката на съществуващия начин на производство и общуване. Ред.



Връзката на насладите на индивидите от всяка епоха с класо­
вите отношения и с пораждащите ги условия на производство и об­
щуване, в които тези и индивиди живеят, ограничеността на досегаш­
ните форми на наслаждение, които се намирали вън от действител­
ното съдържание на живота на хората и в противоречие с него, връз­
ката на всяка философия на насладата с достъпните и действителни 
наслади и лицемерието на подобна философия, която се отнася към 
всички индивиди без разлика -  всичко това, разбира се, можеше 
да бъде разкрито едва тогава, когато можеше да се пристъпи към 
критика на условията на производство и общуване на досегашния 
свят, т. е. когато противоположността между буржоазията и проле­
тариата породи комунистическите и социалистическите възгледи. С 
това беше произнесена смъртната присъда на всякакъв морал -  бил 
той морал на аскетизма или на насладата.

Нашият вулгарен, морализиращ Санчо, разбира се, смята, как­
то се вижда от цялата му „Книга“, че е нужен само друг морал, един 
изглеждащ му нов светоглед, „избиване от главата“ на някои „на­
трапчиви идеи“, за да бъдат всички доволни от живота си, да могат 
да се наслаждават от живота. Главата за самонаслаждението би мог­
ла в най-добрия случай да поднесе под нов етикет същите фрази и 
сентенции, които той вече така често ни проповядваше за свое „само- 
наслаждение“. Цялата оригиналност на тази глава се изчерпва с то­
ва, че той пренася в небето и философски понемчва всяка наслада, ка­
то й дава названието „самонаслаждение“. Ако френската философия 
на насладата от XVIII век поне изобразяваше в остроумна форма 
веселия и лекомислен начин на живот на тогавашното общество, ця­
лата фриволност на Санчо се свежда до изрази като „поглъщане“, 
„разточителство“, до образни изрази като „светлина“ (става дума 
очевидно за свещ) и до природонаучни спомени, които довеждат 
или до белетристична безсмислица като например, че растението 
„всмуква въздуха на етера“, че „пойните птици гълтат бръмбари“, 
или например до нелепостта, че свещта изгаря сама себе си. Затова 
ние отново се наслаждаваме на цялата тържественост и сериозност 
на изказванията срещу „Светото“, за което научаваме, че в своя об­
раз като „призвание -  предназначение -  зад ач а , като „идеал“ е 
разваляло досега самонаслаждението на хората. Без да се спираме



на повече или по-малко мръсните форми, в които понятието „сам“ в 
„самонаслаждението“ не е само празна фраза, ние трябва още веднъж

 съвсем накратко да изложим на читателя машинациите на Сан
чо срещу Светото с незначителните модулации, които се срещат в 
тази глава.

„Призванието, предназначението, задачата, идеалът“ са, за да 
повторим накратко, или

1) представата за революционните задачи, диктувани от мате­
риалните условия на една потисната класа; или

2) проста идеалистична перифраза или съответен съзнателен 
израз на ония начини на дейност на индивидите, които са се обосо­
били в резултат на разделението на труда в различни самостоятел­
ни професии; или

3) съзнателният израз на съществуващата във всеки момент за 
индивидите, класите и нациите необходимост да утвърждават свое­
то положение посредством една напълно определена дейност; или

4) идеално изразените в законите, морала и т. н. условия на съ­
ществуване на господстващ ата класа (обусловени от предшест
ващото развитие на производството), които нейните идеолози пове­
че или по-малко съзнателно превръщат теоретически в нещо само­
стойно и които могат да изглеждат в съзнанието на отделните инди­
види от тази класа като призвание и т. н., а на индивидите на по­
тиснатата класа се противопоставят като жизнена норма, отчасти 
като разкрасяване или осъзнаване на господството, отчасти като мо­
рално средство за това господство. Тук, както и изобщо по отношение 
на идеолозите, следва да отбележим, че те неизбежно поставят пред­
мета надолу с главата и смятат своята идеология за творческа сила 
и цел на всички обществени отношения, докато в действителност тя 
е само техен израз и симптом.

За нашия Санчо ние знаем, че има най-несъкрушима вяра в 
илюзията на тези идеолози. Тъй като хората в зависимост от различ­
ните условия на своя живот си създават различни представи за себе 
си, т. е. за човека, Санчо си въобразява, че различните представи са 
създали различните условия за живот и по този начин фабрикантите 
на едро на тези представи, т. е. идеолозите, са установили господст­
вото си над света. Ср. стр. 433.

„Мислещите господстват в света“, „мисълта господства над света“; 
„поповете или даскалите“ „си втълпяват в главата всякакви глупости“, „те си 
представят един човешки идеал“, с който трябва да се съобразяват другите 
хора (стр. 422).

Санчо дори знае точно умозаключението, съгласно което хората 
са били принудени да се подчиняват на принудите на даскалите и 
от глупост сами им се подчинили:



„Тъй както за Мене“ (даскала) „това е мислимо, то е възможно за хората; 
тъй като то е възможно за хората, те трябваше да бъдат това, то беше тяхното 
призвание; и най-после към хората трябва да се подхожда само от гледна точ­
ка на това призвание, само като към призвани. А по-нататъшното заключение? 
Не отделното лице е човек, а една мисъл, един идеал е Човек -  Род -  Чове­
чество“ (стр. 441).

Всички колизии със самия себе си или с другите, в които хора­
та влизат по силата на действителните условия на своя живот, из­
глеждат на нашия даскал Санчо като колизии между хората и пред­
ставите за живота на „Човека“, представи, които те или сами са си 
втълпили в главата, или са оставили да им втълпят даскалите. Ако 
биха избили от главата си тези представи, „колко щастливо“ щяха 
„да живеят тези нещастници“, какви „успехи“ биха могли да имат, 
докато сега трябва „да играят по свирката на даскалите и настав­
ниците“! (стр. 435.) (Най-нищожният от тези „наставници“ е нашият 
Санчо, защото той води за носа само самия себе си.) Ако например 
хората не си втълпяваха в главата почти винаги и почти навсякъде 
-  в Китай, както и във Франция, -  че страдат от свръхнаселение, 
какъв излишък от средства за живот би се оказал изведнъж у тези 
„нещастници“.

Под предлог за една студия върху възможност и действителност 
Санчо се опитва тук отново да запее старата си песен за господст­
вото на Светото. За него възможно е всичко, което един даскал мо­
же да си втълпи в главата за мене, при което за Санчо, разбира се, 
не представлява някакъв труд да докаже, че тази възможност няма 
друга действителност освен в неговата глава. -  Тържественото твър­
дение на Санчо, че „зад думата възможен се крие пълното с най- 
значителни последици недоразумение на хилядолетията“ (стр. 441), 
доказва достатъчно убедително, че той съвсем не може да скрие зад 
думи последиците на своето дълбоко недоразумение на хилядоле­
тията.

Тази студия за „съвпадението на възможност и действителност“ 
(стр. 439), на това, което хората могат да бъдат, и това, което са, 
която толкова добре хармонира с неговите предишни настойчиви 
увещания, че човек трябва да осъществи всичко, което е в състоя­
ние да направи, и т. н., го довежда обаче до някои отстъпления по 
отношение на материалистическата теория на обстоятелствата, коя­
то ние сега ще обсъдим по-подробно. Но преди това още един при­
мер за неговото идеологическо извращение. На стр. 428 той отъж­
дествява въпроса: „как може човек да си осигури живота“, с въпро­
са: „как трябва човек да създаде в себе си истинското Аз“ (или 
също истинския „живот“). Съгласно същата страница с новата му 
морална философия се прекратява „страхът за живота“ и започва



неговото „прахосване“. Чудотворната сила на тази негова уж нова 
морална философия нашият Соломон изразява още „По-красноре
чиво“ в следната мъдрост:

„Смятай Себе си за по-могъщ, отколкото Те признават другите, и Ти ще 
бъдеш по-могъщ; цени Себе си повече, и Ти ще имаш повече“ (стр. 483).

Виж по-горе, в главата за „Съюза“, начина, по който Санчо си 
добива собственост.

Да минем сега към неговата теория на обстоятелствата.
„Човекът няма призвание, но има сили, които се разкриват там, където са, 

защото тяхното битие се състои само в тяхното разкриване, и конто подобно 
на самия живот не могат да стоят бездейни. . .  Всеки употребява във всеки миг 
толкова сила, колкото има“ („реализирайте Своята стойност, подражавайте на 
смелите, нека всеки от Вас бъде всемогъщо Аз“ и т. н. -  казваше Санчо по- 
гор е ) ........Разбира се, силите може да се укрепят и умножат, особено чрез вра­
жески отпор или приятелско съдействие, но там. където не виждаме тяхното 
прилагане, можем да бъдем сигурни в тяхното отсъствие. От камъка може да 
се секне огън, но без удар огън няма да има; също така и човекът се нуждае 
от тласък. Затова повелява да употребяваме силите си, би била излишна и без­
смислена. защото силите вече сами но себе си са винаги дейни . . .  Сила е само 
по-проста дума за проява на сила“ (стр. 436, 437).

„Съгласният със себе си егоизъм“, който по свое усмотрение прив
ежда в действие или оставя в бездействие своите сили или способ­

ности, който прилага към тях jus utendi et abutendi*135, тук изведнъж 
съвсем неочаквано се премята презглава. Оказва се, че силите, щом 
са налице, действуват самостоятелно, без да се грижат за „усмотре­
нието“ на Санчо: те действуват като химически или механически 
сили, независимо от индивида, който ги притежава. Мие научаваме 
по-нататък, че няма сила, ако не може да се забележи нейната про­
ява; при това се прави поправката, че за да се прояви, силата се 
нуждае от тласък. Но как Санчо ще решава какво именно липсва, 
когато силата не се проявява: тласъкът ли, или самата сила -  това 
ние не научаваме. Затова пък нашият единствен природоизследова
тел ни поучава, че „от камъка може да се секне огън“ -  пример, 
no-несполучлив от които, както винаги става със Санчо, не може да 
се измисли. Санчо смята като простоват селски даскал, че ако сек­
ва огън, последният се получава от камъка, където той се е нами­
рал дотогава в скрит вид. Но всеки четвъртокласник ще може да му 
обясни, че при този начин па добиване огън чрез триене на стомана 
и камък, отдавна забравен във всички цивилизовани страни, части­
ци се отделят от стоманата, а не от камъка и че те се нажежават 
именно благодарение на това триене; че следователно „огънят“,

*135 -  право на употреба и злоупотреба, т. е. право на разпореждане с вещ­
та по своя воля. Ред.



който за Санчо не е определено, съществуващо при известна темпе­
ратура отношение на известни тела към някои други тела, по-спе­
циално към кислорода, а самостоятелно нещо, „елемент“, натрапчи­
ва идея, „Светото“ -  че този огън не се получава нито от камъка, 
нито от стоманата. Със същия успех Санчо би могъл да каже: от  
хлора се получава избелено платно, но ако липсва „тласъкът“, имен­
но небеленото платно, „нищо не се получава“. По този повод ние 
за „самонаслаждение“ на Санчо ще отбележим един по-раншен 
факт от областта на „единственото“ природознание. В одата за 
престъплението можем да прочетем:

„Не гърми ли се с далечен тътен
И не виждаш ли небето как мълчи.
Изпълнено с предчувствия най-мрачни?“ („Книгата“, стр. 319)

Гърми се, а небето мълчи. Санчо знае следователно някое дру­
го място освен небето, където се гърми. Санчо забелязва по-нататък 
мълчанието на небето със своя зрителен орган — фокус, който ни­
кой не може да повтори след него. Или пък Санчо чува гърма и 
вижда мълчанието, когато тези две явления стават едновременно. -  
Ние видяхме как у Санчо в главата за „привидението“ планините 
представляваха „духа на възвишеността“. Тук мълчаливото небе у 
него представлява духа на предчувствието.

Впрочем, не е ясно защо тук Санчо толкова се възмущава о-  
„повелята да се употребяват собствените сили“. Нали тази повеля 
може да се окаже липсващият „тласък“, „тласък“, който наистина 
не може да въ зд ей ства  върху камъка, но чиято действеност Сан­
чо може да наблюдава при учебните занятия на всеки батальон. 
Че „повелята“ е „тласък“ дори за неговите слаби сили, това бездру­
го личи от обстоятелството, че тя е за него „непреодолимо препят­
ствие“.*136

Съзнанието е също сила, която съгласно изложеното по-горе 
учение също „се оказва винаги дейна сама по себе си“. Съобраз­
но с това Санчо би трябвало да се стреми да измени не съзна­
нието, а само „тласъка“, действуващ върху съзнанието; но тогава 
цялата му книга би се оказала написана напразно. Обаче в този 
случай той смята своите морални проповеди и „повели“ за достатъ­
чен „тласък“.

„Всеки става това, което може да стане. Неблагоприятните обстоятелства 
могат да попречат на родения поет да стои на висотата на епохата и да съз­
дава велики творения, за които е абсолютно необходима голяма подготовка; но 
той ще пише стихове независимо от това, дали ще бъде ратай, или ще има 

*136 Игра на думи; „Anstoss“ -  „тласък", „Stein des Anstosses“ -  „мъчно­
тия“, „препятствие“. Ред.



щастието да живее при ваймарския двор. Роденият музикант ще се занимава с му­
зика, безразлично дали на всички инструменти“ (тази фантазия за „всички ин­
струменти“ той е намерил у Прудон. Виж „Комунизмът“) „или само на кавал“ 
(нашият даскал тук, разбира се, си спомня еклогите на Виргилий). „Роденият 
философски ум ще може да се прояви като университетски философ или като 
селски философ. Най-после роденият глупак винаги ще си остане тъпак. И тряб­
ва да кажем, че родените ограничени глави, безспорно, образуват най-многоброй­
ната човешка класа. А и защо в човешкия род да няма същите различия, които 
се срещат във всяка порода животни?“ (стр. 434.)

Санчо и този път е избрал примера си с обикновената си несръч
ност. Ако приемем целия му безсмислен брътвеж за родените поети, 
музиканти, философи, то неговият пример доказва, от една страна, 
само, че роденият и т. н. си остава това, което е вече от рождение -  
именно поет и т. н.; а, от друга страна, че роденият и т. н., Доколкото 
се формира и развива, може „поради неблагоприятни обстоятел­
ства“ да не стане това, което би могъл да стане. Следователно не­
говият пример, от една страна, не доказва абсолютно нищо, а от 
друга -  доказва обратното на това, което той е искал да докаже: а 
от двете страни той доказва, че Санчо, все едно дали по рождение 
или по силата на обстоятелствата, принадлежи към „най-многоброй­
ната човешка класа". Затова пък той споделя с тази класа и с „тъпо­
тата“ си утехата, че е единственият „тъпак“.

Санчо преживява тук приключението с вълшебното питие, при­
готвено от Дон Кихот от розмарин, вино, зехтин и сол; както раз­
казва Сервантес в седемнадесетата глава, след като изпил тази смес, 
Санчо цели два часа с пот на лицето и в трескави конвулсии я из­
хвърлял през двата канала на своето тяло. Материалистическото пи­
тие, което нашият храбър оръженосец изпи за свое самонаслаждение, 
го очиства от целия му егоизъм в необикновения смисъл на думата. 
По-горе ние видяхме, че Санчо изведнъж изгуби цялата си тържест­
веност, след като си спомни за необходимостта от „тласък“, и се от­
каза от всичките си „способности“, както някога египетските вълшеб­
ници -  пред въшките на Мойсей; сега ние наблюдаваме два нови 
пристъпа на малодушие, при които той се прекланя и пред силата 
на „неблагоприятните обстоятелства" и признава, най-после, дори 
своята първоначална физическа организация за нещо, което се оса­
катява без всякакво съдействие от негова страна. Какво остава още 
у нашия банкрутирал егоист? Вродената му физическа организация 
не е в негова власт; той не може да контролира „обстоятелствата“ 
и „тласъка“, под влиянието на които тя се развива; „такъв, какъвто 
е всеки миг, той“ не е „свое собствено творение“, а творение на вза­
имодействието между неговите природни заложби и влияещите вър­
ху тях обстоятелства -  Санчо вече не оспорва всичко това. Неща­
стен „творец“! Нещастно „творение“!



Но най-голямата беда идва накрая. Недоволен от това, че от­
давна му са отброени напълно tres mil azotes y trecientos en ambas 
sus valientes posaderas*137, сам си нанася накрая още един, и то най- 
главния удар, като се провъзгласява за фанатик на рода. И какъв 
фанатик! Първо, той приписва на рода разделението на труда, за­
щото го прави отговорен за това, че едни хора са поети, други -  
музиканти, трети -  даскали; второ, той приписва на рода същест­
вуващите физически и интелектуални недостатъци на „най-много­
бройната човешка класа“ и я прави отговорна за това, че при гос­
подството на буржоазията болшинството от индивидите" са подобни 
па самия него. Съгласно неговите възгледи за родените ограничени 
глави сегашното разпространение на скрофулите трябва да се обяс­
нява с това, че „родът“ намира особено удоволствие в това, че ро­
дените скрофульозни телосложения съставляват „най-многобройната 
човешка класа“. Дори най-обикновените материалисти и медици се 
освободиха от подобни наивни възгледи, дълго преди съгласният със 
себе си егоист да бъде „призван“ от „рода“, от „неблагоприятните 
обстоятелства“ и „тласъка“ да дебютира пред германската публика. 
Както Санчо обясняваше досега цялата осакатеност на индивиди­
те и с това -  техните отношения, изхождайки от натрапчивите идеи 
на даскалите, без да се интересува от това, как са възникнали тези 
идеи, така сега той обяснява тази осакатеност с чисто физическия 
процес на раждането. Той съвсем не се замисля над това, че спо­
собността на децата да се развиват зависи от развитието на роди­
телите и че цялата тази осакатеност при съществуващите общест­
вени отношения е възникнала исторически и може отново да бъде 
унищожена също исторически. Дори естествено възникналите родо­
ви различия като например расовите и т. н., за които Санчо нищо 
не говори, могат и трябва да бъдат премахнати исторически. Санчо, 
който по този повод крадешком надниква в зоологията и при това 
прави откритието, че „родените ограничени глави“ са най-много­
бройната класа не само при овцете и воловете, но и при полипите и 
инфузориите, които съвсем нямат глави -  този Санчо вероятно е 
чувал, че и породите на животните може да се облагородяват и чрез 
кръстосване на породите да се създават съвсем нови, по-висши ви­
дове както за наслада на хората, така и за тяхно собствено само- 
наслаждение. „Защо“ нашият Санчо „да не“ направи оттук извод 
за хората?

Ще се възползуваме от този случай, за да „вмъкнем епизодич­
но“ „превръщанията“ на Санчо по отношение на рода. Ще видим,

*137 - три хиляди и триста камшика по мощния задник. Ред.



че той се отнася към рода точно така, както и към Светото: колкото 
по-голям шум вдига против него, толкова повече вярва в него.

№ I. Ние вече видяхме, че родът поражда разделението на тру­
да и възникналата при съществуващите социални обстоятелства оса
катеност, и то така, че родът заедно с неговите продукти се разглеж­
да като нещо неизменно при всички обстоятелства, като нещо неза­
висимо от контрола на хората.

№  II .

"Родът е реализиран вече благодарение на заложбата: а това, което Ти 
правиш от тази заложба“ (съгласно изложеното по-горе, трябваше да се каже: 
това, което „обстоятелствата" -нравят от нея), „е реализация на Тебе. Твоята 
ръка е напълно реализирана в смисъла на рода, иначе тя би била не ръка, а да 
речем, л а п а ... Ти правиш от нея това, което искаш и което можеш да напра­
виш от нея“ (Виганд, стр. 184, 185).

Тук Санчо повтаря в друга форма казаното вече под № I.
И така, от предидущото ние виждаме, че родът независимо от 

контрола на индивидите и стъпалото на тяхното историческо разви­
тие определя всички физически и духовни заложби, непосредстве­
ното битие на индивидите и -  в зародиш -  разделението на труда.

№ III. Родът си остава „тласък“, който е само общият израз на 
„обстоятелствата“, определящи развитието на първоначалния инди­
вид, който отново се поражда от рода. За Санчо тук родът е точно 
същата тайнствена сила, която останалите буржоа наричат природа 
на нещата и на която те приписват всички отношения, които не за­
висят от тях като буржоа и чиято връзка те поради това не разбират.

№ IV. Родът като това, което „е възможно за човека“ и което 
съставлява „човешка потребност“, образува основата па органи­
зацията на труда в „Щирнеровия съюз“, където също така това, ко­
ето е възможно за всички, и това, което е обща за всички потреб­
ност, се разглеждат като продукт на рода.

№ V. Ние вече чухме каква роля играе споразумението в 
„Съюза“.

Стр. 462: „Ако трябва да влизам в споразумение и в словесно общуваме, 
Аз, разбира се, мога да си служа само с човешки средства, които се намират 
в Мое разпореждане, тъй като Аз съм същевременно човек“ (т. е. екземпляр 
от рода).

Следователно тук езикът се разглежда като продукт на рода. Че 
Санчо говори немски, а не френски, той дължи съвсем не на рода, 
а на обстоятелствата. Впрочем, във всеки съвременен развит език 
естествено възникналата реч се е издигнала до национален език от­
части благодарение на историческото развитие на езика от заваре­
ния материал, като напр. в романските и германските езици, отча­сти



благодарение на кръстосването и смесването на нации, като в 
английския език, отчасти благодарение на концентрацията на диа­
лектите в един национален език, обусловена от икономическата и 
политическата концентрация. От само себе си се разбира, че когато 
му дойде времето, индивидите ще вземат изцяло под свой контрол 
и този продукт на рода. В „Съюза“ ще се говори на езика като та­
къв, на светия език, на езика на Светото —-на древноеврейски, и то 
на арамейски диалект, на който е говорила „въплътената същ­
ност“ -  Христос. Това ни „дойде“ тук на ум „против очакването“ 
на Санчо, „и то само защото -  струва Ни се -  би могло да спо­
могне за изясняване на останалото“.

№ VI. На стр. 277, 278 ние научаваме, че „родът се разкрива в 
народите, градовете, съсловията, в различните корпорации“, най- 
после в „семейството“, и поради това е логично, че той досега „е тво­
рил историята“. Следователно тук цялата досегашна история до зло­
получната история на Единствения става продукт на „рода“, и то­
на достатъчното основание, че тази история е била обобщавана по­
някога под названието: история на човечеството, т. е. на рода.

№ VII. В приведените положения Санчо е отредил на рода по­
вече, отколкото който и да било смъртен преди него и сега резю­
мира това в следното положение:

„Родът е Н и щ о . . .  родът е само нещо м ислим о“ (дух, призрак и т. н- 
(стр. 239).

В края на краищата излиза, че това Санчово „Нищо", тъжде­
ствено с "мислимото“, не означава абсолютно нищо, защото самият 
Санчо е „творческо Нищо“, а родът, както видяхме, твори твърде 
много -  и при това може преспокойно да бъде „Нищо“. За това 
Санчо разказва на стр. 456:

„Битието не е оправдание на нищо; мислимото е  също както немислимото".

Като се почне от стр. 448, Санчо в продължение на тридесет 
страници говори безсмислици, за да секне „огън“ от мисленето и от 
критиката на съгласния със себе си егоист. Ние вече изпитахме 
твърде много прояви на неговото мислене и на неговата критика, 
за да вкарваме в „съблазън“*138 читателя с просяшката чорба на Сан­
чо. Една лъжичка от тази чорба ще бъде достатъчна.

„Мислите ли Вие, че мислите летят свободно наоколо като птици, така че 
всеки може да хване някоя от тях и след това да Ми я противопостави като- 
своя неприкосновена собственост? Всичко, което лети наоколо, е Мое“ (стр. 457)„

*138 Игра на думи: „Anstoss“ -  „тласък“, а също и „съблазън“. Ред.



Санчо нарушава тук правилата на лова по отношение на мисли­
мите бекаси. Ние видяхме колко много от летящите наоколо мисли 
улови той. Той си въобразяваше, че ще може да ги хване, щом им 
сипе на опашката солта на Светото. Това огромно противоречие 
между неговата действителна собственост в сферата на мисълта и 
неговата илюзия в това отношение може да се приведе като класи­
чески и нагледен пример на цялата му собственост в необикновения 
смисъл. Именно този контраст съставлява неговото самонаслаждение.

6. П е с е н  на  п е с н и т е  н а  С о л о м о н ,  
и л и

Е д и н с т в е н и я т

Cessem do sabio Grego, e do Troiano,
As navegacoes grandes que íizeram;
Calle-se de Alexandro, e de Trajano 
A fama das victorias que tiveram.

Cesse tudo o que a Musa antigua canta.
Que outro valor mais alto se alevanta.
E vós, Spreides minhas...
Dai-me huma furia grande, e sonorosa,
E naó de agreste avena, on frauta ruda;
Mas de tuba canora, e bellicosa
Que o peidto accende, e o cor ao gesto muda*139,

внушете ми, o нимфи на Шпре, песен, достойна за героите, които се 
сражават на вашите брегове срещу Субстанцията и Човека, песен, 
която ще се разнесе из целия свят и която ще се пее във всички 
страни -  защото става дума за човек, който е извършил деяние -

Mais do qué promettia a força humana*140,

*139 -  Стига сме възпявали лукавия Одисей, 
Неговите стр ан стван ия по океана,
Стига сме прославяли подвизите на Еней, 
Победите на Александра и Траяна,

И всичко, що музата древна е възпяла. 
Днес друга, по-достойна тема 
Увлича поета.
И вие, о нимфи на Шпре. . .
Надарете ме с глас вдъхновен 
И яростен, та не прост кавал,
А звучен военен рог да ми служи,
Разгаряйки духа, зовейки на подвиг. Ред. 
*140 - По-голямо, отколкото е дадено 

на силата човешка. . .  Ред.



по-голямо от това, което може да извърши просто „човешката“ си­
ла -  за човек, който

. . . edificára
Novo reino que tanto sublimára*141

който е основал ново царство в далечна страна, именно „Съюза“ -  
става дума за

tenro, е novo ramo florescente
De huma arvore de Christo, mais amada*142.

което е
certissima esperanza
Do augmento da pequeña Christlandade,

„най-сигурният залог за растежа на малодушното християнство“ -  
с една дума, става дума за нещо, което „още никога не е бивало“, 
за „Единствения“*143.

Всичко, което ще срещнем в тази още небивала Песен на пес­
ните за Единствения, още преди е поднесено в „Книгата“. Ние спо­
менаваме за тази глава само заради реда; за да можем да направим 
това както трябва, ние прескочихме досега някои пунктове, а други, 
ще повторим накратко.

Санчовото „Аз“ извърши пълно преселение на душите. Ние вече 
го видяхме като съгласен със себе си егоист, като крепостен селянин, 
като търговец на мисли, като нещастен конкурент, като собственик, 
като роб, на който откъсват крака, видяхме го като изхвръкнал във 
въздуха от взаимодействието между раждането и обстоятелствата 
Санчо и в стотици други образи. Тук то се прощава с пас като „Не- 
човек" -  под същия девиз, под който то тържествено навлезе в Но­
вия завет.

„Действителен човек е само. . .  Нечовекът“ (стр. 232).

Това е едно от хилядата и едно уравнения, в които Санчо изла­
га своята легенда за Светото.

Понятието „човек“ не е действителен човек.
Понятието ,,човек‘‘ =  „Човекът“.

„Човекът“ =  недействителен човек.
Действителният човек =  не-човек.

=  Нечовекът.
*141 -  . . . със слава 

Света обогати с нова държава. Ред.
*142 - . . . нежното, младо и цъфтящо клонче 

От любимото дърво на Христа. Ред.
*143 - Ср. Камоенс, „Луизиади“, I, 1- 7.



„Действителен човек е сам о. . .  Нечовекът.“
Санчо се старае да си изясни безобидността на тази теза с по­

мощта на следните обрати:

„Не е толкоаа трудно да се каже направо що е Нечовек; това е човек, 
който не съответства на понятието за човешкото. Логиката нарича такова 
съждение нелепо. Нима би могло да се изкаже съждението, че някой може да 
бъде човек, без да е човек, ако не се направеше хипотезата, че понятието човек 
може да бъде отделено от съществуването, същността -  от явлението? Казва 
се: еди-кой си, макар и да изглежда човек, не е човек. В продължение на дълга 
редица столетия хората са повтаряли това нелепо съждение, нещо повече -  
през цялото това дълго време са съществували само нечовеци. Кой отделен ин­
дивид е съответствал някога на своето понятие?“ (стр. 232.)

Лежащата и тук в основата фантазия на нашия даскал за оня 
даскал, който си създал идеала за „Човека“ и „го втълпил в гла­
вата“ на другите хора, съставлява основното съдържание на „Кни­
гата“.

Санчо нарича хипотеза мисълта, че може да се отделят едно 
от друго понятието за „човека“ и неговото съществуване, неговата 
същност и явление, като че ли в самите му думи не е вече изразена 
възможността за това отделяне. Когато казва: „понятие", той казва 
нещо различно от „съществуването“, когато казва: „същност", той 
казва нещо различно от делението". Не той противополага тези из­
рази, а те самите са изрази на една противоположност. Ето защо 
въпросът би могъл да се състои само в това, може ли да се подвеж­
да нещо под тези гледища; а за да отговори на този въпрос, Санчо 
е трябвало да разгледа действителните отношения на хората, които 
в тези метафизически отношения са получили само други названия. 
Впрочем, собствените разсъждения на Санчо за съгласния със себе 
си егоист и за бунта показват как едно гледище бива откъснато от 
друго, а неговите разсъждения за особеността, възможността и дей­
ствителността в главата за „самонаслаждението“ показват как те­
зи гледища могат едновременно да се откъсват едно от друго и да 
се съединяват в едно.

Нелепото съждение на философите, че действителният човек не 
е човек, е само най-универсалният, най-всеобхватният израз в сфе­
рата на абстракцията на фактически съществуващото универсално 
противоречие между отношенията и потребностите на хората. Не­
лепата форма на абстрактната теза напълно съ ответства на неле­
постта на доведените до крайност отношения на буржоазното об­
щество, както нелепото съждение на Санчо за неговото обкръже­
ние -  „те са егоисти и те не са егоисти“ -  съ ответства  на фак­
тическото противоречие между битието на германските дребни бур­
жоа и техните задачи, които са им натрапени от съществуващите



отношения и се намират в самите тях като благочестиви пожела­
ния и помисли. Впрочем, философите обявиха хората за нечовечни 
не защото последните не съответстваха на понятието човек, а за­
щото понятието човек у тези хора не съответстваш е на истинско­
то понятие човек или защото те нямаха истинско съзнание за чове­
ка. Tout comme chez nous*144 е в „Книгата“, където Санчо също при­
знава хората за неегоисти само защото нямат истинско съзнание за 
егоизма.

Съвсем безобидната теза, че представата за човека не е дей­
ствителният човек, че представата за едно нещо не е самото това 
нещо -  тази теза, която важи и за камъка, и за представата за 
камъка и съобразно с която Санчо би трябвало да каже, че дей­
ствителният камък е не-камък, не е заслужавало да се споменава 
поради нейната безмерна тривиалност и несъмнена достоверност. 
Но известната ни вече фантазия на Санчо, че хората досега са би­
ли сполетявани от разни нещастия само поради господството на 
представите и понятията, му позволява отново да свърже с тази 
теза своите стари изводи. Старото мнение на Санчо, че човек тряб­
вало само да избие от главата си известни представи, за да пре­
махне от света отношенията, от които са възникнали тези предста­
ви, се възпроизвежда тук в смисъл, че човек трябва само да избие 
от главата си представата „човек", за да ликвидира действителни­
те отношения, които днес се признават за нечовешки, безразлично 
дали този предикат „нечовешки“ ще бъде съждение на намиращия 
се в противоречие със своите отношения индивид, или съждение на 
съществуващото господстващ о общество за излизащата извън 
пределите на това общество подчинена класа. Ако един изваден от 
морето и поставен в Купферграбен кит имаше съзнание, той щеше, 
разбира се, да обяви това създадено от „неблагоприятните обстоя­
телства“ положение за нещо, което противоречи на природата па 
кита, макар че Санчо би могъл да му докаже, че то съ ответства 
на природата на кита вече затова, защото е негово, на кита, соб­
ствено положение -  точно така разсъждават и хората при извест­
ни обстоятелства.

На стр. 185 Санчо повдига важния въпрос:
"Но как да бъде обуздан нечовекът, който се намира във всеки отделен 

индивид? Как да направим така, че с човека да не пуснем на свобода и нечов
ека. Либерализмът има смъртен враг, непреодолим антагонист, както бог -  

дявола; редом с човека винаги стои нечовекът, егоистът, отделният индивид. 
Държавата, обществото, човечеството не могат да превъзмогнат този дявол.“

„А кога се свършат хилядата години, сатаната ще бъде пуснат от тъмнин
ата и ще излезе да прелъсти народите по четирите краища на земята, Гога и

*144 -  Точно така. Ред.



Магога, и да ги събере за война. . .  И излязоха на широката земя и обкръжиха 
стана на светиите и възлюбления град“ (Откровение на Йоана, 20, 7- 9).

Въпросът, както го разбира самият Санчо, се свежда отново 
до чиста безсмислица. Той си въобразява, че досега хората винаги 
са си съставяли понятие за човека, а след това са се освобождава­
ли само дотолкова, Доколкото е било необходимо, за да осъщест­
вят това понятие в себе си, и че мярата на завоюваната свобода се 
определяла всеки път от съответната им представа за идеала на 
човека, при което във всеки индивид неизбежно се оказвал изве­
стен остатък, който не съответствувал на този идеал и поради това 
като „нечовешки“ не бивал освобождаван или бивал освобождаван 
само malgré eux*145.

В действителност ставало, разбира се, така, че хората си заво­
ювали свободата всеки път дотолкова, Доколкото им диктувал и 
позволявал не техният идеал за човека, а съществуващите произ­
водителни сили. В основата на всички досегашни освобождения 
са лежали обаче ограничени производителни сили; обусловеното от 
тези производителни сили недостатъчно за цялото общество произ­
водство правело възможно едно развитие само тогава, когато едни 
лица задоволявали своите потребности за сметка на други и по то­
зи начин едни -  малцинството -  получили монопола на развитие­
то, а други -  мнозинството -  поради постоянната борба за задо­
воляване на най-необходимите потребности били временно ( т. е. до 
пораждането на нови революционизиращи производителни сили) 
лишени от възможността за каквото и да било развитие. Така об­
ществото се е развивало досега винаги в рамките на една противо­
положност, която в древността е била противоположността между 
свободните и робите, в средните векове -  между аристокрацията 
и крепостните, в ново време -  между буржоазията и пролетариата. 
С това се обяснява, от една страна, ненормалният, „нечовешкият“ 
начин, по който потиснатата класа задоволявала своите потребно­
сти, а от друга -  тесните рамки, в които се развивало общуването, а 
с него и цялата господстващ а класа; тази ограниченост на раз­
витието се състои следователно не само в изключването на една кла­
са от развитието, но и в умствената ограниченост на изключващата 
класа; „нечовешкото“ се наблюдава и в господстващ ата класа. - 
Това така наречено „нечовешко“ е също такъв продукт на съвре­
менните отношения, както и „човешкото“; то е тяхната отрицател­
на страна, бунтът, който не се базира на нова революционна про­
изводителна сила и който е насочен срещу основаните върху съще­
ствуващите производителни сили господстващ и отношения и

*145 - против волята им. Ред.



срещу съответстващ ия им начин на задоволяване на потребностите. 
Положителният израз „човешки“ съ ответства на определени, господстващи

 на известно стъпало на развитие на производството 
отношения и на обусловения от тях начин на задоволяване потреб­
ностите, както отрицателният израз „нечовешки“ съ ответства на 
опитите да се отрекат в съществуващия начин на производство тези 
господстващ и отношения и господстващ ият при тях начин на 
задоволяване потребностите, опити, които се пораждат всеки ден 
отново от същото стъпало на развитие на производството.

За нашия светия подобна световноисторическа борба се свеж­
да до проста колизия между свети Бруно и „масата“. Ср. цялата 
критика на хуманния либерализъм, особено стр. 192 и сл.

И така, нашият простоват Санчо с неговата простовата мак­
сима за нечовека и с неговото избиване на човека от своята глава, 
благодарение на което изчезва и нечовекът и вече няма мярка за ин­
дивидите, стига в края на краищата до следния резултат. Той при­
знава физическото, интелектуалното и социалното осакатяване- и по­
робване, на което е обречен индивидът от съществуващите отноше­
ния, за индивидуалност и особеност на този индивид; като най-обик­
новен консерватор той спокойно признава тези отношения, след като 
напълно се е утешил с това, че е избил от главата си представата на 
философите за тези отношения. Както тук той обявява натрапената 
на индивида случайност за негова индивидуалност, така преди 
(ср. „Логиката“), говорейки за Аз, той се абстрахираше не само 
от всяка случайност, но и изобщо от всяка индивидуалност.

Санчо възпява получения от него по този начин „нечовешки“ ве­
лик резултат в следното Kyrieeleison*146, което той слага в устата на 
„Нечовешкото“:

„Аз бях презрян, защото търсих своето по-добро А з  вън от себе си;
„Аз бях въплъщение на нечовешкото, защото мечтаех за човешкото;
„Аз приличах на праведниците, които жадуват за своето истинско А з  и 

винаги си остават бедни греш ници;
„Аз мислех Себе си само в сравнение с някой друг;
„Аз не бях всичко във всичко, не бях . . .  единствен;
„Но сега аз преставам да си представям самия Себе си като въплъщение 

на нечовешкото;
„Преставам да Се измервам и не позволявам другите да Ме измерват с 

човешка мярка;
„Преставам да признавам нещо над Себе си“ -
„Преди Аз бях въплъщение на нечовешкото, но сега не съм, сега Аз съм 

. . .  Единственото!“ Алилуя!
Без да се спираме тук на това, как „Нечовешкото“, което, ка­

зано мимоходом, изпадна във весело настроение само защото

*146 - господи помилуй. Ред.



 „обър­на гръб" „на самото себе си и на критика“ свети Бруно; как 
„Нечовешкото“ си „представя“ или не си „представя“ тук самото 
себе си, ще отбележим само, че „Единственото“ или „Единственият“ 
се характеризира тук с това, че за деветстотни път се опитва да из­
бие от главата си Светото, така че както ние на свой ред сме прину­
дени да повторим за деветстотни път, всичко си остава по старому, 
да не говорим за това, че това е само благочестиво пожелание.

Тук ние за пръв път имаме пред себе си Единствения. Санчо, 
който е посветен в рицар сред горните вайкания, получава сега но­
вото си благородно име. Санчо стига до своята единственост, като 
изхвърля от главата си „Човека“. Заедно с това той престава „да ми­
сли себе си само в сравнение с някой друг“ и „да признава нещо над 
себе си“. Той става несравним. Това е пак старата фантазия на„Сан
чо, че не потребностите на индивидите, а представите, идеите, „Све­
тото“ -  тук в образа на „Човека“ -  били единствената tertium 
comparationis*147 и единствената връзка между индивидите. Той избива 
от главата си една представа и в резултат на това става единствен.

За да бъде „единствен“ в употребявания от него смисъл, той 
трябва да ни докаже преди всичко своята независимост от предпо­
ставки.

Стр. 470: „Твоето мислене има за предпоставка не мисленето, а Тебе. Зна­
чи Ти все пак предпоставяш Себе си? Да, но не на Себе си, а на Своето мислене. 
Преди Моето мислене съществувам Аз. Оттук следва, че Моето мислене не се 
предш ества от мисъл или че Моето мислене е лишено от каквато и да било 
предпоставка. Защото предпоставката, каквато съм Аз за Своето мислене, не е 
създ а д ен а  от мисленето, не е м исло вн а  предпоставка, а собственикът на мисле­
нето, и доказва само, че мисленето не е нищо друго освен собственост.“

„Ние сме готови да допуснем“, че Санчо не мисли, преди да 
мисли, и че той -  както и всеки друг -  в това отношение е мис­
лител без предпоставка. Също така ние сме готови да се съгласим 
с него, че той няма никаква мисъл за предпоставка на своето би­
тие, т. е. че той не е сътворен от мисли. Ако Санчо се абстрахира за 
миг от цялата си идейна вехтория -  което при неговия беден асор­
тимент няма да му бъде трудно, -  ще остане неговото действител­
но Аз, но неговото действително Аз в рамките на съществуващите 
за него действителни отношения на външния свят. С това той ще 
се освободи за миг от всички догматични предпоставки, но затова 
пък тепърва ще започнат да съществуват за него действителните 
предпоставки. И тези действителни предпоставки са също предпо­
ставки на неговите догматични предпоставки, които, безразлично да­
ли той иска или не, ще се връщат при него заедно с действителните,

*147 -  основа за сравнение, критерий. Ред.



докато той не намери други действителни, а с тях и други догма­
тични предпоставки или докато не признае материалистически дей­
ствителните предпоставки за предпоставки на своето мислене, след 
което ще изчезне изобщо почвата за догматични предпоставки. Как­
то догматичната предпоставка на съгласния със себе си егоизъм му 
е дадена с неговото досегашно развитие и с неговата берлинска сре­
да, така тази предпоставка въпреки цялата му въображаема неза­
висимост от предпоставки ще запази у него своята сила, докато той 
не преодолее нейните действителни предпоставки.

Като истински даскал Санчо все още се стреми към прослову­
тото Хегелово „мислене без предпоставки“, т. е. мислене без догма­
тични предпоставки, което и у Хегел е само благочестиво пожела­
ние. Санчо се надяваше да го постигне с ловък скок и дори да го 
надмине, като тичаше подир лишеното от предпоставки Аз. Но той 
не можа да постигне нито едното, нито другото.

Тогава Санчо опитва щастието си по друг маниер*
Стр. 214, 215. „Изчерпете“ искането за свобода! „Кой трябва да стане 

свободен? Ти, Аз, Ние. Свободни от какво? От всичко, което не е Ти, Аз, Ние. 
И така Аз съм сърцевината. . .  А какво ще остане, ако Аз се освободя от всич­
ко, което не е Аз? Само Аз и нищо друго освен Аз.“

„И тъй това е на пудела сърцевината!
Схоласт ли стран стващ ? Случай много смешен!“119

„Всичко, което не е Ти, Аз, Ние“, се обявява, разбира се, тук 
отново за догматична представа като държавата, националността, 
разделението на труда и т. н. След като тези представи са разкри­
тикувани, което според Санчо е вече направено от „Критиката“, имен­
но от критическата критика, той си въобразява, че се е освободил 
и от действителната държава, от действителната националност, 
и от действителното разделение на труда. Следователно Аз, което 
е тук „сърцевината“, което „се е освободило от всичко, което не е 
Аз“, е все същото лишено от предпоставки Аз с всичко, от което то 
не се е освободило.

Но ако Санчо се отнесеше към „освобождението“ с намерението 
да се освободи не само от категориите, но и от действителните око­
ви, би се оказало, че това освобождение предполага изменение, кое­
то е общо за него и за огромно множество от други хора, и на свой 
ред причинява определено изменение в състоянието на света, което 
отново е общо за него и за другите. Следователно, макар че неговото 
„Аз“ „си остава“ и след освобождението, то е вече съвсем измене­
но Аз, намиращо се съвместно с другите в изменена обществена об­
становка, която е именно общата за него и за другите предпостав­
ка на неговата и тяхната свобода; следователно единствеността, не
сравнимостта и независимостта на неговото „Аз“ отново се про­
валят.



Санчо се опитва да направи това и по трети маниер.

Стр. 237: „Позорът им се състои не в това, че те“ (евреинът и християни­
нът) „се изклю чват  един друг, а в това, че това става само на половина . Ако 
можеха да бъдат напълно егоисти, те щяха н а п ъ л н о  да се изключат един друг.“

Стр. 273: „Този, който желае сам о да пр ем а хн е  противоположността, схва­
ща нейното значение твърде формално и слабо. Напротив, противоположността 
заслужава да бъде изострена."

Стр. 274: „Вие няма вече просто да криете своята противоположност са­
мо ако напълно я признаете и .ако всеки се утвърждава от главата до петите 
като единст вен . . .  Последната и най-решителна противоположност -  проти­
воположността между един Единствен и друг Единствен -  по същина излиза 
извън рамките на това, което се нарича противоположност. . .  Като Единствен 
Ти нямаш вече нищо общо с другите и затова и нищо, което Те отделя от тях 
или е враждебно на т я х . . .  Противоположността изчезва в съвърш ената... 
разделност или единственост.“

Стр. 183: „Аз не искам  нито да имам нещо особено, нито да бъда нещо 
особено  в сравнение с другите; аз не се меря с другите... Аз искам да бъда 
всичко, което мога Да бъда, и да имам всичко, което мога да имам. Какво ме 
интересува дали другите са нещ о подобно  на Мене и дали те имат нещ о по­
добно?  Напълно еднакво, същото те не могат нито да бъдат, нито да имат. Аз 
не им причинявам вреда, както не причинявам вреда на скалата с това, че имам 
пред нея предимството да се движа. Ако биха могли да го имат, те щяха да го 
имат. Д а не причиняваш на другите хора вреда, до това се свежда искането 
да нямаш привилегии. . .  Човек не трябва да се смята за „нещо особено", на­
пример за евреин или християнин. Е, Аз не Се смятам за нещо особено, а за 
единст вен. Наистина Аз имам сходство с другите хора, но това се разкрива са­
мо при сравнение или рефлексия; всъщност Аз съм несравним, единствен. Моя­
та плът не е тяхната плът. Моят дух не е техният дух. Ако Вие ги подведете 
под общите понятия: „плът“, „дух“, то това са Ваши м и сли , които нямат нищ о  
общо с Моята плът, с Моя дух.“

Стр. 234: „От егоистите загива човешкото общество, защото те вече не се 
отнасят един към друг като хора, а действуват егоистично като Аз срещу едно 
съвсем различно от Мене и враждебно Ти.“

Стр. 180: „Като че ли не винаги един индивид ще търси другия, като че 
ли не винаги единият ще се приспособява към другия, щом той се нуждае от 
него. Но разликата е, че сега отделният индивид действително ще се обед и н ява  
с другия отделен индивид, докато преди той бе свързан с него чрез вериги.“

Стр. 178. „Само ако сте единствени. Вие можете да общувате един с друг 
като това, което Вие сте действително.“

Що се отнася до илюзията на Санчо относно общуването на 
Единствените „като това, което те са действително“, относно „обе­
динението на индивида с индивид“, накратко казано, -  относно 
„Съюза“, с тази илюзия ние ликвидирахме веднъж завинаги. Ще 
отбележим само: ако в „Съюза“ всеки разглеждаше и третираше 
другия само като свой предмет, своя собственост (ср. стр. 167 и 
теорията на собствеността и експлоатацията), то в „Коментара“ 
(Виганд, стр. 154), обратно, губернаторът на острова Баратария 
разбира и признава, че другият принадлежи и на самия себе си, че 
той е свой собствен, единствен, и че и в това качество става



 предмет на Санчо, макар и не вече негова собственост. От това отчаяно 
положение той се спасява само чрез неочаквано хрумналата му ми­
съл, че той „тук забравя самия себе си в сладка самозабрава“ -  
наслада, която той „Си доставя хиляди пъти на час“ и която се под­
слажда още от сладостното съзнание, че при това той все пак не 
„съвсем изчезва“. И тъй, тук пред нас е старата измислица, че все­
ки съществува за себе си и за другите.

Да сведем сега пищните фрази на Санчо до скромното им съ­
държание.

Гръмливите фрази за. „противоположността“, която трябва да 
бъде изострена, и доведена до крайност, и за „особеното“, което 
Санчо не иска да има като свое предимство, се свеждат до едно и 
също. Санчо желае или по-точно мисли, че желае, индивидите да 
общуват само лично един с друг, тяхното общуване да не става по­
средством нещо трето, посредством нещо (ср. „Конкуренцията“). 
Това трето е тук „особеното“ или особената, неабсолютна противо­
положност, т. е. обусловеното от съвременните обществени отноше­
ния взаимно положение на индивидите. Санчо не иска например 
два индивида да се намират в „противоположност“ един към друг 
като буржоа и пролетарий, той протестира срещу „особеното“, кое­
то съставлява „предимството“ на буржоата пред пролетариите; той 
би искал те да влизат в чисто лични отношения, да общуват помеж­
ду си само като индивиди. Той не взема под внимание, че в рамките 
на разделението на труда личните отношения необходимо и неиз­
бежно се развиват и фиксират в класови отношения и че поради то­
ва целият му брътвеж се свежда просто до благочестиво благопоже
лание, което той се надява да осъществи, като убеди индивидите на 
тези класи да избият от главите си представата за своята „проти­
воположност“ и за своята „особена“ „привилегия“. В приведените 
по-горе положения на Санчо изобщо всичко се свежда само до това, 
какво е мнението на хората за себе си и какво е неговото мнение за 
тях, какво искат те и какво той иска. За да се унищожи „противо­
положността“ и „особеното“, било достатъчно да се измени „мнение­
то" и „искането".

Дори това, което е предимство на даден индивид като такъв 
пред друг индивид, в наше време е същевременно продукт на обще­
ството и при осъществяването си трябва да се прояви отново като 
привилегия, както вече показахме на Санчо при разглеждането на 
въпроса за конкуренцията. По-нататък, индивидът като такъв, раз­
глеждан сам по себе си, е подчинен на разделението на труда, което 
го прави едностранчив, осакатява го и го ограничава.

До какво се свежда в най-добрия случай Санчовото изостряне 
на противоположността и унищожаване на особеното? До това, че



взаимоотношенията на индивидите трябва да бъдат тяхното отно­
шение един към друг, а техните взаимни различия -  техните само
различавания (както едно емпирично. Аз се различава от друго). 
Но това е или както у Санчо идеологическа перифраза на съще­
ствуващия ред на нещата, тъй като отношенията на индивидите при 
всички обстоятелства не могат да бъдат нищо друго освен взаимни­
те им отношения, а различията им -  нищо друго освен техните са
моразличавания; или това е само благочестиво пожелание те така 
да се отнасят един към друг и така да се отличават един от 
друг, че тяхното взаимоотношение да не се обособява като незави­
симо от тях обществено отношение и техните различия един от друг 
да не вземат вещен (независим от личността) характер, какъвто те 
са вземали досега и всеки ден продължават да вземат.

Индивидите винаги и при всички обстоятелства „са изхождали 
от себе си", но тъй като те не са били единствени в смисъл да не се 
нуждаят от каквато и да било връзка един с друг и тъй като техните 
потребности, т. е. природата им и начинът за задоволяването им, са 
ги свързвали един с друг (отношение между половете, размяна, раз­
деление на труда), те е трябвало да влизат в отношения един с друг. 
Но тъй като те влизали в общуване помежду си не като чисти Аз, а 
като индивиди, намиращи се на определено стъпало на развитие на 
своите производителни сили и потребности, и тъй като това общу­
ване на свой ред определяло производството и потребностите, то 
именно личното, индивидуалното отношение на индивидите един 
към друг, тяхното взаимно отношение като индивиди създало -  и 
всеки ден отново създава -  съществуващите отношения. Те влиза­
ли в общуване един с друг като. това, което са били, те изхождали 
„от себе си“, каквито са били, независимо от своя „светоглед“. Този 
„светоглед“ -  дори така изкривен, както е у философите -  винаги 
се е определял, разбира се, само от техния действителен живот. От­
тук, разбира се, следва, че развитието на един индивид е обусловен

о от развитието на всички други индивиди, с които той се намира 
в пряко или косвено общуване, и че различните поколения индиви­
ди, които влизат в отношения един с друг, са свързани помежду си, 
че физическото съществуване на по-късните поколения се определя 
от техните предшественици, че тези по-късни поколения наследяват 
натрупаните от предш ествалите ги поколения производителни си­
ли и форми на общуване, което определя техните собствени взаимо­
отношения. С една дума, ние виждаме, че се извършва развитие и 
че историята на един отделен индивид съвсем не може да бъде от­
късната от историята на предш ествалите го или съвременните му 
индивиди, а се определя от нея.



Превръщането на индивидуалното отношение в неговата про­
тивоположност -  в чисто вещно отношение, различаването на инди­
видуалност и случайност от самите индивиди представлява, както 
вече показахме, исторически процес и на различни стъпала на раз­
витието взема различни, все по-резки и универсални форми. В съ­
временната епоха господството на вещните отношения над индивиди­
те, смазването на индивидуалността от случайността взе най-рязка, 
най-универсална форма и по този начин постави пред съществува­
щите индивиди напълно определена задача. То поставя пред тях за­
дачата вместо господството на отношенията и на случайността над 
индивидите да се установи господство на индивидите над случай­
ността и отношенията. То не постави, както си въобразява Санчо, 
искането „Аз д а ‘Се развива“, което всеки индивид е правил досега 
и без добрия съвет на Санчо, а властно диктува освобождението от 
един напълно определен начин на развитие. Тази диктувана от съ­
временните отношения задача съвпада със задачата за организира­
не на обществото на комунистически начала.

Ние вече показахме по-горе, че унищожението на обособяване­
то на отношенията в противовес на индивидите, на подчиняването на 
индивидуалността на случайността, на подчиняването на личните от­
ношения на индивидите на общите класови отношения и т. н., се обу­
славя в последна сметка от унищожението на разделението на тру- 
та. Ние показахме също, че унищожението на разделението на тру­
да се обуславя от развитието на общуването и на производителни­
те сили до такава универсалност, когато частната собственост и раз­
делението на труда стават окови за тях. Ние показахме по-нататък, 
че частната собственост може да бъде унищожена само при условие 
на всестранно развитие на индивидите, тъй като заварените форми 
на общуване и производителни сили са всестранни и само всестран­
но развиващи се индивиди могат да ги присвоят, т. е. да ги превър­
нат в своя свободна жизнедейност. Ние показахме, че съвременните 
индивиди трябва да унищожат частната собственост, тъй като про­
изводителните сили и формите на общуване са се развили толкова, 
че при господството на частната собственост са станали разруши­
телни сили, и тъй като противоположността между класите е достиг­
нала своите крайни предели. Най-после, ние показахме, че унищоже­
нието на частната собственост и на разделението на труда е съще­
временно обединяване на индивидите върху дадената от съвремен­
ните производителни сили и от световните сношения основа.

В комунистическото общество -  единственото общество, в което 
самобитното и свободното развитие на индивидите престава да бъде 
фраза -  това развитие се обуславя именно от връзката на индиви­
дите, връзка, която се състои отчасти в икономически предпоставки.



отчасти в необходимата солидарност на свободното развитие на 
всички и, най-после, в универсалния характер на дейността на инди­
видите върху основата на наличните производителни сили. Тук сле­
дователно става дума за индивиди на определено историческо стъпа­
ло на развитие, а съвсем не за конто и да било случайни индивиди, 
да не говорим за неизбежната комунистическа революция, която са­
ма е общо условие за тяхното свободно развитие. Съзнанието на ин­
дивидите за техните взаимоотношения ще стане, разбира се, съвсем 
друго и поради това няма да бъде нито „принципът на любовта“ или 
dévouement, нито егоизмът.

Следователно „единствеността“ -  в смисъл на самобитно раз­
витие и индивидуално поведение, както бе изтъкнато по-горе -  пред­
полага не само нещо съвсем различно от добрата воля и правилно­
то съзнание, но и нещо напълно противоположно на Санчовите 
фантазии. У него тя винаги е само разкрасяване на съществуващите 
отношения, капчица успокояващ балсам за бедната, безсилна, ста­
нала мизерна в мизерията душа.

С „несравнимостта" на Санчо работата стои също така, както н 
с неговата „единственост“. Самият той ще си спомни, ако още не е 
„изчезнал“ окончателно в „сладостна самозабрава“, че организа­
цията на труда в „Щирнеровия съюз на егоистите“ се основаваше 
не само върху сравнимостта на потребностите, но и върху тяхното 
равенство. И той предполага в „Съюза“ не само равни потребности, 
но и равна дейност, така че един индивид да може да замести друг 
в „човешката работа“. А извънредното възнаграждение на „Единст­
вения“, увенчаващо неговите успехи -  нима то не се основаваше 
тъкмо на това, че работата на този индивид се сравняваше с рабо­
тата на другите индивиди и поради нейното превъзходство се запла­
щаше по-добре? И как може Санчо изобщо да говори за несравни
мост, щом запазва парите -  това практически обособило се в само­
стоятелна сила сравнение, щом им се подчинява и за сравнение с 
другите се мери с този универсален мащаб? Очевидно е, че той сам 
опровергава своето учение за несравнимостта. Няма нищо по-лесно 
от това, равенството и неравенството, сходството и несходството да 
се нарекат рефлективни определения. Несравнимостта е също реф
лективно определение, което има за предпоставка дейността на срав­
няването. Но за да докажем, че сравнението съвсем не е чисто про­
изволно рефлективно определение, е достатъчно да приведем са­
мо един пример -  парите, тази установила ce tertium comparationis 
на всички хора и неща.

Впрочем несравнимостта може да има различни значения. Един­
ственото значение, за което тук може да става дума, именно „един­
ствеността“ в смисъл на самобитност, предполага, че дейността на



несравнимия индивид се отличава в определена сфера дори от дей­
ността на другите индивиди от същата тази сфера. Персиани е не
сравнена певица именно защото е певица и защото бива сравнявана 
с други певици, и то от хора, които могат да схванат нейната несрав
нимост благодарение на основаващата се на нормална организация 
на техните уши и на музикално образование сравнителна преценка. 
Пението на Персиани не може да се сравнява с крякането на жаба. 
макар че и тук едно сравнение би било възможно, но само като срав­
нение между човека и жабата изобщо, а не между Персиани и една 
единствена жаба. Само в първия случай може да се говори за срав­
нение между индивиди, във втория се сравняват техни видови или 
родови свойства. Трети вид несравнимост -  несравнимостта на пе­
нието на Персиани с опашката на една комета -  ние предоставяме 
па Санчо за негово „самонаслаждение“, тъй като той явно намира 
удоволствие в такива „нелепи съждения“, макар че впрочем дори 
това нелепо сравнение има известна реалност в нелепостта на съ­
временните отношения. Парите са общият мащаб на всички, дори 
на най-разнородните неща.

Впрочем, несравнимостта на Санчо се свежда до същата празна 
фраза, както и неговата единственост. Индивидите не трябва вече да 
се измерват с една независима от тях tertium comparationis, а срав­
нението трябва да се превърне в тяхно саморазличаване, т. е. в сво­
бодно развитие на тяхната индивидуалност, което индивидите осъ­
ществяват, като избиват от главите си „натрапчивите идеи“.

Впрочем, Санчо е запознат само с този метод на сравнение, от 
който се ползуват драскачите и бърборковците -  метод, който води 
до дълбокомисления извод, че Санчо не е Бруно и Бруно не е Санчо. 
Но той, разбира се, не е запознат с науките, които постигнаха голе­
ми успехи едва благодарение на сравнението и на установяването на 
разликите в сферата на сравнението и в които сравнението придоби­
ва общозначим характер, като напр. сравнителната анатомия, бота­
никата, езикознанието и т. н.

Велики нации -  французи, североамериканци, англичани -  
постоянно се сравняват една с друга както практически, така и тео­
ретически, както в конкуренцията, така и в науката. Дребните бака­
ли и еснафите като германците, които се страхуват от сравнението и 
конкуренцията, се крият зад щита на несравнимостта, изготвен им 
от техния фабрикант на философски етикети. Санчо е принуден не 
само в техен, но и в свой собствен интерес да си забрани всякакво 
сравнение.

На стр. 415 Санчо казва:
„Не съществува Никой, равен на Мене",



а на стр. 408 общуването с „равните на Себе си“ се изобразява 
като процес на разтваряне на обществото в общуването:

„Детето предпочита пред обществото общуването, в коeто то влиза с равн
ите на Себе си."

Обаче Санчо употребява понякога израза „равен на Мене“ и 
„равно изобщо“ в смисъл на „същото" -  ср. например цитираното 

по-горе място на стр. 183:
„Напълно еднакво, същото те не могат нито да бъдат, нито да имаг.“

И тук той стига до своето заключително „ново превръщане“, 
което използува особено в „Коментара“.

Единствеността, самобитността, „собственото“ развитие на инди­
видите, които според Санчо не се наблюдават напр. във всички „чо­
вешки работи“, макар че никой не ще отрече, че един майстор на 
печки не прави печката по „същия" начин като друг; „единственото“ 
развитие на индивидите, което според същия този Санчо не се наб­
людава в религиозната, политическата и т. н. сфери (виж „Феноме­
нологията“), макар че никой не ще отрече, че между всички лица, 
които вярват в исляма, никой не вярва в него по „същия“ начин и 
дотолкова е „единствен“, както между всички граждани никой не се 
отнася към държавата по „същия“ начин, вече защото става дума 
за неговото отношение, а не за отношението на другиго -  цялата 
тази прословута „единственост“, която толкова се отличава от „тъж­
деството", идентичността на личността, че Санчо вижда във всички 
съществували досега индивиди почти само „екземпляри“ от един род, 
се свежда тук следователно до полицейски установяваното тъждест­
во на една личност със самата себе си, до това, че един индивид не 
е  друг индивид. Така героят, който, възнамеряваше да щурмува 
света, изпада до ролята на писар в паспортно бюро.

На стр. 184 от „Коментара“ той разказва с голяма тържестве­
ност и огромно самонаслаждение, че той не става сит от това, че 
японският император яде, защото неговият стомах и стомахът па 
японския император са „единствени“, „несравними стомаси“, т. е. 
не са едни и същи стомаси. Ако Санчо мисли, че с това е унищожил 
досегашните социални отношения или дори само природните закони, 
неговата наивност е вече прекалено голяма и произтича само от то­
ва, че философите не са изобразявали социалните отношения като 
взаимоотношения на дадени тъждествени със себе си индивиди, а при­
родните закони -  като взаимоотношения на дадени определени тела.

Широко е известен класическият израз, който Лайбниц даде на 
това старо положение (фигуриращо на първа страница на всеки 
учебник по физика като учение за непроницаемостта на телата):



„Необходимо е обаче всяка монада да се отличава от която н да бил» 
друга, защото в природата никога няма две същества, които точно да съвпа­
дат едно с друго“ („Принципи на философията или тезиси и т. и.“).

Единствеността на Санчо се свежда тук до качество, което у 
него е общо с всяка въшка и с всяка песъчинка.

Най-голямото саморазобличаване, с което можеше да завърши 
философията, е, че тя разглежда като едно от най-забележителните 
открития достъпното за всеки селски простак и полицейски сержант 
разбиране, че Санчо не е Бруно, а факта на това различие — като 
истинско чудо.

Така „ликуващият критически вик“ на нашия „виртуоз в мисле­
нето“ се е превърнал в безкритично мизерере.

След всички тези приключения нашият „единствен“ оръженосец 
отново пуска котва в тихото пристанище, където е родната му къ
щурка. Тук „с ликуване“ насреща му се хвърля „заглавният при­
зрак на неговата Книга“. Първият въпрос е, как се чувствува ма­
гарето?

-  По-добре от господаря си -  отговаря Санчо.
-  Благодаря на бога, че той беше така милостив към мене; но 

разкажи ми сега, приятелю, какво Ти донесе Твоята длъжност на 
оръженосец? Каква нова дреха ми носиш Ти?

-  Аз не нося нищо подобно -  отговаря Санчо, -  но затова 
пък нося „творческото Нищо, Нищото, от което самият аз като тво­
рец създавам всичко“. Това значи, че Ти ще има да ме видиш като 
църковен отец и архиепископ на остров, и то на един от най-хубави­
те острови.

-  Дай боже, мое съкровище, и дано по-скоро, защото ние мно­
го се нуждаем от това. Но за какъв остров говориш ти? Аз не раз­
бирам.

-  Това не е работа за твоя ум -  отговаря Санчо. -  Като му 
дойде времето, Ти сама ще видиш това, жено. Но още сега мога да 
Ти кажа, че няма нищо по-приятно на света от почетната роля на 
търсач на приключения в качеството на съгласен със себе си егоист 
и оръженосец на печалния образ. Наистина, при повечето от тези 
приключения „крайната цел не се постига“ така, че „човешката по­
требност да бъде задоволена“ (tan como el hombre querría), защото 
от сто приключения обикновено деветдесет и девет завършват зло­
щастно. Аз знам това от опит, защото при някои ме измамваха, при 
други -  здраво ме набиваха. Но въпреки всичко това все пак е ху­
бава работа, защото „единственото“ искане се задоволява всеки път.



когато човек броди така по цялата история, цитира всички книги на 
берлинската читалня, нарежда се на всички езици на етимологична 
нощувка, подправя във всички страни политическите факти, фан
фаронски хвърля предизвикателства на всички дракони, щрауси, 
таласъми, вампири и „призраци“, бие се с всички църковни отци и 
философи и в края на краищата плаща всичко това само със соб­
ствения си гръб (ср. Сервантес, I, гл. 52).



2. АПОЛОГЕТИЧЕН КОМЕНТАР

Макар че някога Санчо, намирайки се още в състояние на свое
то унижение (Сервантес, гл. 26 и 29), много се „колебаеше“ дали да 
приеме доходна църковна длъжност, все пак. след като прецени из­
менилите се обстоятелства и предишното си послушническо положе­
ние като прислужник на едно религиозно братство (Сервантес, гл. 
21), той най-после се реши „да избие от главата си“ това колебание. 
Той стана архиепископ на остров Баратария и кардинал и в качест­
вото на такъв сега заседава с тържествен вид и подобаващо на пър
восвещеник достойнство между първенците на нашия църковен съ­
бор. Сега, след дългия епизод с „Книгата“, ние се връщаме към то­
зи събор.

Ние намираме, наистина, че „брат Санчо“ много се е изменил 
в новото си положение. Той представлява сега ecclesia triumphans*148 
-  в противоположност на ecclesia militans*149, в която се намира­
ше преди. Вместо войнствените фанфари на „Книгата“ се появи тър­
жествена сериозност, вместо „Аз“ -  „Щирнер“. Това показва кол­
ко справедлива е френската поговорка: qu'il n’y a qu’un pas du su­
blime au ridicule*150. Откакто стана църковен отец и пише епископски 
послания, Санчо се нарича само „Щирнер“. Той научи този „един­
ствен“ начин на самонаслаждение от Фойербах, но за съжаление то­
зи начин му подхожда не повече, отколкото свиренето на лютия на 
неговото магаре. Когато той говори за себе си в трето лице, всеки 
вижда, че Санчо-„творецът“ се обръща по маниера на пруските 
подофицери към своето „творение“ -  Щирнер в трето лице, и че той

*148 -  тържествуващата църква. Ред.
*149 - войнстващ ата църква. Ред.

* 1 5 0  от великото до смешното има само една крачка. Ред.



по никой начин не трябва да бъде вземан за Цезар. Впечатлението 
става още по-комично от това, че Санчо постъпва така непоследова­
телно само от желание да конкурира с Фойербах. „Самонаслажде
нието“ на Санчо, което му доставя явяването му в ролята на велик 
човек, става тук malgré lui*151 наслада за другите.

„Особеното", което Санчо прави в своя „Коментар“, Доколкото 
ние не сме го „използували" вече в епизода, се състои в това, че той 
ни гощава с редица нови вариации на познати теми, издрънкани с 
уморително еднообразие още в „Книгата“. Тук музиката на Санчо, 
която подобно на музиката на индийските жреци на Вишну знае 
само една нота, се свири няколко гами по-високо. Но при това ней­
ното приспивателно действие си остава, разбира се, същото. Така на­
пример тук отново се предъвква противоположността между „его­
истично“ и „свето“ под кръчмарската фирма на противоположност 
между „интересно“ и „неинтересно“, а след това между „интересно“ 
и „абсолютно интересно“ -  нововъведение, което впрочем може да 
бъде интересно само за любителите на безквасен хляб, vulgo*152: 
маца*153. Разбира се, не трябва да се сърдим на един „образован“ 
берлински еснафин за белетристичното превръщане на заинтересо­
вания в интересно. Всички илюзии, които според любимата причуда 
на Санчо се съчиняват от „даскалите“, се явяват тук „като трудно­
сти -  съмнения" , които „е създал само духът“ и които „бедните ду­
ши позволили да им натрапят тези съмнения“, „трябва . . .  да се пре­
одоляват с лекомислие" (прословутото избиване от главата) (стр. 
162). После следва „проучване“ върху това, дали „съмненията“ тряб­
ва да се избият от главата чрез „мислене“ или чрез „липса на мис­
ли“, и критически-морално adagio, в което той излива скръбта си в 
миньорни акорди: „Не бива да се заглушава мисленето, да речем, с 
ликуване“ (стр. 162).

За да успокои Европа, особено угнетената Old merry and young 
sorry England*154, Санчо, щом свикна донякъде със своя епископски 
chaise persée*1 5 5 , се обръща към нас от висотата му със следното 
милостиво епископско послание:

„На Щирнер съвсем не му с скъпо гражданското общество и той съ всем  
н е  м исли  да р а зш ири  това общество т олкова, че то да п о гъ лн е  държавата и  се­
мейството" (стр. 189).

Нека имат това предвид г. Кобден и г. Дюноайе.

*151 -  против волята му. Ред.
*152 - на прост език. Р ед.
*153 - еврейски великденски безквасен хляб. Ред.
*154 - старата весела и печалната млада Англия. Ред.
*155 - стол с отвор в средата. Ред.



В качеството на архиепископ Санчо поема същевременно функ­
циите на духовна полиция и на стр. 193 мъмри Хес за „нарушава­
щи полицейските правила“ смесвания на лица, които са толкова по- 
непростителни, защото нашият църковен отец през цялото време се 
мъчи да установи тяхното тъждество. За да докаже на същия Хес, че 
„Щирнер“ притежава и „героизма на лъжата“ -  това правоверно 
свойство на съгласния със себе си егоист, на стр. 188 той пее: „Но 
Щирнер съвсем не казва -  противно на твърдението на Хес, -  че 
цялата грешка на предишните егоисти се състояла само в това, че 
съвсем не съзнавали своя егоизъм.“ Ср. „Феноменологията“ и цяла­
та „Книга“. -  Другото свойство на съгласния със себе си егоист -  
лековерието -  той разкрива на стр. 162, където „не оспорва" мне­
нието на Фойербах, че „индивидът като такъв е комунист“. -  Друга 
проява на неговата полицейска власт намираме на стр. 154, където 
той прави строга бележка на всички свои рецензенти, че не се заели 
„по-подробно с егоизма, както го разбира Щирнер“. Всички те, раз­
бира се, направиха грешката да повярват, че става дума за дейст­
вителния егоизъм, докато се касаеше само за „Щирнеровото“ му 
разбиране.

Способността на Санчо за църковен отец се потвърждава в „Апо
логетичния коментар“ и с това, че този коментар започва с лицемер­
ната декларация:

„Може би едно кратко възражение няма да бъде безполезно, ако не за 
споменатите рецензенти, то поне за някои други читатели на книгата“ (стр. 147).

Тук Санчо се преструва на самоотвержен и твърди, че е готов 
да пожертвува скъпоценното си време в „полза“ на публиката, ма­
кар че той навсякъде ни уверява, че винаги има предвид само своя­
та собствена полза, и макар че в този случай нашият църковен отец 
се стреми да спаси само своята кожа.

С това бихме могли да свършим с „особеността“ на „Комента­
ра“. Но ние държахме в запас до настоящия момент „Единствено­
то“, което впрочем се среща още и в „Книгата“, стр. 491, не толко­
ва в „полза“ на „някои други читатели“, колкото в собствената пол­
за на „Щирнер“. Едната ръка мие другата, откъдето неоспоримо 
следва, че „индивидът е комунист“.

Една от най-трудните задачи за философите е да слязат от све­
та на мисълта в действителния свят. Езикът е непосредствената 
действителност на мисълта. Както философите обособиха мислене­
то в самостоятелна сила, така те трябваше да обособят и езика в 
самостоятелно, особено царство. Това е тайната на философския 
език, в който мислите, изразени с думи, имат свое собствено съдър­
жание. Задачата за слизане от света на мислите в действителния



свят се превръща в задача за слизане от висотите на езика в жи­
вота.

Ние показахме, че обособяването на мислите и идеите в само­
стоятелни сили е следствие на обособяването на личните отношения 
и връзки между индивидите. Ние показахме, че изключителното си­
стематично занимание с тези мисли, практикувано от идеолозите и 
философите, а значи и систематизирането на тези мисли е следствие 
на разделението на труда и че специално немската философия е 
следствие на германските дребнобуржоазни отношения. Философи­
те е трябвало само да сведат своя език до обикновения език, от който 
той е абстрахиран, за да познаят в него изопачения език на дейст­
вителния свят и да разберат, че нито мислите, нито езикът образу­
ват сами. по себе си особено царство, че те са само прояви на дей­
ствителния живот.

Санчо, който следва философите по всички пътища и кръсто­
пътища, неизбежно трябва да търси философския камък, квадрату­
рата на кръга и жизнения елексир, да търси една „Дума", която 
като такава да притежава чудодейната сила да извежда от цар­
ството на езика и мисълта в действителния живот. От дългогодиш­
ното общуване с Дон Кихот Санчо е така пропит от неговия дух, 
че не забелязва, че тази негова „задача“, това негово „призвание“ 
не представлява нищо друго освен резултат от неговата вяра в де­
белите философски рицарски романи.

Санчо започва с това, че отново рисува пред нас господството 
на Светото и на идеите в света, и то под новата форма на господ­
ството на езика или фразата. Езикът, щом се обособява в самостоя­
телна сила, става, разбира се, фраза.

На стр. 151 Санчо нарича съвременния свят „свят на фразата, 
свят, в началото на който е било словото“. Той подробно излага мо­
тивите на своя ламтеж за вълшебното слово:

„Философската спекулация се стремеше да намери предикат, конто да 
бъде толкова всеобщ, че да обхваща в себе си всекиго . . .  За да може предика
тът да обхваща в себе си всекиго, всеки трябва да се явява в него като субект, 
т. е. не, просто като това, което е, а като този, който е“ (стр. 152).

Тъй като спекулацията „търсеше“ такива предикати, които Сан­
чо наричаше преди призвание, предназначение, задача, род и т. н., 
то и действителните хора „търсеха" себе си досега „в словото, лото­
са, предиката“ (стр. 153). Досега се използуваше името, когато 
трябваше в рамките на езика да се различи един индивид -  просто 
като тъждествено лице -  от друг. Но Санчо не се задоволява с обик­
новените имена; тъй като. философската спекулация е поставила 
пред него задачата да намери толкова всеобщ предикат, че да



обхваща в себе си всекиго като субект, Санчо търси философското, 
абстрактното име, търси „Името“, което стои над всички имена -  
името на всички имена, името като категория, което например да 
отличава Санчо от Бруно, а двамата -  от Фойербах с такава точ
ност, с каквато ги отличават един от друг собствените им имена, 
и което същевременно да бъде приложимо и към тримата така, как­
то и към всички други хора и живи същества -  нововъведение, 
което може да внесе огромна бъркотия във всички менителни отно­
шения, брачни контракти и т. н. и с един удар да заличи от лицето 
на земята всички нотариални кантори и бюрата за гражданско състоя­
ние. Това чудотворно име, тази вълшебна дума, която в езика е 
смърт за езика, този магарешки мост*156, който води към живота, 
това най-високо стъпало на китайската небесна стълба е . . .  Един
ственият. Чудотворните свойства на тази дума се възпяват в след­
ните строфи:

„Единственият е само последното, умиращото изказване за Тебе и за Мене, 
онова изказване, което се превръща в мнение:

„изказване, което вече не е изказване,
„немеещо, нямо изказване“ (стр. 153).
„В него“ (Единствения) „неизреченото е най-главното“ (стр. 149).
Той „няма определение“ (пак там).
„Той сочи своето съдържание, което лежи извън или отвъд понятието“ 

(пак там).
Той е „нямащо определение понятие и никакви други понятия не могат да 

го направят по-определен“ (стр. 150).
Той е философското „кр ъ щ ени е" на светските имена (стр. 150).
„Единственият е несъдържаща мисъл дума.
„Той няма мисловно съдържание“.
„Той изразява Този", „който не може да съществува втори път, следова­

телно не може и да бъде и зразен ;
„защото ако той можеше да бъде изразен действително и напълно, тоА 

щеше да съществува втори път, въплътен в израза“ (стр. 151).

След като възпява по този начин свойствата на тази дума, той 
ч е с т в а  резултатите, получени благодарение на откриването на не­
говата чудотворна сила, в следните антистрофи:

„С Единствения е завършено царството на абсолютните мисли“ (стр. 150).
„Той е ключовият камък на нашия свят на фразите“ (стр. 151).
„Той е издъхващата като фраза логика“ (стр. 153).
„В Единствения науката може да се разтвори в живота,
„защото нейното Това  се превръща в Този  и  Този,

„Който вече не търси себе си в словото, в логоса, в предиката“ (стр. 153).

Наистина, от опита на своите рецензенти Санчо се е убедил 
за свое огорчение, че и Единственият може да бъде „фиксиран като

*156 В оригинала игра на думи: Eselsbrücke (магарешки мост) означава по­
магало за тъпи и лениви ученици. Ред.



понятие“ и че „това именно: правят противниците“ (стр. 149), които 
са до такава степен противници н а  Санчо, че съвсем не усещат 
очакваното магическо въздействие на вълшебната дума, а пеят как­
то в операта: Ce n ’est pas, ça, ce n ’est pas ça!*157 C голямо ожесточе­
ние и тържествена сериозност Санчо се обръща срещу своя Дон 
Кихот -  Шелига, у когото недоразумението води към открит „бунт“ 
и към пълно неразбиране на своето положение като „творение“:

„Ако Шелига бе разбрал, че Единственият, тъй като е съвсем безсъдър
жателна фраза или категория, не е вече категория, той може би щеше да при­
знае Единствения като името на това, което за него е още без име“ (стр. 179).

Следователно Санчо изрично признава тук, че той и неговият 
Дон Кихот се устремяват към една и съща цел, само с тази разли­
ка, че Санчо си въобразява, че действително е открил зорницата, 
докато Дон Кихот все още в мрака

Над прокълнатото мъртво море 
На този тленен свят се рее*158.

Фойербах казваше във „Философия на бъдещето“, стр. 49:
„Битие, основано само на неизразимото, е вече само нещо неизразимо. 

Да, неизразимо. Там, където свършват думите, едва там започва животът, едва 
там се разкрива тайната на битието.“

Санчо е намерил прехода от изразимото към неизразимото, той 
е намерил думата, която е едновременно нещо по-голямо и нещо 
по-малко от дума.

Ние видяхме, че цялата проблема на прехода от мисленето към 
действителността и следователно от езика към живота съществува 
само във философската илюзия, т. е. е правомерна само от гледна 
точка на философското съзнание, за което неизбежно остават неяс­
ни характерът и произходът на неговото мнимо откъсване от жи­
вота. Тази голяма проблема, Доколкото изобщо се е мяркала в гла­
вите на нашите идеолози, трябваше, разбира се, в края на краища­
та да застави едного от тези стран стващ и  рицари да тръгне да 
търси една дума, която като дума образува въпросния преход, като 
дума престава да бъде просто дума и сочи по тайнствен свръхези
ков начин изхода от езика към действителния обект, който тя обо­
значава, накратко казано, дума, която играе между думите същата 
роля, каквато в християнската фантазия играе между хората спа
сителят-богочовек. Най-празната и скудоумна глава между фило­
софите трябваше да ликвидира философията, като провъзгласи, че

*157 -  Това не е, това не е! Ред.
*158 Майстор Конрад фон Вюрцбург. „Златната ковачница“, стих 143.



липсата на мисли в нея означава края на философията, а следова­
телно и тържественото навлизане в „телесния“ живот. Нейното фи
лософ стващ о безсмислие беше вече от само себе си краят на фи­
лософията, както и нейният неизразим език беше краят на всеки 
език. Санчо дължи своето тържество и на това, че от всички фило­
софи той най-малко познава действителните отношения и поради 
това у него философските категории са изгубили последния оста­
тък от връзката с действителността, а с това и последния остатък 
от смисъл.

Така че върви, ти смирени и верни слуга -  Санчо, върви или 
по-точно, препускай на своето магаре към самонаслаждението на 
своя Единствен, „използвай“ своя „Единствен" до последната бук­
ва -  него, чиито чудотворен титул, сила и храброст са вече възпя
ти от Калдерон със следните думи120:

Единственият е 
El valiente Campeon.
El generoso Adalid,
El gallardo Caballero,
El ilustre Paladin,
El siempre fiel Cristiano,
El Almirante feliz 
De Africa, el Rey soberano 
De Alexandria, el Cade
De Berberia, de Egipto el Cid,
Morabito, y Gran Senor 
De Jerusalem*159.

„Накрай би било уместно да напомним“ на Санчо, великия гос­
подар на Ерусалим, за Сервантесовата „критика“ на Санчо, „Дон. 
Кихот“, гл. 20, стр. 171 на брюкселското издание от 1617. (Ср. Ко­
ментара, стр. 194):.

*159 -  Храбър боец,
Благороден командир,
Смел рицар,
Славен паладин,
Верен християнин,
Щастлив адмирал на Африка, 
Върховен властелин на Александрия, 
Кадил на Берберия,
Сид на Египет,
Марабут и 
Велик господар 
На Ерусалим. Ред.



ЗАКРИВАНЕ НА ЛАЙПЦИГСКИЯ ЦЪРКОВЕН СЪБОР

След като изгониха от събора всичките си опоненти, свети Бру­
но и свети Санчо, наричан също Макс, сключват вечен съюз и запя­
ват слеДния трогателен дует, кимайки си при това дружелюбно един 
на друг  като два мандарина,

Свети С анчо.

„Критикът е истинският водач на масата. . .  Той е нейният владетел и 
пълководец в освободителната война срещу егоизма“ („Книгата“, стр. 187).

Свети Б руно .

„Макс Щирнер е вождът и пълководецът на кръстоносците“ (срещу Кри­
тиката). „Същевременно той е най-доблестният и най-храбрият от всички бор­
ци“ (Виганд, стр. 124).

Свети Санчо.

„Сега ние предаваме политическия и социалния либерализъм на съда на 
хуманния и критическия либерализъм“ (т. е. на критическата критика) („Кни­
гата“, стр. 163).

Свети Б руно .

„Пред Единствения и неговата собственост пада политическият  либерал, 
който желае да сломи своеволието, н социалният  либерал, който желае да раз­
руши собствеността. Те падат под критическия“ (т. е. откраднатия от Крити­
ката) „нож на Единствения“ (Виганд, стр. 124).

Свети Санчо.

„Срещу критиката не е сигурна нито една мисъл, защото Критиката е са­
мият м ислещ  д у х . . .  Критиката или по-точно Той“ (т. е. свети Бруно) („Кни­
гата“. стр. 195, 199).



Свети Б р у н о  (прекъсва го с реверанси).
„Само критическият  либерал не пада пред Критиката, защото Т о й  сам  

е критик“ (Виганд, стр. 124).
Свети Санчо.

„Критиката и само Критиката стои на ви сотата на  епохат а . . .  Между со­
циалните теории Критиката е безспорно най-съвършената. . .  В нея християн­
ският принцип на любовта, истинският социален принцип, стига до най-чистия 
си израз, в нея се прави последният възможен експеримент да се освободят 
хората от изключителността, от взаимоотблъскването; това е борба срещу его­
изма в нейната най-проста и затова на й-сурова  форма“ („Книгата“, стр. 177).

Свети Б р ун о .

„Това Аз е . . .  завършекът и кулм инационнат а точка на една минала исто­
рическа епоха. Единственият, е последното убежище в стария свят, последното 
скривалище, от което старият свят може да извършва своите нападения“ върху 
критическата Критика. . .  „Това Аз е въздигнатият в най-висока степен, най- 
властен и могъщ егоизъм на стария свят“ (т. е. на християнството)... „Това 
Аз е субстанцията в нейната на й-сурова  суровост" (Виганд, стр. 124).

След този задушевен диалог двамата велики църковни отци за ­
криват събора. После те мълчаливо си стискат ръцете. Единстве­
ният „забравя самия себе си в сладостна самозабрава“, без обаче 
„да изчезне окончателно“. А критикът „се усмихва“ три пъти и след 
това „уверен в победата, неудържимо и победоносно тръгва по своя 
път“.



т о м и

КРИТИКА
НА НЕМСКИЯ СОЦИАЛИЗЪМ 

В ЛИЦЕТО НА НЕГОВИТЕ РАЗЛИЧНИ ПРОРОЦИ



„истинският С О Ц И А Л И З Ъ М *

Същото отношение, което проследихме в първия том (ср. „Све­
ти Макс“, „Политическият либерализъм“) между съществувалите 
досега немски либерализъм и френското и английското буржоазно 
движение, съществува и между немския социализъм и пролетар­
ското движение във Франция и Англия. Наред с немските комуни­
сти се появиха редица писатели, които възприеха някои френски и 
английски комунистически идеи и ги смесиха със своите немско- 
философски предпоставки. Тези „социалисти“ -  или „истински со­
циалисти“, както те сами се наричат -  виждат в задграничната 
комунистическа литература не израз и продукт на определено дей­
ствително движение, а чисто теоретически съчинения, които -  на­
пълно така, както те си представят възникването на немските фи­
лософски системи -  са възникнали от „чистата мисъл“. Те не се 
замислят над това, че в основата на тези съчинения, дори когато 
проповядват системи, лежат практическите потребности, лежи съв­
купността от жизнените условия на определена класа в определени 
страни. Те вземат на вяра илюзията на някои от тези литературни 
представители на партията, като че ли у тях става дума за „най- 
разумния“ обществен строй, а не за потребностите на определена 
класа и определена епоха. Немската идеология, в плен на която се 
намират тези „истински социалисти“, не им позволява да съгледат 
действителното отношение. Тяхната дейност по отношение на „не
научните“ французи и англичани се свежда до това -  преди всич­
ко да предизвикат у немската публика надлежното презрение към 
повърхностността или „грубия“ емпиризъм на тези чужденци, да въз­
пеят „немската наука“ и да ѝ припишат мисията -  да изнесе най- 
после на бял свят истината на комунизма и социализма, да



покажат абсолютния, „истинския социализъм“. И те незабавно се зала­
вят за работа, за да изпълнят тази мисия в качеството си на пред­
ставители на „немската наука“, макар че в  повечето случаи тази 
„немска наука“ си остана за тях почти толкова  чужда, колкото и 
произведенията на французите и англичаните в оригинал -  про­
изведения, които те познават само по компилациите на Щайн, Ел
керс121 и т. н. В какво се състои тази „истина“, която те приписват 
на социализма и комунизма? С помощта на немската, и особено на 
Хегеловата и Фойербаховата идеология те се опитват да изяснят 
идеите на социалистическата и комунистическата литература, които 
за тях са съвсем неизясними -  отчасти вследствие на това, че те 
не познават дори чисто литературната връзка на тези идеи, а от­
части вследствие на споменатото погрешно разбиране на тази ли­
тература от тяхна страна. Те откъсват комунистическите системи, 
както и комунистическите критически и полемични съчинения от ре­
алното движение, прост израз на което са те, и след това ги поста­
вят в съвсем произволна връзка с немската философия. Те откъсват 
съзнанието на определени, исторически обусловени области на жи­
вота от самите тези области и прилагат към него мярката на истин­
ското, абсолютното, т. е. немско-философското съзнание. Те напъл­
но последователно превръщат отношенията на дадени определени 
индивиди в отношения на „Човека“, те тълкуват мислите на тези 
определени индивиди за собствените им отношения в смисъл че те 
били мисли за „Човека“. С това те се връщат от реалната истори­
ческа почва на почвата на идеологията, а тъй като те не познават 
действителната връзка, не им е трудно -  с помощта на „абсолют
ния“ или на друг идеологически метод -  да конструират фантастич­
на връзка. Този превод на френските идеи на езика на немските 
идеолози и тази произволно изфабрикувана връзка между комуниз­
ма и немската идеология -  ето кое образува така наречения 
„истински социализъм“, който гръмогласно се обявява за „гордост 
на нацията и предмет на завист за всички съседни народи“ -  как­
то казват торите по повод на английската конституция.

И така, този „истински социализъм“ не е нищо друго освен 
преображението на пролетарския комунизъм и повече или по- 
малко родствените му партии и секти във Франция и Англия на 
небето на немския дух, и както ще видим, също и на немското сър­
це. „Истинският социализъм, който уверява, че се основавал върху 
„науката“, е и самият преди всичко някаква езотерична наука; не­
говата теоретическа литература съществува само за ония, които 
са посветени в тайнствата на „мислещия дух“. Но той има и екзо
терична литература; интересувайки се от обществените, екзотерич
ни отношения, той трябва дори само затова да води своего рода



пропаганда. В тази екзотерична литература той апелира вече не 
към немския „мислещ дух“, а към немското „сърце“. А това е тол­
кова по-лесно за истинския социализъм, защото, интересувайки се 
вече не от реалните хора, а от „Човека“, той е изгубил всякаква 
революционна страст и вместо нея е провъзгласил всеобщата лю­
бов към хората. Ето защо той се обръща не към пролетариите, а 
към двете най-многочислени категории хора в Германия -  към 
дребните буржоа с техните филантропични илюзии и към идеоло­
зите на същите тези дребни буржоа, към философите и философ­
ските възпитаници; той се обръща изобщо към господстващ ото 
понастоящем в Германия „обикновено“ и необикновено съзнание.

Вследствие на фактически съществуващите сега в Германия 
отношения беше неизбежно образуването на тази междинна секта, 
неизбежен беше опитът за компромис между комунизма и господ
с т в а щ и т е  представи. Неизбежно беше и това, че множеството 
немски комунисти, за които изходна точка беше философията, дой­
де и продължава да идва до комунизма именно посредством такъв 
преход, докато другите, които не са в състояние да се освободят 
от оковите на идеологията, ще проповядват този „истински социа­
лизъм“ до самата си кончина. Ето защо ние не можем да знаем 
дали са останали на гледната точка на „истинския социализъм“ 
или са отишли напред онези от неговите представители, чиито съ­
чинения, които критикуваме по-долу, бяха написани преди извест­
но време. Ние изобщо нямаме нищо против отделните лица, ние 
разглеждаме само печатни документи като израз на неизбежното 
за такова блато като Германия направление.

Но освен това, „истинският социализъм“ безспорно откри пред 
масата младогермански белетристи122, доктори-чудотворци и дру­
ги литератори широко поприще за експлоатация на социалното дви­
жение. Липсата на действителна, страстна, практическа партийна 
борба в Германия превърна в началото дори социалното движение 
в чисто литературно. „Истинският социализъм“ е най-съвършеното 
социално литературно движение, което възникна вън от истинските 
партийни интереси и което сега, след като се формира комунисти­
ческата партия, желае да продължава да съществува независимо 
от нея. От само себе си се разбира, че от момента на възникването 
на действителна комунистическа партия в Германия „истинските 
социалисти“ ще бъдат принудени все повече да се ограничават в 
пределите на дребните буржоа -  като своя публика, и в кръга на 
импотентните и пропаднали литератори -  като представители на 
тази публика.



1
„RHEINISCHE JAHRBÜCHER“123, 

или
ФИЛОСОФИЯТА HA „ИСТИНСКИЯ СОЦИАЛИЗЪМ“

А. „КОМУНИЗЪМ, СОЦИАЛИЗЪМ, ХУМАНИЗЪМ“124 
„Rheinische Jahrbücher“, т. I, стр. 167 и сл.

Ние започваме от тази статия, защото в нея с пълно съзнание 
и със силно проявено чувство за собствено достойнство се разкрива 
немско-националният характер на „истинския социализъм“.

Стр. 168. „Както изглежда, ф ранцузит е не разбират своите собствени ге­
нии. Тук им идва на помощ немската наука , която дава  в  со ц иализм а  най-ра­
зум ни я  -  ако само може да се прилагат към разума степените за сравнение -  
обществен строй“.

И така, тук „немската наука“ дава „в социализма“ един „об­
ществен строй“, и то „най-разумния“. Социализмът се обявява про­
сто за клон на всемогъщата, всемъдра, всеобхватна немска наука, 
която създава дори общество. Наистина социализмът е от френски 
произход, но френските социалисти бяха „в себе си" немци, поради 
което действителните французи ги и „не разбраха“. Затова нашият 
автор може да каже:

„Комунизмът е ф ренско явлен и е , социализмът  -  нем ско; щастие за фран­
цузите е, че те имат такъв щастлив обществен инстинкт, който някога ще им 
помогне да заместят научните изследвания. Този резултат беше предначертан 
в хода на развитието на двата народа. Французите стигнаха до к о м ун и зм а  
чрез политиката“ (сега ние, разбира се, вече знаем как френският народ стиг­
на до комунизма); „немците чрез метафизиката, превърнала се на к р а я  в ан­
тропология, стигнаха до социализм а"  (именно до „истинския социализъм“). 
„Единият и другият се разтварят в края на краищата в хум а н и зм а ”.

След като комунизмът и социализмът са превърнати в две аб­
страктни теории, в два принципа, много лесно е, разбира се, да се 
измисли за тези две противоположности под някое неопределено 
название някое Хегелово единство. Това дава възможност не само 
да се хвърли проницателен поглед върху „хода на развитието на



двата народа“, но и да се открие блестящо превъзходството над 
французите и немците на отдаващия се на спекулативни измисли­
ци индивид.

Впрочем, цялата тази фраза е преписана почти дословно от 
Пютмановия „Bürgerbuch“, стр. 43 и др.125. Пък и изобщо „науч­
ните занятия“ в областта на социализма се ограничават у автора 
с конструиращо възпроизвеждане на идеите, които се намират в 
споменатата книга, в „Двадесет и една кола“ и в други произведе­
ния от периода на възникването на немския комунизъм.

Ще приведем само няколко образци от изтъкнатите в тази ста­
тия възражения срещу комунизма.

Стр. 168. „Комунизмът не обединява атомите в органическо цяло“.

Искането да се обединят „атомите“ в „органическо цяло“ не е 
по-разумно от искането за квадратурата на кръга.

„Комунизмът, както той фактически е поставен в главния си център, във 
Франция, представлява гр уб а  противоположност на егоистичното разлагане на 
бакалската държава; той не се възвисява над тази политическа противопо­
ложност, не постига безусловнат а, ли ш ена  от предпост авки сво б о д а “ (пак там).

Voilà*1 немско-идеологическият постулат за „безусловната, ли­
шена от предпоставки свобода“, която е само практическа формула 
за „безусловното, лишено от предпоставки мислене“. Френският 
комунизъм е, разбира се, „груб“, защото той е теоретически израз 
на една действителна противоположност, над която, съгласно на­
шия автор, той би трябвало да се издигне, за което би му било 
достатъчно само да си я представи в своето въображение като вече 
преодоляна. Ср. между другото „Bürgerbuch“, стр. 43.

„Тиранията напълно може да продължава да съществува и в рамките на 
комунизма, защото той не допуска по-нататъшното съществуване на рода“ 
(стр. 168).

Бедният род! Досега „родът“ съществуваше едновременно с 
„тиранията“; но тъй като комунизмът премахва „рода“, то именно 
затова той може да запази „тиранията“. Но как, според нашия 
„истински социалист“, комунизмът започва да премахва „рода“? 
Той „има пред себе си масата“ (пак там).

„Човекът в комунизма не съзн а ва  своята същ ност . . .  комунизмът довеж­
да неговата зависимост до крайно , на й -гр уб о  отношение, до зависимост от 
грубат а материя -  до разрив между труда и наслаж дението. Човекът не по­
стига свободната нравствена дейност."*1 - Ето. Ред.



З а  да се оценят по достойнство „научните занятия“, които до­
ведоха нашия „истински социалист“ до това твърдение, ще обър­
нем внимание на следното положение:

„Френските социалисти и комунисти. . . съвсем не разбраха теоретически 
същността на социализма. . .  дори радикалните“ (френските) „комунисти още 
далеч не са преодолели противоположността между труда и наслаждението. . .  
не са се издигнали още до мисълта за свободната дейност... Разликата меж
ду комунизма и света на бакалите се състои само в това, че в комунизма 
пълното отчуждение на действителната човешка собственост трябва да бъде 
освободено от всякаква случайност, т. е. трябва да бъде идеализирано“ (Bür­
gerbuch“, стр. 43).

И така, нашият „истински социалист“ упреква тук французите 
в това, че те имат правилно съзнание за своето фактическо обще­
ствено положение, докато те би трябвало да съ д ей ств ат  „Чове­
кът“ да осъзнае „своята същност“. Всички упреци, хвърлени от те­
зи „истински социалисти“ срещу французите, се свеждат до това, 
че Фойербаховата философия не е последната дума на цялото им 
движение. Нашият автор изхожда от готовото положение за раз­
рива между труда и наслаждението. Но вместо да започне от това 
положение, той идеологически извърта въпроса, започва от липсата 
на съзнание у човека, прави оттук умозаключението за „зависи­
мостта от грубата материя“ и заставя тази зависимост да се реа­
лизира в „разрива между труда и наслаждението“. Впрочем, ние 
пак ще видим до какви изводи стига „истинският социалист“ със 
своята независимост „от грубата материя“. -  Изобщо всички тези 
господа се отличават с необикновено изтънчена чувствителност. 
Всичко, особено материята, ги шокира, навсякъде те се оплакват 
от грубост. По-горе ние вече имахме „грубата противоположност“, 
сега имаме „най-грубото отношение“ на „зависимост от грубата 
материя“:

р. 1 Немецът уста отвори: 
р. 2 грубо да не любим, 
р. 3 че в противен случай
р. 4 здравето си губим126.

Разбира се, немската философия, след като се облече в социа­
листически одежди, се обръща за форма към „грубата действител­
ност“, но при това тя винаги се държи на почтено разстояние от 
нея и ѝ крещи с истерично раздразнение: noli me tangere!*2

След тези научни възражения против френския комунизъм ние 
намираме известни исторически разяснения, които блестящо сви
детелс т в а т  за „свободната нравствена дейност“ на нашия*2 - не ме докосвай! Ред.



"истински социалист“, за неговите „научни занятия“, а също и за не­
говата независимост от грубата материя.

На стр. 170 авторът стига до „извода“, че „съществува“ един­
ствено „грубият“ (още веднъж!) „френски комунизъм“. Конструира­
нето на тази априорна истина се изпълнява с голям „обществен ин
стинкт“ и показва, че „човекът е осъзнал своята същност“. Послу­
шайте само:

„Не съществува никакъв друг комунизъм, з а щ о т о  това, което даде 
Вайтлинг, е само преработка на фуриеристите и комунистическите идеи, с кои­
то той се запозна в Париж и в Женева.“

„Не съществува никакъв“ английски комунизъм, „защото това, 
което даде Вайтлинг и т. н.“. Томас Мор, левелерите, Оуен, 
Томпсън Уотс, Холиок, Харни, Морган, Саутуел, Гудвин Бармби, 
Гривс, Едмондс, Хобсон, Спенс биха били крайно изумени, resp. 
биха се обърнали в гроба от учудване, ако чуеха, че всички те не 
са комунисти -  „защото“ Вайтлинг е ходил в Париж и в Ж е­
нева.

Впрочем, Вайтлинговият комунизъм все пак, както изглежда, 
не съвпада напълно с „грубия френски комунизъм“, vulgo*3 -  с 
бабьофизма, защото той съдържа и „фуриеристки идеи“.

„Комунистите бяха особено силни в изграждането на системи или на пред­
варително цялостно завършени обществени отношения („Икария“ на Кабе, 
„Благоденствие“, Вайтлинг). Но всички системи се отличават с догматично- 
диктаторски характер“ (стр. 170).

След като изказа мнението си за системите изобщо, „истин­
ският социализъм“ се избави, разбира се, от труда да изучава са­
мите комунистически системи. С един удар той преодоля не само 
„Икария“127, но и всички философски системи от Аристотел до Хе­
гел, „Система на природата“128, ботаническите системи на Линей 
и Жюсие и дори слънчевата система. Впрочем, що се отнася до са­
мите системи, те почти всички са се появили в началото на комуни­
стическото движение и са служили тогава на пропагандата във фор­
мата на народни романи, които напълно съответстваха на още не­
развитото съзнание на току-що раздвижилите се пролетарии. Кабе 
сам нарича своята „Икария“ roman philosophique*4, и за Кабе като 
за глава на партия трябва да се съди не по неговата система, а по 
полемичните му произведения и изобщо по цялата му дейност. Ня­
кои от тези романи, като например системата на Фурие, са про­
пити от истински поетичен дух; други, като системите на Оуен и

*3 -  просто казано. Ред.
* 4  -  философски роман. Ред.



Кабе, са лишени от всякаква фантазия и носят върху себе си печата 
на търговската пресметливост или на юридически ловкото приспо­
собяване към схващанията на класата, която трябваше да бъде об­
работена. В процеса на развитието на партията тези системи губят 
всякакво значение и се запазват в краен случай само номинално, 
като лозунги. Кой във Франция вярва в Икария, а в Англия -  в 
плановете на Оуен, чието проповядване самият той е видоизменял 
в зависимост от обстоятелствата или с оглед на пропагандата между 
различните класи? Че истинското съдържание на тези системи съв­
сем не се заключава в систематичната им форма, се вижда най-добре 
от примера на правоверните фуриеристи от „Démocratie pacifi­
que“, които при цялата си правоверност са явни антиподи на Фу
рие, буржоазни доктринери. Истинското съдържание на всички си­
стеми, които създадоха епоха, образуват потребностите на времето, 
в което те са възникнали. В основата на всяка от тях лежи цялото 
предидущо развитие на нацията, историческата форма на класовите 
отношения с техните политически, морални, философски и други по­
следици. С думите, че всички системи са догматични и диктаторски, 
не е казано нищо за тази база и за това съдържание на комунисти­
ческите системи. У немците не е имало развити класови отношения, 
каквито имаше у англичаните и французите. Ето защо немските ко­
мунисти можеха да з а и м с т в а т  базата на своята система само от 
жизнените условия на съсловието, от което произлизаха. И напълно 
естествено е, че вследствие на това единствената съществуваща нем­
ска комунистическа система беше възпроизвеждане на френските 
идеи в рамките на мироглед, ограничен от отношенията на дребния 
занаят.

За тиранията, която се запазва в комунизма, свидетелства 
„безумната мисъл на Кабе, който иска решително всички да се або­
нират за неговия „Populaire““ (стр. 168). Ако нашият приятел изо­
пачава исканията, които поставя на партията си нейният глава, при­
нуден за това от определени обстоятелства и от опасността да се 
разпилеят ограничените парични средства, а след това подхожда 
към тези искания с мярката за „същността на човека“, той, разбира 
сe, трябва да стигне до извода, че този глава на партия и всички дру­
ги членове на неговата партия са „безумни“ и че, напротив, здрав 
ум имат само безпартийните фигури като самия него и „същността 
на човека“. Впрочем, от книгата на Кабе „Моята правилна линия“129 
той би могъл да се запознае с истинското положение на нещата.

В заключение цялата противоположност между нашия автор и 
изобщо немските „истински социалисти“ и идеолози, от една стра­
на, и действителното движение на другите народи -  от друга, се 
резюмира в следното класическо положение. Немците съдели за



всичко sub specie aeterni*5 (съответно същността на Човека), а чуж­
денците гледат на всичко практически, съобразно с реално дадените 
хора и отношения. Чужденците мислят и д е й с т в а т  за своето 
време, немците -  за вечността. Нашият „истински социалист“ фор­
мулира това признание по следния начин:

„Комунизмът разкрива своята едностранчивост още в названието си, което 
означава противоположност на конкуренцията; но нима тази ограниченост на 
кръгозора, която и сега още има може би значение като партиен лозунг, ще 
продължава вечно?"

След това радикално унищожение на комунизма нашият ав­
тор преминава към неговата противоположност -  към социализма.

„Социализмът въвежда анархичен ред, който съставлява съществено само­
битно свойство на човешкия род, а също и на вселената“ (стр. 170) и който 
именно поради това не е съществувал досега за „Човешкия род“.

Свободната конкуренция е твърде „груба“, за да може нашият 
„истински социалист“ да я обяви за „анархичен ред“.

„Изпълнен с доверие към нравственото ядро на човечеството“, „социализ­
мът“ декретира, че „съединяването на половете е и трябва да бъде най-високото 
стъпало на любовта; з а щ о т о  само естественото е истинско, а истинското -  
нравствено“ (стр. 171).

Доводът в полза на това, че „съединяването и т. н. и т. н. е и 
трябва да бъде“, е приложим решително към всичко. Например, 
„изпълнен с доверие към нравственото ядро“ на маймунския род, 
„социализмът“ може също да декретира, че онанизмът, който се сре­
ща у маймуните в естествен вид, е и трябва да бъде „само най-висо­
кото стъпало на любовта“ към самия себе си, „защото само естестве­
ното е истинско, а истинското -  нравствено“.

А откъде социализмът взема мащаба за това, кое е „естестве­
но“ -  трудно е да се каже.

„Дейността и наслаждението съвпадат в своеобразието на човека. Едното 
и другото се определят от това своеобразие, а не от намиращите се вън от 
нас продукти.“

„Но тъй като тези продукти са необходими за дейността, т. е. за истин­
ския живот, и тъй като те благодарение на съвкупната дейност на цялото чо­
вечество като че ли са се отделили от последното, те за всички са -  или тряб­
ва да бъдат -  общ субстрат на по-нататъшното развитие (общност на имуще­
ството).“

„Наистина, нашето сегашно общество е подивяло дотолкова, че отделни 
лица се нахвърлят със зверска алчност върху продуктите на чуждия труд, като 
оставят своето собствено същество да загнива в безделие (рентиерите); необ­
ходимо следствие от това е отново обстоятелството, че другите лица, чиято соб­
ственост (тяхното собствено човешко същество) загива не от безделие, а от*5 - от гледна точка на вечното. Ред.



изнурително напрежение, са принудени да работят като машини (пролетарии­
те).. .  Обаче двата полюса на нашето общество, рентиерите и пролетариите, 
се намират на едно стъпало на развитие, и двата те зависят от нещата вън  
от тях", с други думи: те са „негри“, както би казал свети Макс (стр. 169, 170).

Тези „изводи“ на нашия „монголец“ относно „нашето негърст
во“ са най-завършеното от всичко, което „истинският социали­
зъм“ досега „като че ли е отделил от себе си в качеството на про­
дукт, необходим за истинския живот“, и върху което, както той 
приема, вземайки под внимание „самобитността на човека“, „цялото 
човечество“ ще се „нахвърли със зверска алчност“.

„Рентиерите“, „пролетариите“, „машинообразното“, „общността 
на имуществото“ -  тези четири представи са за нашия монголец 
във всеки случай „намиращи се вън от него продукти“, по отношение 
па които неговата „дейност“ и неговото „наслаждение“ се състоят 
в това, да ги представя само за предугадени названия за резулта­
тите от неговата собствена „машинообразна работа“.

Ние научаваме, че обществото е подивяло и че поради това ин­
дивидите, които образуват самото това общество, страдат от все­
възможни недъзи. Обществото се обособява от тези индивиди, пре­
връща се в нещо самостоятелно, то подивява по своему и индиви­
дите страдат само вследствие на това негово подивяване. Първата 
последица от това подивяване са определенията: „хищно животно“, 
„бездеен“ и „притежател на загниващо собствено същество“, след 
което ние за ужас научаваме, че тези определения са определения 
на „рентиера“. Тук остава само да забележим, че това „загниване 
на собственото същество“ е просто философски мистифициран на­
чин на тълкуване „бездейността“, за практическия характер на коя­
то авторът, както се вижда, е зле осведомен.

Втори, „необходим извод“ от тази първа последица на подивя
ването са следните две определения: „залиняването на собственото 
човешко същество от изнурително напрежение“ и „принудата да ра­
ботят като машини“. Двете тези определения са „необходим извод 
от това, че рентиерите оставят своето собствено същество да загни
ва“; на обикновен език обаче, както отново научаваме с ужас, тези 
определения означават „пролетариите“.

По този начин установяваната тук причинна връзка се свежда 
до следното. Пролетариите съществуват и работят като машини: 
това е даденият ни факт. Но защо пролетариите трябва „да работят 
като машини“? Защото рентиерите „оставят своето собствено съ­
щество да загнива“. Защо рентиерите оставят своето собствено 
същество да загнива? Защото „нашето сегашно общество е така по­
дивяло“. А защо то е така подивяло? За това остава да запитаме 
господа бога.



За нашия „истински социалист“ характерното е, че в противопо­
ложността между рентиерите и пролетариите той вижда „полюсите 
на нашето общество“. Тази противоположност, която е съществува­
ла почти на всички повече или по-малко развити стъпала на обще­
ствения живот и за която от незапомнени времена са глаголствали  
всички моралисти, беше отново изтъкната в самото начало на про
летарското движение, във времето, когато пролетариатът имаше още 
общи интереси с промишлената и дребната буржоазия. Сравни на
пример произведенията на Кобет и П. Л. Курие или на Сен Симон, 
който първоначално причисляваше и промишлените капиталисти 
към travailleurs*6 в противоположност на oisifs*7, рентиерите. Да 
се изрече тази баналност за противоположността на пролетариите 
и рентиерите, но не на обикновения език, а на свещения философски 
език, и да се даде на тази детски наивна мисъл не изразът, който 
ѝ съ о тветства , а някакъв задоблачен, абстрактен израз -  към 
това се свежда тук, както във всички други случаи, задълбоченост
та на немската наука, която получи своя завършек в „истинския со­
циализъм“. Венец на тази задълбоченост е заключението. Тук на­
шият „истински социалист“ превръща съвсем различните стъпала 
на развитие на пролетариите и рентиерите в „едно- единствено стъ­
пало на развитие“, защото той може да отмине с мълчание реал­
ните стъпала на тяхното развитие, като ги подвежда под философ­
ската фраза: „зависимост от нещата вън от тях“. Тук „истинският 
социализъм“ намери стъпалото на развитие, на което изчезва без­
следно разликата между стъпалата на развитие, в трите царства на 
природата, в геологията и историята.

Въпреки своята ненавист към „зависимостта от нещата вън от 
него“, нашият „истински социалист“ все пак признава, че зависи от 
тях, „тъй като продуктите“, т. е. тези самите неща, са „необходими 
за дейността“ и „за истинския живот“. Това срамежливо признание 
беше нужно на нашия автор, за да прокара път на философската 
конструкция за общност на имуществото -  конструкция, която сти­
га до толкова явна безсмислица, че е достатъчно само да обърнем 
вниманието на читателя върху нея.

Сега ние се обръщаме към първото от цитираните по-горе по­
ложения. Тук отново се изтъква положението, че за дейността и на­
слаждението е необходима „независимост от нещата“. Дейността 

и наслаждението се „определят“ от „своеобразието на човека“. Вме­
сто да търси това своеобразие в дейността и наслаждението на зао­
бикалящите го хора -  при което той скоро би видял каква роля

*6 -  работници. Ред.
*7 -  безделници. Ред.



играят тук и намиращите се вън от нас продукти, -  той разсъжда­
ва за „съвпадението“ на двете в „своеобразието на човека“. Вме­
сто да разбере своеобразието на хората като последица на тяхната 
дейност и на обусловения от нея начин на наслаждение, той обяс­
нява дейността и наслаждението със „своеобразието на човека“, с 
което, разбира се, се ликвидира възможността за всякакво по-ната­
тъшно обсъждане. От действителното поведение на индивида той 
отново се спасява в лоното на своето неизразимо, недостъпно свое­
образие. Тук ние виждаме освен това какво разбират „истинските 
социалисти" под „свободна дейност“. Нашият автор непредпазливо 
издава своята тайна, когато говори, че тя е такава дейност, която 
„не се определя от нещата вън от нас“; това значи: тя е actus purus, 
чиста, абсолютна дейност, дейност, която не е нищо друго освен са­
мо дейност и в последна сметка отново се свежда до илюзията на 
„чистото мислене“. Тази чиста дейност, разбира се, съвсем се оск
вернява, когато у нея се оказва материален субстрат и материален 
резултат; „истинският социалист“ се занимава с подобна осквернена 
дейност само с крайна неохота и презира нейния продукт, който се 
нарича вече не „резултат“, а „само отпадък от човека“ (стр. 169). 
Поради това реалният сетивен човек не може в никакъв случай да 
бъде субект, лежащ в основата на тази чиста дейност, а такъв 
може да бъде само мислещият дух. Изтълкуваната по този на­
чин по немски маниер „свободна дейност“ е само друга формула 
за споменатата по-горе „безусловна, свободна от предпоставки сво­
бода“. До каква степен впрочем този брътвеж за свободната дей­
ност, която служи на „истинските социалисти“ само за прикритие 
на тяхното непознаване на действителното производство, се свежда 
в последна сметка до „чистото мислене“, нашият автор доказва вече 
с обстоятелството, че неговата последна дума е постулатът за ис­
тинското познание.

„Тава обособяване на двете гла вн и  партии на нашето врем е" (именно на 
френския груб ко м уни зъ м  и на немския со ц и а ли зъ м ) „е резултат на развитието 
през последните д ве  години , което започна  именно от „философията на действие­
то“ на Хес -  в „Двадесет и една кола“ на Хервег. Ето защ о  настана време да 
се осветлят лозунгите на обществените партии малко по-обстойно“ (стр. 173).

И така тук ние имаме, от една страна, действително съществува­
щата във Франция комунистическа партия с нейната литература, а 
от друга -  няколко немски полуучени, които се стремят философ­
ски да си изяснят идеите на тази литература. Тези немски полуучени 
се оказват не в по-малка степен от френските комунисти една от 
„главните партии на нашето време", с други думи -  партия, която 
има безкрайно важно значение не само за своята най-близка про­
тивоположност, за френските комунисти, но и за английските



чартисти и комунисти, за американските национал-реформисти и изобщо 
за всички други партии на „нашето време“. За съжаление всички 
изброени партии съвсем нищо не знаят за съществуването на тази 
„главна партия“. Но още доста отдавна немските идеолози усвои
ха такъв маниер: всяка от техните литературни фракции, а особено 
фракцията, която си мисли, че „прави най-крайни изводи“, се обя­
вява не само за „една от главните партии“, но дори за „главна пар­
тия на нашето време“. Така между другите партии ние имаме „глав­
на партия“ на критическата критика, „главна партия“ на съгласния 
със себе си егоизъм, а сега -  „главна партия“ на „истинските соци­
алисти“. Германия може по такъв път да стигне до цяла стотица 
„главни партии“, чието съществуване е известно само в Германия, 
а и тук -  само в средата на тясното съсловие учени, полуучени и 
литератори, които си въобразяват, че въртят колелото на световната 
история, докато всъщност те само предат безкрайната нишка на 
собствените си фантазии.

Тази „главна партия“ на „истинските социалисти“ е „резултат 
на развитието през последните две години, което започна именно от 
философията на Хес“, т. е. тя се „появи“ тогава, когато „започна“ 
забъркването на нашия автор в социализма, именно през „послед­
ните две години“, поради което за него „настана време“ „малко по- 
обстойно“ да се просвети -  посредством някои „лозунги“ -  относ­
но това, какво именно той приема за „обществени партии“.

След като се справи по такъв начин с комунизма и социализма, 
нашият автор разкрива пред нас тяхното висше единство -  хума­
низма. От този момент ние стъпваме на почвата на „Човека“ и от­
сега цялата истинска история на нашия „истински социализъм“ се 
разгръща само в Германия.

„В хум а н и зм а  се разрешават всички спорове за названията. Защо комуни­
сти, защо социалисти? Ние сме хора“ (стр. 172) -  tous frères, tous amis*8.

Срещу течението ли ще плуваме, о братя, -
Ползата малко ще бъде от туй.
Нека на връх планината Темпловска 
Се качим и викнем: „За краля -  виват!“130

Защо хора, защо зверове, защо растения, защо камъни? Ние сме 
тела!

По-нататък следва историческо разсъждение, което се базира 
върху немската наука и което „някога ще помогне“ на французите 
„да заменят техния обществен инстинкт“. Древността -  наивност, 
средните векове -  романтика, новото време -  хуманизъм. С по
мощта на тези три тривиалности нашият автор, разбира се,*8 - всички сме братя, всички сме приятели. Ред.



исторически е конструирал своя хуманизъм и е показал, че този последният 
съставлява истината на предишните Humaniora131. Относно подобни 
конструкции ср. в първия том за „свети Макс“, който фабрикува 
тази стока много по-изкусно и с по-малко дилетантизъм.

На стр. 172 ни съобщават, че
„последен резултат на схоластицизма е раздвояването на живота, премахна­

то от Хес“.

Следователно теорията се изобразява тук като причина на „раз­
двояването на живота“. Непонятно е защо тези „истински социали­
сти“ изобщо говорят за обществото, ако те смятат заедно с фило­
софите, че всички действителни раздвоения се причиняват от раз­
двояването на понятията. Проникнати от тази философска вяра в 
светосъзиждащата и светоразрушаващата мощ на понятията, те  мо­
гат, разбира се, да си въобразят и това, че еди-кой индивид е 
„премахнал раздвояването на живота“ с помощта на някакво „пре­
махване“ на понятията. Тези „истински социалисти“ подобно на 
всички немски идеолози постоянно смесват като нещо равнознач
но литературната история с действителната история. Този маниер 
впрочем е много разбираем у немците, прикриващи жалката роля, 
която те са играли и продължават да играят в действителната исто­
рия, с това, че поставят илюзиите, с които винаги са били така бо­
гати, на една плоскост с действителността.

Да минем сега към „последните две години“, когато немската 
наука по най-сериозен начин ликвидира всички въпроси, като пред­
остави на другите народи само ролята на изпълнители на нейните 
декрети.

„Фойербах изпълни само едностранчиво, т. е. само започна делото на ан­
тропологията, отвоюването от човека на неговата“ (на Фойербах или на човека?) 
„отчуждена от него същност; той унищожи религиозната илюзия, теоретическата 
абстракция, човека-бог, докато Хес разруши политическата илюзия, абстракцията 
на неговите“ (на Хес или на човека?) „способности, на неговата дейност, т. е. 
разруши имуществото. Само благодарение на труда на Хес Човекът се освободи 
от последните намиращи се вън от него сили и стана способен за нравствена дей­
ност -  цялото безкористие на предишното“ (дохесово) „време беше само мни­
мо -  и човекът беше отново възстановен в своето достойнство; действително, 
нима преди“ (преди Хес) „човекът биваше признаван за това, което той беше? 
Не го ли ценяха според ценностите, които той притежаваше? Неговите пари 
определяха значението му“ (стр. 171).

За всички тези възвишени думи за освобождение и т. н. е ха­
рактерно, че освобождаван и т. н. е винаги само „Човекът“. Макар 
че съгласно казаното по-горе би могло да се мисли, че „имущество­
то“, „парите“ и т. н. са престанали да съществуват, обаче от след­
ната фраза ние научаваме:



„Само след разрушаването на  тези илюзии“ (парите, разглеждани sub spe­
cie aeterni*9, са, разбира се, само илюзия: l 'or n'est qu'une chimère*10) можем да 
започнем да мислим з а  н о в , човешки строй на обществото“ (пак там).

Но това е съвсем излишно, тъй като
„познанието на същността на Човека вече има з а  естествено необходимо 

следствие истински човешкия живот“ (стр. 172).

Д а стигнем чрез метафизиката, чрез политиката и т. н. до ко­
мунизма или социализма -  тези твърде любими на „истинските 
социалисти“ фрази означават само, че един или друг писател е при­
способил към фразеологията на предишното си гледище комунисти­
ческите идеи, долетели до него отвън и зародили се в съвсем други 
условия, че той им е придал израз, съот в е т с т в а щ  на това предиш­
но негово гледище. Преобладава ли едното или другото от тези гле­
дища у целия народ, оцветен ли е неговият комунистически начин на 
мислене в политическа, метафизически или друга краска -  това, 
разбира се, зависи от целия ход на развитието на този народ. От 
факта, че мирогледът на болшинството френски комунисти има по­
литическа окраска -  на което обаче противостои друг факт, а имен­
но че твърде много френски социалисти съвсем са се отклонили от 
политиката, -  нашият автор заклю чва, че французите „са дошли 
до комунизма“ „чрез политиката“, чрез своето политическо раз­
витие. Тази фраза, изразяваща изобщо едно твърде разпространено 
в Германия мнение, сви детелства не за това, че нашият автор има 
някаква представа за политиката и по-специално за френското по­
литическо развитие или за комунизма, а само за това, че той смя­
та -  заедно с всички идеолози -  политиката за самостоятелна 
сфера, на която е присъщо собствено, самостоятелно развитие.

Друга любима думица на „истинските социалисти“ е „истин­
ската собственост“, „истинската, личната собственост“, „действи­
телната“, „обществената“, „живата“, „естествената“ и т. н. и т. н. 
собственост; твърде характерно е при това, че за означаване на ча­
стната собственост те употребяват израза „така наричаната собст­
веност“. Ние още в първия том посочихме, че тази терминология во­
ди началото си от сенсимонистите, обаче у последните тя никога не 
е достигала тази немска метафизико-мистична форма и е била до из­
вестна степен правомерна в началото на социалистическото движе­
ние в противовес на тъпите крясъци на буржоата. Впрочем край­
ният етап на развитие на по-голямата част от сенсимонистите до­
казва с каква леснина „истинската собственост“ отново се превръща 
в „обикновена частна собственост“.

*9 -  от гледна точка на вечното. Ред.
*10 -  златото е само химера. Ред.



Ако си представим противоположността между комунизма и 
света на частната собственост в най-груба форма, т. е. в най-аб­
страктна форма, в която са отстранени всички реални условия на 
тази противоположност, получава се противоположност между соб­
ствеността и липсата на собственост. При такъв подход отстраня­
ването на тази противоположност може да се разглежда като от­
страняване на едната или другата нейна страна, като унищожаване 
на собствеността, при което се получава всеобща липса на собст­
веност или сиромашия, или пък като унищожаване липсата на соб­
ственост, което се състои в установяването на истинската собстве­
ност. Всъщност обаче на едната страна се намират действителните 
частни собственици, а на другата -  лишени от собственост комуни­
стически пролетарии. Тази противоположност се изостря с всеки из­
минат ден и непреодолимо води към криза. Поради това, ако теоре­
тическите представители на пролетариите желаят да постигнат нещо 
със своята литературна дейност, те преди всичко трябва да се по­
стараят да свършат с всички фрази, които отслабват съзнанието за 
остротата на тази противоположност -  с всички фрази, които за­
мъгляват тази противоположност и дори позволяват на буржоата 
да се застрахова за всеки случай, да се приближи до комунистите 
на почвата на филантропичните мечти. Но ние намираме всичките 
тези лоши свойства в любимите думици на „истинските социали­
сти“, особено в „истинската собственост“. Ние отлично знаем, че ше­
пата немски фразьори не ще може да погуби комунистическото дви­
жение. Но все пак в такава страна като Германия, където философ­
ските фрази имаха от векове известна сила, където липсата на съ­
ществуващите у другите народи резки класови противоречия и без 
това отслабва остротата и решителността на комунистическото съз­
нание -  в такава страна трябва да се д е й с т в а  срещу всевъзмож­
ните фрази, които биха могли да разводнят и отслабят още повече 
съзнанието за най-пълната противоположност между комунизма и 
съществуващия ред на нещата.

Тази теория на истинската собственост разглежда цялата съ­
ществуваща досега действителна частна собственост само като при­
видност, а абстрахираната от тази действителна собственост пред­
става -  като истина и действителност на тази привидност; тя следоват
елно е от край до край идеологична. Тя изразява само по-ясно и 

определено представите на дребните буржоа, които в своите бла
годетелни стремежи и благочестиви пожелания също имат предвид 
премахването на липсата на собственост.

В тази статия ние отново можахме да се убедим какъв ограни­
чен национален мироглед лежи в основата на мнимия универсали­
зъм и космополитизма на немците.



Фрацу зите и русите имат земя,
Британците имат морето,
А ние владеем царство на сънища 
И тук сме, дорде не са ни разбили.
Ний хегемония имаме тук.
Тука, за щастие, ний сме единни;
Други народи на плоска земя 
В по-голямата си част се развиха132.

Немците с огромно чувство на самоудовлетворение противопо­
ставят на другите народи това въздушно царство на сънищата, това 
царство на „същността на човека“, обявявайки го за завършек и 
цел на световната история; на всички поприща те разглеждат свои­
те фантазии като окончателна присъда, която произнасят върху 
дейността на другите народи, и тъй като навсякъде са способни да 
бъдат само зрители, наблюдатели, те се смятат за призвани да съ­
дят целия свят, като твърдят, че целият исторически процес постига 
крайната си цел в Германия. Ние вече неведнъж отбелязахме, че 
това надуто и безмерно национално високомерие съ о тветства  на 
твърде жалка, търгашеска и дребнозанаятчийска практика. Ако на­
ционалната ограниченост е навсякъде противна, то в Германия тя 
става отвратителна, защото тук, съединена с илюзията, че герман­
ците стояли над националната ограниченост и над всички действи­
телни интереси, тя се противопоставя на онези националности, кои­
то открито признават своята национална ограниченост и това, че тя 
се базира на действителни интереси. Впрочем у всички народи упо­
ритото държане за националността се среща сега само между бур­
жоата и техните литератори.

В. „СТРОИТЕЛНИТЕ КАМЪНИ НА СОЦИАЛИЗМА“133 

„Rheinische Jahrbücher“, стр. 155 и сл.

Тази статия започва с белетристично-поетически пролог, който 
подготвя читателя за възприемане на тежкокалибрените истини на 
„истинския социализъм“. В началото на пролога „щастието“ се про­
възгласява за „крайна цел на всеки стремеж, на всяко движение, 
на всички тежки и неуморни усилия на миналите хилядолетия“. С 
две-три щрихи ни се дава, така да се каже, една история на стре­
межа към щастие:

„Когато рухна сградата на стария свят, човешкото сърце със своите же­
лания си намери пристанище в отвъдния свят: там то пренесе своето щастие“ 
(стр. 156).



Оттук и всички бедствия на земния живот. В най-ново време чо­
векът се прости с отвъдния свят и ето нашият „истински социа­
лист“ пита:

„Може ли човекът отново да при ветства земята като страната на своето 
щастие? Позна ли той в нея отново своята извечна родина? Защо той тогава 
продължава да откъсва живота от щастието, защо не унищожава последната 
преграда, която все още разделя земния живот на две враждебни половини?“ 
(пак там).

„Страна на моите най-блажени чувства!“ и т. н.

Авторът кани след това „Човека“ на разходка, с което „Чове­
кът“ с удоволствие се съгласява. „Човекът“ тръгва към „лоното на 
природата“ и там се отдава между другото на следните сърдечни 
излияния в духа на „истинския социализъм“:

„ . . . Пъстри цветя . . .  високи и горди дъбове. . .  техният растеж и разцъф­
тяване, техният живот -  това е тяхното удовлетворение, тяхното щастие . . .  без­
мерно множество мънички животни по поляните .. . горски птици . . .  игриво ста­
до жребчета . . .  аз виждам“ (говори „Човекът“), „че тези животни не позна
ват и не желаят друго щастие освен това, което се състои за тях в жизнените 
прояви и в наслажденията от живота. Когато пада нощ, моят поглед среща без­

бройно множество светове, които, като се въртят около оста си, се обикалят един 
друг по вечните закони в безкрайното пространство. В това въртене аз виждам 
единството на живота, движението и щастието“ (стр. 157).

„Човекът“ би могъл да види в природата още много други не­
ща, например ожесточена конкуренция сред растенията и животни­
те; той би могъл например да види как в растителното царство, в 
неговата „гора от високи и горди дъбове“, тези високи и горди ка­
питалисти отнемат средствата за живот от дребния храсталак, който 
би могъл да възкликне: terra, aqua, aere et igni interdicti sumus*11; той 
би могъл да види паразитните растения, тези идеолози на растител­
ния живот, по-нататък -  открита война между „горските птици“ и 
„безбройното множество мънички животни“, между тревата на не­
говите „поляни“ и „игривото стадо жребчета“. Той би могъл да ви­
ди в „безбройното множество светове“ истинска небесно-феодална 
монархия с нейните крепостни и бедняци, някои от които, като на­
пример луната, влачат твърде жалко съществуване, aere et aqua 
interdicti*12; той би видял ленната система, в която дори без
родните скитници, кометите, са подредени по съсловному и в коя­
то например астероидните отломки свидетелстват за ставащите 
от време на време неприятни приключения, докато метеоритите, 
тези паднали ангели, свенливо се промъкват през „безкрайното 
пространство“, докато не намерят някъде скром но пристанище.

*11 -  достъпът до земята, водата, въздуха и огъня ни е забранен. Ред.
*12 -  защото им е забранен достъпът до въздуха и водата. Ред.



А още по-нататък той би се натъкнал на реакционните неподвижни 
звезди.

„Всички тези същества намират в упражняването и проявата на всички 
жизнени способности, с които ги е надарила природата, едновременно своето 
щастие, удовлетворение и наслаждение от живота.“

Това значи: във взаимодействието на природните тела, в проя­
вата на техните сили „Човекът“ намира, че тези природни тела в 
това намират своето щастие и т. н.

„Човекът“ получава сега от нашия „истински социалист“ упрек 
за своята раздвоеност:

„Нима човекът също не е излязъл от първосъздадения свят, нима той не е 
творение на природата, както и всички други същества? Нима той не се състои 
от същите тези вещества, не е надарен със същите тези всеобщи сили и свой­
ства, които оживяват всички неща? Защо той все още търси своето щастие на 
земята в някакъв земен отвъден свят?“ (стр. 158).

„Същите тези всеобщи сили и свойства“, общи на човека с 
„всички неща“, са сцеплението, непроницаемостта, обемът, тежестта 
и т. н. -  с една дума, свойства, подробното изброяване на които 
може да се намери на първата страница на всеки учебник по физика. 
За съжаление не е ясно как може оттук да се извлече доводът срещу 
това, щото човек да не „търси своето щастие в някакъв земен отвъ­
ден свят“. Но -  убеждава човека нашият „истински социалист“ -

„Погледнете полските лилии“.
Да, погледнете полските лилии! Погледнете как козите ги изяж­

дат, как „Човекът“ ги пресажда в петлицата си, как ги мачкат през 
време на своите нецеломъдрени ласки говедарката и магаретарят!

„Погледнете полските лилии, те не се трудят, не предат и все пак вашият 
небесен отец ги храни.“

Идете при тях и следвайте техния пример!
След като научаваме по този начин за единството на „Човека“ 

с „всички неща“, ние научаваме по-нататък за отликата му от „всич­
ки неща“.

„Но човекът познава себе си, той има съзнание за самия себе си. Докато 
в другите същества инстинктите и природните сили се проявяват разпокъсано 
и несъзнателно -  в човека те се обединяват и стигат до съзнание.. . Неговата 
природа е огледало на цялата природа, познаваща себе си в него. И така - 
ако природата познава себе си в мене, аз познавам самия себе си в природата, в 
нейния живот познавам своя собствен живот. Така и ние даваме жизнена проя­
ва на това, което е вложено от природата в нас“ (стр. 158).

Целият този пролог представлява образец на наивна философ­
ска мистификация. „Истинският социалист“ изхожда от мисълта,



че трябва да изчезне раздвоеността между живота и щастието. За 
доказателство на този тезис той се обръща за помощ към приро­
дата и изтъква положението, че в нея не съществува тази раздвое
ност, а оттук заключава, че тъй като човекът е също природно тяло 
и има свойства, които са общи на всички тела, то значи и за него 
не трябва да съществува тази раздвоеност. С много по-голямо право 
Хобс можа да докаже, позовавайки се на природата, своята bellum 
omnium contra omnes*13, a Хегел, на чиято конструкция се опира на­
шият „истински социалист“, можа да види в природата раздвоеност­
та, безпътния период на абсолютната идея, и можа дори да на­
рече животното конкретен израз на божия страх. След като мисти
фицира по този начин природата, нашият „истински социалист“ 
мистифицира след това човешкото съзнание, като го превръща в 
„огледало“ на мистифицираната от него природа. От само себе си 
се разбира, че ако припишем на природата проявата на съзнанието -  
мисловния израз на благочестивите пожелания, засягащи човеш­
ките отношения, -  то съзнанието ще се окаже само огледало, в кое­
то природата съзерцава самата себе си. На основание на това, че 
човекът е просто пасивно огледало, в което природата стига до съз­
нание, сега се доказва положението, че „Човекът“ трябва и в своята 
сфера да унищожи раздвоеността, която уж не съществувала в при­
родата -  както преди същото положение се доказваше на основа­
ние на това, че човекът е просто природно тяло. Да се вгледаме оба­
че по-отблизо в това твърдение, в което цялата тази безсмислица се 
съдържа в концентриран вид.

Човекът има самосъзнание -  такъв е първият отбелязван факт. 
Инстинктите и силите на отделните същества на природата се пре­
връщат в инстинкти и сили на „Природата“, които, разбира се, по­
отделно „се проявяват“ в тези отделни същества. Тази мистифика­
ция беше необходима, за да се изфабрикува след това съединяването 
на тези инстинкти и сили на „Природата“ в човешкото самосъзна­
ние. От само себе си се разбира, че с това самосъзнанието на чо­
века се превръща в самосъзнание на природата, което се открива в 
него. По-нататък тази мистификация уж отново се премахва с това, 
че човекът взема реванш от природата; в отмъщение за това, че при­
родата намира в него своето самосъзнание, той търси сега в нея 
своето самосъзнание; при тази процедура той, разбира се, намира 
в нея само това, което сам е вложил в нея чрез описаната по-горе 
мистификация.

Така той благополучно се възвръща към своята изходна точка 
и това въртене на собствения си ток го наричат в наше време в Гер­
мания. . . развитие.*13 - война на всички против всички. Ред.



След този пролог се дава изложение на самата същност на уче­
нието на „истинския социализъм“.

Първи строителен камък

Стр. 160. „Сен Симон на смъртния си одър казал на своите ученици: „Це­
лият ми живот е съсредоточен в една мисъл -  да се осигури на всички хора 
най-свободно развитие на техните природни заложби.“ Сен Симон беше пред­
вестник на социализма.“

Този тезис се разработва по обрисувания по-горе метод на „ис­
тинските социалисти“ във връзка с мистификацията на природата, 
която е дадена в пролога.

„Природата като основа на всеки живот е изхождащо от самото себе си 
и възвръщащо се към самото себе си единство, което обхваща цялото несметно 
многообразие на своите прояви и вън от което няма нищо“ (стр. 158).

Ние се запознахме вече с опита да се превърнат различните 
природни тела и техните взаимоотношения в многообразни „явле­
ния“ на тайнствената същност на това мистическо „единство“. Но
вото в този тезис е само това, че най-напред природата се нарича 
„основа на всеки живот“, а веднага след това се казва, че „вън от 
нея няма нищо“ и че следователно тя  обхваща също и „живота“, а 
следователно не може да бъде само негова основа.

След тези гръмливи думи иде централният тезис на цялата 
статия:

„Всяко от тези явления, всеки ед и ни чен  живот съществува и се развива 
само благодарение на своята противополож ност, на своята борба  с  външния 
свят; той почива само върху взаимодействието със с ъ в к у п н и я  живот, с който 
той заедно с това по силата на своята природа е свързан в едно цяло, в  о р га ­
ническото единство на  вселената“ (стр. 158, 159).

Този централен тезис се пояснява по-нататък по следния начин:

„От една страна, единичният живот намира своята основа, своя източник 
и храна в съвкупния живот, а от друга -  съвкупният живот се стреми да по­
гълне в непрекъсната борба единичния живот и да го разтвори в себе си“ 
(стр. 159).

Тъй като този тезис беше изказан като такъв, който се отнася 
до всички единични животи, той може „поради това“ да бъде при­
ложен и към човека, което и става в действителност:

„Човекът поради  това може да се развива само в рамките на съвкупния 
живот и чрез него“ (№ I, пак там).



По-нататък на безсъзнателния единичен живот се противопо­
ставя съзнателният, на всеобщия живот на природата -  човешкото 
общество, и след това току-що цитираното положение се повтаря в 
следната форма:

„Само в общуването с другите хора и чрез това общуване аз мога съоб­
разно със своята природа да стигна до развитие на своя живот, до самосъз
нателно наслаждение от него, мога да постигна своето щастие“ (№ II, пак там).

За това развитие на отделния човек в обществото се говори 
сега, както преди -  за „единичния живот“ изобщо, следното:

„Противоположността между единичния живот и всеобщия живот става 
и в обществото условие за съзнателното човешко развитие. В непрекъсната 
борба, в непрекъснато противодействие срещу обществото, което ми противостои 
като ограничаваща сила, аз, развивайки се, постигам самоопределение, свобода, 
без която не може да има щастие. Моят живот е непрекъснат процес на осво­
бождаване, непрекъсната борба и победа над съзнателния и безсъзнателния вън­
шен свят, който аз се стремя да си подчиня и да го използувам за наслажде­
ние на моя живот. Инстинктът за самосъхранение и стремежът към собствено 
щастие, към свобода, към удовлетворение са следователно естествени, т. е. 
разумни прояви на живота“ (пак там).

По-нататък:
„Поради това аз искам от обществото то да ми даде възможност да от­

воювам от него моето удовлетворение, моето щастие, да открие поприще за моя­
та жажда за борба. -  Както отделното растение иска почва, топлина, слънце, 
въздух и дъжд, за да расте и да дава листа, цветове и плодове, така и човекът 
иска да намери в обществото условия за всестранно развитие и удовлетворяване 
на всичките си потребности, склонности и заложби. Обществото трябва да му 
предостави възможност да си завоюва щастието. Как той ще използува тази 
възможност, какво ще направи от себе си, от своя живот -  това зависи от 
него, от неговата индивидуалност. В какво се състои моето щастие -  този въп­
рос никой освен самия аз не е в състояние да реши“ (стр. 159, 160).

После следва като краен извод на цялото разсъждение при­
веденият още в началото на този „строителен камък“ тезис на Сен 
Симон. Френският афоризъм получава по такъв начин своето обос
нование в немската наука. В какво се състои това обоснование?

Както вече видяхме по-горе, на природата се приписват извест­
ни идеи, чието осъществяване „истинският социалист“ би желал да 
види в човешкото общество. Ако преди за огледало на природата 
беше обявен отделният човек, сега за такова огледало се обявява 
цялото общество. От приписаните на природата представи сега мо­
же да се направят по-нататъшни изводи, засягащи човешкото обще­
ство. Тъй като авторът не се впуска в разглеждане на историческото 
развитие на обществото, задоволявайки се с тази мършава анало­
гия, не е ясно защо обществото не е било през всички времена вярно 
отражение на природата. Ето защо фразите за обществото като за



противостояща на отделния индивид ограничаваща сила и т. н. са 
приложими към всички форми на обществото. Че при такава кон­
струкция на обществото се промъкват известни непоследователно­
сти, е естествено. Така, противоположно на хармонията, за която се 
повествува в пролога, тук се налага да се признае борбата в при­
родата. Нашият автор разглежда обществото, „съвкупния живот“, 
не като взаимодействие на съставляващите го „единични животи“, 
а като особено съществуване, което влиза и в особено взаимодейст­
вие с тези „единични животи“. Ако в основата на даденото разсъж­
дение има някаква връзка с действителните отношения, това е само 
илюзията за самостоятелността на държавата по отношение на част­
ния живот и вярата в тази привидна самостоятелност като в нещо 
абсолютно. Впрочем, тук, както и в цялата статия, става дума соб­
ствено не за природата и обществото, а за две категории: Единич­
ност и Всеобщност, на които се дават различни имена и за които се 
казва, че образуват противоположност, примиряването на която е 
желателно във висша степен.

От признаването на правата на „единичния живот“ по отноше­
ние на „съвкупния живот“ следва, че задоволяването на потребно­
стите, развитието на заложбите, любовта към себе си и т. н. пред­
ставляват „естествени, разумни прояви на живота“. От разглежда­
нето на обществото като огледално отражение на природата след­
ва, че във всички съществували досега обществени форми, включи­
телно и в съвременната, тези прояви на живота са стигнали до пъл­
но развитие и признание на своята правомерност.

Но изведнъж на стр. 159 ние научаваме, че „в нашето съвре­
менно общество“ тези разумни, естествени прояви на живота все пак 
„твърде често се задушават“ и „обикновено само поради това се 
израждат, превръщайки се в извращение, уродство, егоизъм, по­
рок и т. н.“

Следователно, тъй като обществото не съ ответства  все пак на 
своя първообраз, природата, „истинският социалист“ „иска“ от об­
ществото то да се изгради съобразно с природата и доказва своето 
право на това искане със злополучния пример за растението. Първо, 
растението съвсем не „иска“ от природата всички изброени по-горе 
условия за своето съществуване; ако няма тези условия, то и няма 
да стане растение, а ще си остане просто семе. По-нататък, свой­
ствата на неговите „листа, цветове и плодове“ силно зависят от 
„почвата“, „топлината“ и т. н., с една дума -  от климатичните и 
биологичните условия, в които то расте. По този начин приписаното 
на растението „искане“ се свежда до неговата най-пълна зависи­
мост от наличните условия за съществуване; обаче въз основа на 
същото това искане нашият „истински социалист“ се смята в



правото си да иска неговата индивидуална „особеност“ да легне в ос­
новата на общественото устройство. Искането за „истински социа­
листическо“ общество се базира на въображаемото искане на ко­
косовата палма „съвкупният живот“ да ѝ предостави „почва, топ­
лина, слънце, въздух и дъжд“ на Северния полюс.

Приведеното по-горе искане на отделния индивид към общест­
вото се извежда от мнимото взаимоотношение на две метафизиче­
ски лица, Единичността и Всеобщността, а не от действителното 
развитие на обществото. Затова е достатъчно да се обявят отдел­
ните индивиди за представители на Единичността, нейни въплъще­
ния, а обществото -  за въплъщение на Всеобщността -  и целият 
фокус е готов. Пътем и положението на Сен Симон за свободното 
развитие на заложбите се издига до своя правилен израз и истин­
ско обоснование. Този правилен израз се състои в безсмислицата, 
че индивидите, които образуват обществото, запазват своята „осо­
беност“, че те желаят да си останат това, което са, искайки съще­
временно от обществото изменение, което може да възникне само от 
тяхното собствено изменение.

Втори строителен камък

"Който не може песента да продължава,
Нека отново пак я запява.“134

„Безкрайното разнообразие“
на всички индивиди, взети в съвкупност, е тялото на вселената" (стр. 160).

Така ние сме отхвърлени отново към началото на прословутата 
статия и трябва още веднъж да изслушаме цялата тази дивотия за 
единичния живот и съвкупния живот. Отново пред нас се разкрива 
дълбокото тайнство на взаимодействието между тези два вида жи­
вот, restauré à neuf*14 посредством новия израз „полярно отноше­
ние" и посредством превръщането на единичния живот в прост сим­
вол, в „отражение“ на съвкупния живот. Разглежданата статия 
калейдоскопично се отраз я ва в самата себе си -  такъв е маниерът 
на развитие на мислите, свойствен на всички „истински социали­
сти“. Те постъпват със своите положения като тази търговка на 
череши, която ги продавала под покупната цена, като се ръководела 
от правилния икономически принцип: да се спечели от количество­
то. На „истинския социалист“ това е толкова по-необходимо, за­
щото неговите череши са изгнили, преди да узреят.*14 - подновено. Ред.



Ето няколко примера за това самоотражение:
"Строителен камък" № I, 
стр. 158, 159.

„Всеки единичен живот съществу­
ва и се развива само благодарение 
на своята противоположност. . .  по­
чива само върху взаимодействието 
със съвкупния живот,

с който той заедно с това по си­
лата на своята природа е обединен 
в едно цяло.

Органическо единство на вселена­
та.

От една страна, единичният живот 
намира своята основа, източник и 
храна в съвкупния живот,

от друга -  съвкупният живот се 
стреми да погълне в непрекъсната 
борба единичния живот.

Ето защо (стр. 159);
това, което за безсъзнателния еди­

ничен живот е безсъзнателният все­
общ световен живот -  същото за 
съзнателния. . .  живот е човешкото 
общество.

Аз мога да постигна развитие са­
мо в общуване с другите хора и 
чрез това общуване. . .  Противопо­
ложността между единичния и все­
общия живот възниква и в общест­
вото“ и т. н.

„Природата. . .  е . . .  единство, кое­
то обхваща цялото несметно много­
образие на своите прояви.“

„Строителен камък“ № II, 
стр. 160, 161.

„Всеки единичен живот съществу­
ва и се развива в съвкупния живот 
и чрез него, а съвкупният живот съ­
ществува и се развива само в еди­
ничния живот и чрез него“. (Взаи­
модействие.)

„Единичният живот се развива... 
като част от всеобщия живот.

Единство, което се формира в едно 
цяло, образува световния организъм.

Той“ (съвкупният живот) „става 
почва и храна за неговото развитие“ 
(на единичния живот) „ . . .  те и два­
та взаимно се обосновават. . .

Те двата се борят един с друг и 
враждебно противостоят един на 
друг.

Оттук следва (стр. 161),
че и съзнателният единичен живот 

е обусловен от съзнателния съвку­
пен живот и . . . “ (обратното).

„Отделният човек се развива само 
в обществото и чрез обществото, и 
обществото“ vice versa*15 и т. н. и 
т. н.

„Обществото е единство, което съ­
държа в себе си и формира в едно 
цяло всичкото многообразие на еди­
ничните човешки животи.“

Като не се задоволява с тази калейдоскопична картина, нашият 
автор повтаря своите наивни положения за Единичността и Все­
общността и по друг начин. От началото той излага тези крайно 
мършави абстракции в качеството на абсолютни принципи и оттук 
прави извода, че в действителността трябва отново да се прояви 
същото това отношение. Дори само това му дава повод във вид на 
дедукция да каже по два пъти всичките си положения: най-напред 
в абстрактна форма, а след това като извод оттук в мнимо-кон­
кретна форма. Освен това той мени конкретните названия, които 
дава на двете си категории. И ето Всеобщността се явява поред*15 - обратното. Ред.



във вид на природа, безсъзнателен съвкупен живот, съзнателен 
съвкупен, живот, всеобщ живот, световен организъм, всеобхватно 
единство, човешко общество, общност, органическо единство на все­
лената, всеобщо щастие, съвкупно благо и т. н., а съответно на 
това Единичността се явява под названията безсъзнателен и съзна­
телен единичен живот, щастие на индивида, собствено благо и т. н. 
При споменаване на всяко едно от тези названия, ние сме прину­
дени да изслушваме отново същите фрази за Единичността и Все­
общността, които неведнъж бяха вече произнасяни.

И така, вторият „строителен камък“ не съдържа нищо ново в 
сравнение с първия. Но тъй като у френските социалисти се срещат 
думите égalité, solidarité, unité des intérêts*16, нашият автор ce опитва 
да ги понемчи и по такъв начин да ги превърне в „строителни ка­
мъни“ на „истинския социализъм“.

„Като съзнателен член на обществото аз познавам всеки друг негов член 
като същество, което е различно от мене, което ми противостои, но същевре­
менно като опиращо се на общата първооснова на битието и изхождащо от него 
равно на мене същество. Аз познавам всеки съчовек като противоположен на 
мене по силата на особената си природа и равен на мене по силата на своята 
всеобща природа. Ето защо признаването на човешкото равенство, правото на 
всекиго на живот, се базира върху съзнанието на общата, еднаква за всички 
човешка природа; точно така любовта, дружбата, справедливостта и всички об­
ществени добродетели се базират върху чувството на естествената човешка съ
принадлежност и единство. Ако досега ги наричахме задължения и изисквахме 
от хората да ги изпълняват, то в общество, което почива не върху външната 
принуда, а върху съзнанието на вътрешната човешка природа, т. е. върху разу­
ма, те стават свободни, естествени прояви на живота. Ето защо в съответст
ващото на природата, т. е. в разумното общество, условията на живота трябва 
да бъдат еднакви за всички членове, т. е. трябва да бъдат всеобщи“ (стр. 
161,  162) .

Авторът има голям талант да издига асерторично най-напред 
някакво положение, а след това посредством думиците ето защо, 
все пак и т. н. да го оправдае като следствие, произтичащо от са­
мото себе си. Той владее точно така и изкуството да промъква ми­
моходом в тази своеобразна дедукция станалите традиционни со­
циалистически положения с помощта на обрати на речта като: „ако 
имаше място“, „ако съществува“, „то трябва“, „то става“ и т. н.

„В първия „строителен камък“ ние видяхме, от една страна, ин­
дивида, а от друга -  всеобщото, което му противостои в лицето на 
обществото. Тук тази противоположност се появява отново и този 
път индивидът се разпада в самия себе си в една особена и в една 
всеобща природа. От всеобщата природа се извеждат след това „чо­
вешкото равенство“ и общността. По този начин общите за всички

*16 - равенство, солидарност, единство на интересите. Ред.



хора отношения се оказват тук продукт на „същността на човека“, 
на природата, докато всъщност те, както и съзнанието за равенство, 
са исторически продукти. Но като не се задоволява с това, нашият 
автор обосновава равенството с обстоятелството, че то изцяло по­
чива „върху всеобщата първооснова на битието“. В пролога, на 
стр. 158, ние научихме, че човекът „се състои от същите тези веще­
ства и е надарен със същите тези всеобщи сили и свойства, които 
оживяват всички неща“. В първия „строителен камък“ ние научих­
ме, че природата е „основа на всеки живот“, следователно „всеоб­
ща първооснова на битието“. По този начин нашият автор решител­
но надхитрява французите, като доказва „в качеството на съзна­
телен член на обществото“ не само равенството на хората помежду 
им, но и равенството им с всяка бълха, с всяка метла, с всеки 
камък.

Ние охотно вярваме, че „всички обществени добродетели“ на 
нашия „истински социалист“ се основават „върху чувството на есте­
ствената човешка съпринадлежност и единство“, макар че върху 
тази „естествена съпринадлежност“ се основават и феодалните по­
винности, и робството, и всички форми на общественото неравенство 
през всички времена. Ще забележим мимоходом, че тази „естестве­
на човешка съпринадлежност“ е ежедневно преобразуваният от хо­
рата исторически продукт, който винаги е бил напълно естествен -  
колкото безчовечен и противоестествен да изглежда той пред съда 
не само на „Човека“, но и на всяко следващо революционно поко­
ление.

Случайно научаваме още, че сегашното общество се опира „вър­
ху външна принуда“. „Истинските социалисти“ разбират под „вън­
шна принуда“ не ограничаващите материални условия за живот на 
дадени индивиди, а само държавната принуда, щиковете, полиция­
та, топовете, които, без ни най-малко да са основа на обществото, 
представляват само следствие от неговото собствено разчленяване. 
Това беше показано още в „Светото семейство“, а също и в първия 
том на настоящото съчинение.

В противовес на сегашното, „почиващо върху външна прину­
да“ общество „истинският социалист“ провъзгласява идеала на ис­
тинското общество, което почива върху „съзнанието за вътреш­
ната човешка природа, т. е. върху разума“. То почива следователно 
върху съзнаването на съзнанието, върху мисленето на мисленето. 
„Истинският социалист“ дори по начина на изразяване престава 
да се различава от философите. Той забравя, че както „вътрешната 
природа“ на хората, така и тяхното „съзнаване“ на тази природа, 
„т. е.“ техният „разум“, са били винаги исторически продукт и че 
дори тогава, когато според неговото мнение тяхното общество е



почивало върху „външна принуда“, тяхната „вътрешна природа“ е 
съответствала на тази „външна принуда“.

На стр. 163 се появяват Единичността и Всеобщността със своя­
та обикновена свита във вид на отделно благо и съвкупно благо. 
Аналогични разсъждения за отношението на тези блага едно към 
друго може да се намерят във всеки учебник по политическа ико­
номия, там където става дума за конкуренцията, а също, само че 
в по-добра формулировка, у Хегел.

Например „Rheinische Jahrbücher“, стр. 163.
„Съдействайки на съвкупното благо, аз съдей ствам  на своето собстве­

но благо, а като съдей ствам  на своето собствено благо, аз съдей ствам  на 
съвкупното благо.“

„Философия на правото“ на Хегел, стр. 248 (1833):

„Като съдей ствам  на своята цел, аз съдей ствам  на всеобщото, а по­
следното на свой ред съ д ей ств а  на моята цел.“

Ср. също „Философия на правото“, стр. 323 и сл. за отноше­
нието на гражданина към държавата.

„Ето защо като краен резултат се получава съзнателното единство на от­
делния живот със съвкупния живот, хармонията“ („Rheinische Jahrbücher“, 
стр. 163).

Това се получава „като краен резултат“ именно защото

„това полярно отношение между отделения и всеобщия живот се състои в 
обстоятелството, че понякога те се борят и враждебно противостоят едно на 
друго, а понякога двете взаимно се обуславят и обосновават“.

„Като краен резултат“ оттук следва в най-добрия случай хар­
монията между дисхармонията и хармонията, а от цялото това без­
крайно повтаряне на общоизвестни фрази следва само вярата на 
автора в това, че неговото безцелно, измъчено занимание с катего­
риите Единичност и Всеобщност е истинската форма за разреша­
ване на обществените въпроси.

Авторът завършва със следния туш:
„Органическото общество им а за  основа  всеобщото равенство и се р а зви ва  

посредством противоположностите меж ду индивидите и всеобщото до свободно  
съ звучи е , до  единство на  отделното щастие с всеобщото щастие, до социал­
на" ( !) „обществена" ( !!) „хармония, о глед а лн о  отражение на  всеобщата х а р ­
м ония"  (стр. 164).

Само скромността е могла да наложи това положение да бъде 
наречено „строителен камък“. В действителност това е цяла пред
вечна скала на „истинския социализъм“.



Трети строителен камък

„Борбата на човека с природата е основана върху полярната противопо­
ложност, върху взаимодействието на моя особен живот с всеобщия живот на 
природата. Когато тази борба се проявява като съзнателна дейност, тя се на­
рича труд" (стр. 164).

Не би ли било по-правилно да се каже обратното -  че пред­
ставата за „полярната противоположност“ е основана върху на­
блюдението на борбата на хората с природата? Най-напред от фак­
та се извлича абстракцията, а след това заявяват, че този факт е 
основан върху тази абстракция. Много евтин начин, за да си при­
дадеш немско-дълбокомислен и спекулативен вид.

Например:
Факт: Котката изяжда мишката.
Рефлексия: Котката е природа, мишката е природа, изяжда­

нето на мишката от котката =  изяждане на природата от приро­
дата =  самоизяждане на природата.

Философско изобразяване на факта: Върху самоизяждането на 
Природата е основано обстоятелството, че мишката бива изядена от 
котката.

След като борбата на човек с природата беше мистифицирана 
по този начин, мистифицира се и съзнателната дейност на човека 
по отношение на природата, като тя се разглежда във вид на явле­
ние на тази гола абстракция от действителната борба. В заклю­
чение, като резултат от цялата тази мистификация, се пробутва 
обикновената дума труд -  дума, която от самото начало се е вър­
тяла на езика на нашия „истински социалист“, но която той се осме­
ли да произнесе едва след като надлежно я обоснова. Трудът се кон­
струира от голата абстрактна представа за Човека и природата и 
поради това се определя по начин, който еднакво подхожда и не 
подхожда за всички стъпала на развитие на труда.

„Труд, съгласно това, е всяка съзнателна дейност на човека, посредством 
която той се стреми да подчини природата в духовно и материално отношение, 
за да я принуди да служи за наслаждение на неговия живот, да я използува 
за своето духовно или телесно удовлетворяване“ (пак там).

Ще обърнем внимание само върху следното блестящо умоза
ключение:

„Когато тази борба се проявява като съзнателна дейност, тя се нарича 
труд; с ъ г л а с н о  то в а  труд е всяка съзнателна дейност на човека“ и т. н.

Ние дължим това дълбокомислено проникновение на „поляр­
ната противоположност“.



Да си спомним приведеното по-горе сенсимонистко положение 
за libre développement de toutes les facultés*17. Да си спомним също, 
че Фурие желаеше да постави на мястото на сегашното travail ré­
pugnant*18, travail attrayant*19. Ha „полярната противоположност“ 
ние дължим следната философска обосновка и разяснение на тези 
положения:

„Но тъй като“ (това „но“ трябва да означава, че тук липсва каквато и  да 
било връзка) „животът при всяко свое р а зкр и ва не , при всяко упражняване и 
проява на своите сили и способности т р я б в а  да постига наслаждение, удов­
летворение, то отту к  следва , че самият труд трябва, да бъде разкриване и усъ
върш енстване на човешките заложби и трябва да доставя наслаждение, удов­
летворение и щастие. Самият труд н е и з б е ж н о  т р я б в а  да стане поради  
това свободна  проява на живота, а с това и наслаждение“ (пак там).

Тук е изпълнено обещанието, дадено в предговора към „Rhei­
nische Jahrbücher“, а именно показано е „колко немската наука за 
обществото се различава на достигнатото от нея стъпало на раз­
витие от френската и английската“ и какво значи „научно да се 
излага учението на комунизма“.

Трудно е да се разкрият всички логически грешки, допуснати 
в тези няколко реда, без да се навее скука на читателя. Ще отбе­
лежим първо грешките спрямо формалната логика.

За да се докаже, че трудът като проява на живота трябва да 
доставя наслаждение, се предполага, че животът във всяка своя 
проява трябва да доставя наслаждение, а оттук се прави изводът, 
че той трябва да го доставя и в своята проява като труд. Като не 
се задоволява с това, че посредством парафраза е превърнал по
стулата в заключение, нашият автор извежда неправилно и самото 
заключение. От обстоятелството, че „животът при всяко свое раз­
криване трябва да постига наслаждение“, той заклю чва, че трудът, 
който представлява едно от тези разкривания на живота, „сам тряб­
ва да бъде разкриване и усъвърш енстване на човешките залож­
би“, т. е. пак живот. Следователно трудът трябва да бъде това, кое­
то е. Как изобщо трудът би могъл някога да не бъде „разкриване 
на човешките заложби“? -  Но това още не е всичко. Тъй като 
трудът трябва да бъде именно това, „поради това" той „неизбеж­
но трябва да стане“ такъв, или още по-добре: тъй като трудът 
„трябва да бъде разкриване и усъвърш енстване на човешките за­
ложби“, то поради това той неизбежно става нещо съвсем друго, а 
именно „свободна проява на живота“, за което съвсем не е ставало 
и дума досега. И ако по-горе нашият автор извеждаше направо от

*17 -  свободно развитие на всички заложби. Ред.
*18 -  отблъскващ труд. Р ед .

*19 -  привлекателен труд. Ред.



постулата на наслаждението от живота постулата на труда като 
наслаждение, тук този последният постулат се дава във вид на 
следствие от нов постулат на „свободната проява на живота в 
труда“.

Що се отнася до съдържанието на това положение, не е ясно 
защо трудът не винаги е бил това, което трябва да бъде, и защо 
той трябва да стане такъв сега, или пък защо трябва да стане нещо, 
което не е станал по необходимост досега. Но наистина досега още 
не е била разяснена същността на човека и полярната противопо­
ложност между природата и човека.

След това иде „научната обосновка“ на комунистическото по­
ложение за обществената собственост върху продукта на труда:

„Но" (това ново „но“ има същия смисъл, както и предидущото) „продук­
тът на труда трябва в едно и също време да спомага както на щастието на ин­
дивида, на трудещия се, така и на всеобщото щастие. Това се осъществява 
посредством взаимността, посредством взаимното допълване на всички общест­
вени дейности“ (пак там).

Тази фраза представлява -  благодарение на вмъкнатата ду­
мица „щастие“ -  само разводнено копие на това, което се казва 
във всяка икономическа книжка за конкуренцията и разделението 
на труда.

Най-после ние имаме философска обосновка на френската трак­
товка на организацията на труда:

„Трудът като свободна дейност, доставяща на слаждения и спомагаща съ­
щевременно на всеобщото благо, е основа на организацията на труда“ (стр. 165).

Тъй като трудът само трябва и е длъжен да стане „доставяща 
наслаждение и т. н. свободна дейност“ и следователно още не е 
такава, то по-скоро би трябвало да се очаква, че, напротив, органи­
зацията на труда е основа на „труда като дейност, доставяща на­
слаждение“. Но само понятието труд като такава дейност е напъл­
но достатъчно за нашия автор.

В заключение авторът изказва увереност, че е постигнал из­
вестни „резултати“ в своята статия.

Тези „строителни камъни“ и „резултати“ заедно с други гра­
нитни грамади, които се срещат в „Двадесет и една кола“, в „Bür­
gerbuch“ и в „Neue Anekdota“135, образуват скалата, на която „истин­
ският социализъм" -  или казано с други думи -  немската социал­
на философия -  възнамерява да въздигне своята църква.

При случай ще можем пак да чуем някой химн, някои откъси 
от cantique allégorique hébraïque et mystique*20, които ce пеят в тази 
църква.

*20 -  еврейският и мистичен алегоричен химн. Ред.



IV

КАРЛ ГРЮН
„СОЦИАЛНОТО ДВИЖЕНИЕ ВЪВ ФРАНЦИЯ И БЕЛГИЯ“ 

(ДАРМЩАДТ, 1845)136, 
или

ИСТОРИОГРАФИЯ НА „ИСТИНСКИЯ СОЦИАЛИЗЪМ“

„Ще кажем откровено: ако не беше задачата изведнъж да характеризи­
раме цялата клика. . .  ние бихме захвърлили перото. . .  И ето сега тя“ („Исто­
рията на обществото“ от Мундт) „излиза със същите претенции пред широкия 
кръг четяща публика, която жадно се залавя за всичко, на което е залепен 
етикетът: социален, защото здравият усет ѝ подсказва какви тайни на бъде­
щето са скрити в тази думица. Двойна отговорност лежи в такъв случай върху 
писателя и той трябва да бъде наказан двойно, ако се е заловил за работа без 
призвание към нея!

„Ние собствено не възнамеряваме да спорим с г-н Мундт по повод на 
това, че той знае за практическите постижения на социалната литература във 
Франция и Англия само онова, което му е съобщил г-н Л. Щайн, чиято книга 
заслужаваше още известно признание при появяването си. . .  Но в наши дни. . .  
да се разглаголстваш  за Сен Симон, да наричаш Базар и Анфантен два кло­
на на сенсимонизма, да поставяш зад тях Фурие, да брътвиш глупости за 
Прудон и т. н ... И все пак ние охотно бихме затворили очи за това, ако поне 
генезисът на социалните идеи беше изложен оригинално и по нов начин.“

С такава високопарна, радамантовска137 сентенция започва 
господин Грюн („Neue Anekdota“, стр. 122, 123) рецензията за 
„История на обществото" от Мундт.

Как ще бъде поразен читателят от артистичния талант на гос­
подин Грюн, като узнае, че под тази маска той е скрил само само­
критиката на своята собствена, тогава още неродена книга.

Господин Грюн представя забавно зрелище на сливане „истин­
ския социализъм“ с младогерманското литераторство. Спомената­
та по-горе книга е изложена във вид на писма към дама, от което  
читателят може вече да разбере, че тук дълбокомислените богове 
на „истинския социализъм“ се явяват увенчани с розите и мирти­
те на „младата литература“. Да наберем букетче от тези рози:

„„Карманьолата“ сама се пееше в моята глава. . .  но във всеки случай 
ужасното е само това, че ако „Карманьолата" не може напълно да се засели 
в главата на немския писател, нека поне позакуси в нея" (стр. 3).



„Ако старикът Хегел беше пред мене, аз бих го хванал за ушите: Как, 
природата е инобитие на духа? Как, Той е нощен пазач?“ (стр. 11).

„Брюксел представлява в известен смисъл френския Конвент: той си има 
партия на Планината и партия на Долината“ (стр. 24).

„Люнебургска степ на политиката“ (стр. 80).
„Пъстра, поетична, непоследователна, фантастична хризалида“ (стр. 82).
„Либерализмът на Реставрацията, този безпочвен кактус, който се е 

обвил като паразитно растение около скамейките на палатата на депутатите“ 
(стр. 87, 88).

Че кактусът не е нито „безпочвен“, нито „паразитен“ -  това 
толкова малко разваля красивия образ, както фактът, че не съще­
ствуват нито „пъстри“, нито „поетични“, нито „непоследователни“ 
„хризалиди“ или пашкули, не разваля предидущия образ.

„Аз сам изглеждам на себе си в този океан“ (от вестници и вестникарски 
сътрудници в кабинета на Монпаисие) „втори Ной, който изпраща гълъбите си, 
за да узнае дали не може някъде да построи колиба и да засади лозе, дали 
не може да сключи разумен договор с разгневените богове“ (стр. 259).

Господин Грюн говори тук вероятно за своята дейност като 
вестникарски кореспондент.

„Камил Демулен беше човек. Учредителното събрание се състояло от 
филистери. Робеспиер беше добродет елен магнитизатор. С една дума, новата 
история е борба не на живот, а на смърт срещу бакалите и магнитизаторите!!!“ 
(стр. 311).

„Щастието е плюс, но плюс в степен хикс“ (стр. 203).

И така, щастието =  + x: такава формула се среща само в есте­
тическата математика на господин Грюн.

„Що е организация на труда? И народите отговориха на свинкса с хи­
ляда вестникарски гласове... Франция пее строфата, а Германия -  старата, 
мистична Германия -  антистрофата“ (стр. 259).

„Северна Америка ми е дори по-противна от Стария свят, защото егоиз­
мът на този свят на бакалите пламти от червения цвят на безсрамното здра­
ве. . .  защото всичко там е така повърхностно, така безпочвено, аз съм готов 
дори да кажа -  така п р о в и н ц и а л н о . . .  Вие наричате Америка Нов свят; това 
е най-старият от всички стари светове. Нашите износени дрехи там се смятат за 
парадно облекло“ (стр. 101, 324).

Досега беше известно, че там носят неносени немски чорапи, 
макар те и да са твърде лоши за „парадно“ облекло.

Логически твърдият гарантизъм на тези учреждения“ (стр. 461).
Когото не радват такива цветя.
Не е достоен да бъде „човек“!138

Каква грациозна игривост! Каква закачлива наивност! Какво 
героично плаване в морето на естетиката! Каква хайневска небреж­
ност и гениалност!



Ние измамихме читателя. Белетристиката на господин Грюн 
съвсем не е украшение на науката на „истинския социализъм“, а 
науката само запълня празнината на този белетристичен брътвеж. 
Тя образува, така да се каже, неговия „социален фон“.

В един очерк на господин Грюн: „Фойербах и социалистите“ 
(„Deutsches Bürgerbuch“, стр. 74), се среща следното твърдение:

„Когато с п о м е н а в а т  Фойербах, с това споменават цялата работа на 
философията от Бекон Веруламски до наше време; с това посочват също как­
во иска и какво означава в последна сметка философията, посочват човека  
като последен резултат от световната история. И  това е по-надеж ден  -  за ­
щото е и по-сериозен  -  подход към работата, от глаголстването за работна­
та заплата, за конкуренцията, неудовлетворителността на конституциите и на 
държавните порядки. .. Ние открихме Човека, човека, който се избави от ре­
лигията, от мъртвите мисли, от всичко, което му е чуждо, и от всички произти
чащи оттук практически последици. Ние открихме чистия, истинския чо век“.

Само тази фраза е достатъчна, за да изясни степента на „се­
риозността“ и „надеждността“, която може да се търси у господин 
Грюн. Тон не се впуска в дребни въпроси. Въоръжен с непоколе­
бима вяра в резултатите на немската философия, както те са  да­
дени у Фойербах, а именно, че „Човекът", „чистият, истински чо­
век“ бил крайната цел на световната история, че религията е от­
чуждена човешка същност, че човешката същност е човешката 
същност и мярата на всички неща; въоръжен с другите истини на 
немския социализъм (виж по-горе), които гласят, че парите, наем­
ният труд и т. н. са отчуждения на човешката същност, че немският 
социализъм е осъществяване на немската философия и на теорети­
ческата истина на задграничния социализъм и комунизъм и т. н. -  
въоръжен с всичко това, господин Грюн заминава за Брюксел и 
Париж, преизпълнен от самодоволството на „истинския социали­
зъм“.

Мощните тръбни звуци, с които господин Грюн слави социа­
лизма и немската наука, надминават всичко, което е направено в 
това отношение от останалите негови единоверци. Що се отнася до 
„истинския социализъм“, тези възхвали изхождат очевидно от са­
мите дълбини на сърцето. Скромността на господин Грюн не му 
позволява да изкаже нито едно положение, което не би било вече 
изказано от някой друг „истински социалист“ преди него в „Два­
десет и една кола“, „Bürgerbuch“ и „Neue Anekdota“. А и цялата 
му книга преследва единствената цел -  да запълни схемата на 
конструкцията на френското социално движение, която Хес даде в 
„Двадесет и една кола“, стр. 74- 88, и така да задоволи потреб­
ността, посочена пак там, на стр. 88. Що се отнася до прославата 
на немската философия, последната трябва да му бъде благодарна



за това толкова повече, колкото по-малко той я познава. Нацио­
налната гордост на „истинските социалисти“, гордостта му с Гер­
мания като страна на „Човека“, на „същността на човека“ -  в 
сравнение с другите обикновени националности, -  достига у него 
кулминационната точка. Ще приведем веднага няколко примера:

„Но аз бих искал да знам не трябва ли всички те, французи и англичани, 
белгийци и североамериканци, първо да се поучат от н ас“ (стр. 28).

По-нататък тази мисъл се развива така:
„Североамериканците ми изглеждат от край до край прозаични и въпреки 

цялата свобода, която предоставят техните закони, те ще трябва да се учат 
на социализъм от нас“ (стр. 101).

Особено след като от 1829 г. те имат собствена социалистиче­
ско-демократическа школа, срещу която техният икономист Купер 
се бореше още през 1830 г .

„Белгийските демократи! Нима мислиш, че те са отишли поне наполовина 
така далеч, както ние, немците? Аз имах схватка с един от тях, който смята 
осъществяването на свободното човечество за химера!“ (стр. 22).

Тук националността на „Човека“, на „същността на човека“, 
на „човечеството“ надменно се пъчи пред белгийската национал­
ност.

„Французи, оставете Хегел на спокойствие дотогава, докато не го раз­
берете.“ (Ние мислим, че иначе много слабата сама по себе си критика на фи­
лософията на правото, която даде Лерминие, разкрива по-голямо разбиране 
на Хегел от всичко, което е писал някога господин Грюн било под собстве­
ното си име, било като „Ernst von der Haide“*21.) „Не пийте в продължение на 
една година нито кафе, нито вино; не разгорещявайте Своя дух с никаква въз­
буждаща страст; предоставете на Гизо да управлява и върнете Алжир под 
владичеството на Мароко“ (как би могъл Алжир да се върне някога под вла­
дичеството на Мароко дори ако французите биха се отказали от него!); „за­
седнете в някоя мансарда и щудирайте „Логиката", а заедно с нея и „Фено­
менологията". Когато след като изтече едногодишен срок, отслабнали, със за­
червени очи, Вие слезте на улицата и се блъснете в първото срещнато конте 
или обществен глашатай, не се смущавайте. Защото през това време Вие сте 
станали велики, могъщи хора, Вашият дух се е уподобил на дъб, хранен от чу
дотворни“ (!) „сокове; всичко, към което и да погледнете, открива пред Вас 
своите най-дълбоко скрити недостатъци; макар че Вие сте сътворени духове, 
Вие все пак прониквате във вътрешността на природата; Вашият поглед изпе­
пелява, Вашата дума премества планини, Вашата диалектика е по-остра от 
най-острата гилотина. Вие се явявате в общинския съвет и -  буржоазията из­
чезва. Вие влизате в бурбонския дворец -  и той се разпада, цялата негова 
палата на депутатите се разтваря в nihilum album*22, Гизо изчезва, Луи Филип 
бледнее и се превръща в историческа схема; от развалините на всички тези

* 21 - Ернст, жител на степта. Ред.
* 22 -  чисто нищо. Ред.



загинали моменти се възнася горделиво и победоносно абсолютната идея на 
свободното общество. Не се шегуваме, Вие можете да победите Хегел само ако 
самите станете преди това Хегел. Както вече казах по-горе, възлюблената на 
Моор може да умре само от неговата ръка“ (стр. 115, 116).

Всекиго веднага ще удари в носа белетристична миризмица, 
която излиза от тези положения на „истинския социализъм“. Както 
и всички „истински социалисти“, господин Грюн не забравя да ни 
поднесе отново стария брътвеж за повърхността на французите:

„Съдбата ме обрече всеки път, когато наблюдавам отблизо френския дух, 
да виждам неговата недостатъчност и повърхностност“ (стр. 371).

Господин Грюн не крие от нас, че книгата му има за цел да 
възвеличи немския социализъм като критика на френския социали­
зъм:

„Плебсът на съвременната германска литература упрекваше нашите со­
циалистически стремежи в това, че те са подражание на френското безраз
съдство. Никой досега не е сметнал за нужно да отговори на това поне с един 
звук. След като прочете настоящата книга , този плебс ще трябва да се засра­
ми, стига само у него още да е останало някакво чувство на срам. Нему ве­
роятно и на ум не му е идвало, че немският соц и а ли зъ м  е  критика на  ф ренския, 
че той не само не смята французите за изобретатели на новия „Обществен до­
говор“, но изисква, напротив, те да  намерят д о п ъ лнен и е  в  немската наука . В 
настоящия момент тук в Париж се предприема издаване на превода на Фойер
баховата „Същност на християнството“. Нека на французите им бъде от полза 
немската школа! До каквото и да доведе икономическото положение на стра­
ната и политическите обстоятелства, във всеки случай пътят, който води към 
човеш ки  живот в бъдещето, може да бъде открит само от хуманистичния ми­
роглед. Неполитичният, отхвърленият немски народ, този народ, който дори не 
може да се нарече народ, сложи крайъгълния камък на зданието на бъдеще­
то“ (стр. 353).

Разбира се, „истинският социалист“, който толкова интимно е  
запознат със „същността на човека“, няма нужда да знае до какво 
ще доведат дадена страна „нейното икономическо положение и 
политическите обстоятелства“.

Като апостол на „истинския социализъм“ господин Грюн не 
се задоволява с това, че подобно на своите съапостоли противопо­
ставя на невежеството на другите народи всезнанието на немците. 
Той използва своята стара литературна практика, той най-безце
ремонно, както това е характерно за бродещия по света турист, се 
натрапва на представителите на разните социалистически, демо­
кратически и комунистически партии и, след като предварително 
ги е помирисал от всички страни, излиза пред тях в ролята на апо­
стол на „истинския социализъм“. Неговата единствена задача е да 
ги поучава, да им съобщава най-дълбоките откровения относно 
свободното човечество. Превъзходството на „истинския



социализъм“ над политическите партии във Франция се превръща тук в 
лично превъзходство на господин Грюн над представителите на 
тези партии. А н акр ая  това дори дава възможност не само да се 
превърнат водачите на френските партии в пиедестал за господин 
Грюн, но и да се изнесат на показ маса всевъзможни сплетни, кои­
то трябва да възнаградят немския провинциалист за усилията, 
които той е изгубил, за да усвои толкова съдържателните положе­
ния на „истинския социализъм“.

„Цялото лице на Катс изрази плебейска радост, когато му засвидетел
с т в а х  пълното си удовлетворение от неговата реч“ (стр. 50).

Господин Грюн веднага започнал да просвещава Катс относно 
френския тероризъм и „бил щастлив, когато получил одобрението 
на своя нов приятел“ (стр. 51).

Още много по-значително се оказа неговото влияние върху 
Прудон:

„Аз имах огромното удоволствие да бъда в известен смисъл приват-доцент 
иа човека, чиято острота на ума може би не е била надмината от времето на 
Лесинг и Кант“ (стр. 404).

Луи Блан не е нищо друго освен „негов изпоцапан малчуган“ 
(стр. 314).

„Той започна да разпитва с голям интерес, но в същото време с голяма 
неосведоменост за положението на работите у нас. Ние, немците, познава
ме“ (?) „френските работи почти също така добре, както самите французи; ние 
поне ги изучаваме“ (?) (стр. 315).

А за „татко Кабе" ние научаваме, че той е „ограничен“ (стр. 
382). Господин Грюн му задава въпроси и Кабе

е принуден „да признае, че той не се задълбочава много в тях. Аз" (Грюн) 
„забелязах отдавна това и тогава, разбира се, всичко свърши, още повече, че аз 
си спомних, че мисията на Кабе е вече отдавна завършена“ (стр. 383).

Ние ще видим по-късно как господин Грюн успя да възложи 
нова „мисия“ на Кабе.

Щe посочим най-напред схемата, която заедно с две-три оста­
рели мисли образува скелета на книгата на Грюн. И едното, и дру­
гото е преписано от Хес, когото господин Грюн изобщо перефра
зира по най-великолепен начин. Това, което още у Хес имаше твър­
де неопределен и мистичен характер, но в началото -  в „Двадесет 
и една кола“ -  заслужаваше известно признание и стана скучно 
и реакционно само благодарение на вечното повторение в „Bürger­
buch“, в „Neue Anekdota“ и в „Rheinische Jahrbücher“ в такова вре­
ме, когато то вече беше остаряло. -  това у господин Грюн се пре­
връща в пълна безсмислица.



Хес синтезира развитието на френския социализъм с разви­
тието на немската философия -  Сей Симон с Шелинг, Фурие с Хе­
гел, Прудон с Фойербах. Сравни например „Двадесет и една кола“, 
стр. 78, 79, 326, 327; „Neue Anekdota“, стр. 194, 195, 196, 202 и сл. 
(Паралел между Фойербах и Прудон. Например Хес: „Фойербах, 
това е немският Прудон“ и т. н. „Neue Anekdota“, стр. 202; Грюн: 
„Прудон, това е френският Фойербах“, стр. 404.) Този именно схе
матизъм, в такъв вид, както го дава Хес, образува цялата вътреш­
на връзка на книгата на Грюн. Разликата се състои само в това, 
че господин Грюн не забравя да придаде на положенията на Хес 
белетристична окраска. Той много добросъвестно преписва дори яв­
ните грешки на Хес, като например неговото твърдение („Neue 
Anekdota“, стр. 192), че теоретическите построения образуват „со­
циалния фон“ и „теоретическата основа“ на практическите движе­
ния. (Така например Грюн пише на стр. 264: „Социалният фон на 
политическата проблема на XVIII век беше едновременно продукт 
и на двете философски направления“ -  сенсуалистите и деистите.) 
Тук се отнася мисълта, че е достатъчно Фойербах да бъде свързан 
с практиката, да бъде приложен към социалния живот, за да се 
даде пълна критика на съществуващото общество. Ако пък се при­
бави към това по-нататъшната критика, на която Хес подлага 
френския комунизъм и социализъм, например положенията на Хес, 
че „Фурие, Прудон и т. н. не са излезли зад пределите на катего­
рията наемен труд“ („Bürgerbuch“, стр. 40 и др.), че „Фурие би 
искал да ощастливи света с нови асоциации на егоизма“ („Neue 
Anekdota“, стр. 196), че „дори радикалните френски комунисти 
още не са преодолели противоположността между труда и наслаж­
дението, още не са се издигнали до единството на производството и 
потреблението и т. н.“ („Bürgerbuch“, стр. 43), че „анархията е отри­
цание на понятието политическо господство“ („Двадесет и една кола“, 
стр. 77) и т. н. и т. н., ако прибавим всичко това, ще получим пъл­
на критика на французите, както тя е дадена чрез господин Грюн, 
така както господин Грюн я имаше в джоба си, още преди да тръг­
не за Париж. Освен това, на господин Грюн му помагат да си раз­
чисти сметките с френските социалисти и комунисти редица останали 
традиционни в Германия фрази за религията, политиката, национал
ността, човешкото и нечовешкото и т. н. и т. н. -  фрази, премина­
ли от философите към „истинските социалисти“. Остава му само 
да търси навсякъде „Човека“ и думата „човешки“ и да негодува, 
когато не намира това. Например: „Ти се занимаваш с политика -  
Ти си ограничен“ (стр. 283). И господин Грюн може също така да 
възклицава по-нататък: Ти си национален, религиозен, занимаващ 
се с политическа икономия, Ти имаш бог, значи Ти Не си човечен.



Ти си ограничен -  което той и прави в цялата книга. С това, разби­
ра се, се дава твърде основна критика на политиката, национал­
ността, религията и т. н. и достатъчно се изяснява цялото своеобра­
зие на критикуваните писатели и тяхната връзка с общественото 
развитие.

Още оттук се вижда, че кашата на Грюн стои много по-ниско 
от книгата на Щайн, който поне се опитваше да изложи връзката 
на социалистическата литература с действителното развитие на 
френското общество. При това едва ли е нужно да се споменава, 
че господин Грюн както в разглежданата книга, така и в „Neue 
Anekdota“ гледа отвисоко, с огромно пренебрежение на своите 
предшественици.

Но съумял ли е господин Грюн поне правилно да препише 
това, което е изчел от Хес и други автори? Запазил ли е той в рам­
ките на своята схема онова, което е приел на вяра, без всякаква 
критика, поне необходимия материал, дал ли е правилно и пълно 
изложение на отделните социалистически писатели по първоизточ­
ниците? Нали това са наистина най-минималните изисквания, които 
може да се предявят на човек, от когото трябва да се учат северо
американците и французите, англичаните и белгийците, които е бил 
приват-доцент на Прудон и който не престава да се хвали пред по­
върхностните французи с немската сериозност.

СЕНСИМОНИЗМЪТ

Господин Грюн не се е докосвал до нито една книга от цялата 
сенсимонистка литература. Главните му източници са: първо, тол­
кова презираният от него Лоренц Щайн, след това главният източ­
ник на Щайн Л. Ребо139 (за което той на стр. 260 и нарича Ребо, 
за да го сплаши, филистер; на същата страница той се старае да 
обрисува работата така, като че ли Ребо съвсем случайно му е по­
паднал на ръка, когато той още отдавна бил ликвидирал сенси
монистите) и отделни места от Л уи Блан. Ние сега ще приведем 
преки доказателства за това.

Да видим най-напред какво казва господин Грюн за живота 
на самия Сен Симон.

Главен източник за животоописанието на Сен Симон са откъси 
от неговата автобиография в „Съчиненията на Сен Симон“, изда­
дени от Оленд Родриг, и в „Organisateur“ от 19 май 1830 година140. 
И така, пред нас са всички документи: 1) първоизточниците, 2) Ре­
бо, който е направил извлечения от тях, 3) Щайн, който е използ
вал Ребо, 4) белетристичното издание на господин Грюн.



Господин Грюн: „Сен Симон у ч а с т в а  в освободителната борба на амери­
канците, без да изпитва особен интерес към самата война: идва му на ум, че 
двата гигантски океана биха могли да бъдат съединени“ (стр. 85).

Щайн -  стр. 143. „Най-напред той постъпил на военна служба. . .  и тръг­
нал от Буйе за Америка. . .  В тази война, чието значение той впрочем отлично 
разбрал. . .  войната като такава, казваше той, не ме интересуваше, a само целта 
на тази война и т. н. „След напразен опит да заинтересува вицекраля на
Мексико с плана за прокарването на голям канал за съединяване на двата 
океана.“

Ребо, стр. 77: „Като войник в борбата за американската независимост той 
служеше под началството на Вашингтон. . .  войната сама по себе си не ме ин­
тересуваше, казва той, и само целта ѝ ме интересуваше много живо и заради 
този "интерес аз безропотно понасях нейните тежести.“

Господин Грюн преписва само, че Сен Симон не изпитвал „осо­
бен интерес към самата война“, но не отбелязва най-главното -  
неговия интерес към целта на тази война.

Господин Грюн не отбелязва по-нататък, че Сен Симон желаел 
да защити своя план пред вицекраля и затова свежда този план 
просто до „мисъл, която му минала през ума“. Той не отбелязва и 
това, че Сен Симон е направил това „вече в мирно време“ -  тъй 
като Щайн посочва само годината.

Незабавно след това господин Грюн продължава:
„По-късно“ (кога?) „той нахвърля план за френско-холандска експедиция 

в английска Индия“ (пак там).
Щайн: „През 1785 г. той отишъл в Холандия, за да нахвърля план за обе­

динена френско-холандска експедиция срещу английските колонии в Индия“ 
(стр. 143).

Щайн съобщава тук неверни сведения, а Грюн добросъвестно 
ги преписва. Самият Сен Симон обаче разказва следното: Херцог 
Ла Вогюйон склонил Генералните щати да предприемат в съюз с 
Франция обединена експедиция срещу английските колонии в Ин­
дия. За самия себе си Сен Симон разказва само, че „в продълже­
ние на една година той се стремял (poursuivi) да осъществи този 
план“.

Господин Грюн: „В Испания той желае да прокопае канал от Мадрид до 
морето“ (пак там).

Сен Симон желае да прокопае канал -  що за безсмислица! 
Преди му дошло на ум, сега той желае. Тук Грюн изопачава фак­
тите не затова, защото преписва добросъвестно Щайн, както в по­
сочения по-горе случай, а защото прави това твърде повърхностно.

Щайн, стр. 144: „След като през 1786 г. се върнал във Франция, той още 
следната година тръгнал за Испания, за да предложи на правителството план 
за завършване прокарването на канала от Мадрид до морето.“



При бегло четене господин Грюн можеше да извлече своята 
приведена по-горе фраза от съответстващ ия пасаж в книгата на 
Щайн, който във всеки случай може да създаде представата, че пла­
нът за прокопаването и идеята на целия проект са принадлежали на 
Сен Симон. Всъщност обаче последният набелязал само план за 
борба с финансовите затруднения, възникнали при започнатото още 
отдавна прокопаване на канала.

Ребо: „След шест години той представил на испанското правителство план 
за изграждане на канал, който трябвало да служи за  корабоплавателна линия 
между Мадрид и морето“ (стр. 78).

Същата грешка, както и у Щайн.
Сен Симон, стр. XVII: „Испанското правителство предприе построяването 

на канала, който да съедини Мадрид с морето; това начинание не се движеше 
напред, тъй като правителството нямаше достатъчно работници и пари; аз се 
споразумях с граф де Кабарюс, сегашен министър на финансите, и ние предста­
вихме на правителството следния проект“ и т. н.

Господин Грюн: „Във Франция той спекулира на националното имущество.“

Щайн описва първо положението на Сен Симон през време на 
революцията, след това преминава към неговата спекулация с на­
ционалното имущество (стр. 144 и сл.). Но откъде господин Грюн 
е взел своя безсмислен израз „да спекулира на националното иму­
щество“, вместо да говори за спекулация с националното имущест­
во? Ние можем да обясним на читателя и това, като му дадем да 
прочете оригинала:

Ребо, стр. 78: „След като се върнал в Париж, той започнал да се занима­
ва със спекулация, като спекулираше sur les domaines nationaux.“*23

Господин Грюн изтъква своето приведено по-горе твърдение 
без всякаква мотивировка. Ние не научаваме защо Сен Симон е 
спекулирал с националното имущество и защо този тривиален сам по 
себе си факт има значение в неговия живот. Нали господин Грюн 
намира за излишно да препише от Щайн и Ребо, че Сен Симон искал 
във вид на опит да основе научна школа и голямо промишлено пред­
приятие и желаел да получи необходимия капитал посредством тези 
спекулации. Самият Сен Симон мотивира именно така своите спе­
кулации („Съчинения“, стр. XIX).

Господин Грюн: „Той се оженва, за да бъде в състояние да оказва госто­
приемство на науката, за да изследва живота на хората, за да ги изсмуква пси­
хологически“ (пак там).

*23 -  национално имущество; думата „sur“ сама по себе си има значението 
на предлога „на“. Ред.



Господин Грюн изведнъж прескача тук един от най-важните пе­
риоди от живота на Сен Симон -  периода на неговите природона­
учни занятия и пътешествия. А после, какво значи това -  да се же­
ни, за да оказва гостоприемство на науката, да се жениш, за да из­
смукваш психологически хората (за които не се жениш), и т. н.? Ця­
лата работа е в следното: Сен Симон се оженил, за да поддържа са­
лон и да бъде в състояние да изучава там наред с другите хора и 
учените.

Щайн излага това на стр. 149 по следния начин: „Той се оженва през 
1801 г .  . . .  Аз се възползувах от брака, за да изучавам учените.“ (Ср. Сен Си­
мон, стр. 23).

Сега, след сравняването с оригинала, написаната от господин 
Грюн безсмислица получава своето обяснение.

„Психологическото изсмукване на хората" се свежда у Щайн и 
у самия Сен Симон до това -  да се наблюдават учените в общест­
вения живот. Сен Симон искал, в пълно съответствие със своето ос­
новно социалистическо схващане, да изучи влиянието на науката 
върху личността на учените и върху поведението им в обикновения 
живот. У господин Грюн това се превръща в безсмислена, неразби­
раема приумица, която мирише на роман.

Господин Грюн: „Той изпада в бедност“ (как, защо?), „става писар в някак­
ва заложна къща, получавайки хиляда франка на година -  той, графът, пото­
мъкът на Карл Велики; след това" (кога и защо?) „той живее от милостите на 
един бивш слуга; впоследствие“ (кога и защо?) „той прави опит да се застреля, 
но го спасяват и започва нов живот, изпълнен с изучаване на науките и с про­
паганда. Едва сега той пише двете си главни произведения."

„Той изпада“, „след това“, „впоследствие“, „сега“ -  с тези думи 
господин Грюн мисли да замени хронологията и връзката на отдел­
ните моменти в живота на Сен Симон.

Щайн, стр. 156, 157: „Към това се прибавил нов и по-страшен враг -  все 
повече угнетяващата материална нужда. . .  След шест месеца мъчително очак­
ване му предлагат място -  “ (дори това тире господин Грюн е взел от Щайн, 
но той е толкова хитър, че го е поставил след думата „заложна къща“) „като 
писар в заложната къща“ (не „в някаква заложна къща“, както много хитро 
преработва господин Грюн, защото както е известно, в Париж съществува само 
една държавна заложна къща) „с хиляда франка заплата на година. Порази­
телна превратност на съдбата, характерна за тази епоха! Внукът на знаменития 
царедворец на Людвик XIV, наследник на херцогска корона и на огромно със­
тояние, пер на Франция по рождение и гранд на Испания -  става писар в 
някаква си заложна къща!“

Сега става ясна грешката на Грюн със заложната къща; у 
Щайн обаче съответстващ ият израз е напълно уместен. За да



направи някак различен своя израз от Щайновия, господин Грюн на­
рича Сен Симон само „граф“ и „потомък на Карл Велики“. После­
дното указание той заема от Щайн, стр. 142, и от Ребо, стр. 77, които 
обаче са достатъчно предпазливи и казват само, че самият Сен Си­
мон е водел родословното си дърво от Карл Велики. Вместо при­
вежданите от Щайн положителни факти, които действително заста­
вят да се поразяваме от бедността на Сен Симон през време на Ре­
ставрацията, господин Грюн изразява само своето учудване по пов

од на това, че един граф и предполагаем потомък на Карл Велики 
изобщо може да падне така ниско.

Щайн: „Той преживял още две години“ (след опита за самоубийство) „и 
направил през това време може би повече, отколкото за същото количество де
сетилетия от предишния си живот. Сега бил завършен „Катехизисът на промиш­
лениците““ (господин Грюн превръща това завършване на отдавна подготвения 
труд в: „едва сега той пише" и т. н.), „а „Новото християнство“ и т. н.“ (стр. 
164, 165).

На стр. 169 Щайн нарича тези две съчинения „двете главни 
произведения на неговия живот".

Следователно господин Грюн не само е копирал от Щайн него­
вите грешки, но и самият е изфабрикувал нови от неопределените 
изрази на Щайн. За да прикрие това преписване, той измъква само 
фактите, които най-много бият на очи, но ги лишава от характера на 
факти, като ги изтръгва както от хронологическата им връзка, така 
и от цялата им мотивировка и изпуска дори най-важните междинни 
звена. Откъсите, които приведохме, съставляват буквално всичко, 
което съобщава господин Грюн за живота на Сен Симон. В негово­
то изложение кипящият деен живот на Сен Симон се превръща в 
редица приумици и произшествия, които представляват по-малък ин­
терес от живота на всеки селянин или спекулант от това време в коя 
да е оживена провинция на Франция. И подхвърляйки на читателя 
тази биографическа цапаница, той се провиква: „Целият този наисти­
на цивилизован живот!“ Той дори не се стеснява да каже на стр. 85: 
„Животът на Сен Симон е огледало на самия сенсимонизъм“, като 
че ли Грюновото обрисуване на „живота“ на Сен Симон може да 
бъде огледало на нещо друго освен на „самия“ господин Грюнов 
маниер на фабрикуване на книги.

Ние се спряхме малко по-подробно на тази биография, защото 
тя е класически пример за начина, по който господин Грюн основно 
разглежда френските социалисти. Както още тук той с изкустве­
на небрежност отхвърля, изпуска, изопачава, размества, за да зама­
скира своето преписване -  така и по-нататък ние ще видим у него 
всички признаци на плагиатор, който остава неспокоен в дълбочина­
та на душата си: изкуствено безредие, за да затрудни сверката с



оригинала; в цитатите, които той привежда от предшествениците 
си -  изпускане на отделни думи и на цели изречения, които не му 
са напълно ясни поради непознаване на оригиналите; фантазиране и 
украсяване на предмета с помощта на неопределени фрази; веро­
ломни нападки срещу самите ония хора, от които преписва. А гос­
подин Грюн преписва така прибързано и трескаво, че често се позо­
вава на неща, за които абсолютно нищо не е съобщавал на читателя, 
но които са заседнали в главата му, когато е чел Щайн.

Да преминем сега към Грюновото изложение на учението на 
Сен Симон.

1. „Писма на един женевски жител до съвременниците"141

От книгата на Щайн Грюн не е можал напълно да си изясни 
каква е връзката между плана за поддържане на учените, изложен 
в току-що споменатото съчинение, и фантастичното приложение към 
брошурата. Той говори за това съчинение така, като че в него става 
дума главно за организация на обществото, и завършва изложение­
то си със следните думи:

„Духовната власт е в ръцете на учените, светската -  в ръцете на собст­
вениците, изборите са всеобщи“ (стр. 85; ср. Щайн, стр. 151; Ребо, стр. 83).

Изречението: „право за назначаване на лица, призвани да из­
пълняват обязаността на водачи на човечеството, принадлежи на 
всички“, което Ребо привежда от Сен Симон (стр. 47), а Щайн пре­
вежда крайно безпомощно -  това изречение господин Грюн го свеж­
да до „всеобщи избори“, благодарение на което то губи всякакъв 
смисъл. У Сен Симон става дума за избори на Нютоновия съвет, у 
господин Грюн -  за избори изобщо.

Господин Грюн с помощта на четири-пет преписани от Щайн и 
Ребо изречения ликвидира „писмата и т. н.“ и вече беше започнал 
да говори за „Новото християнство“, но изведнъж отново се връща 
към тези писма.

„Но, разбира се, само с абстрактната наука няма да отидеш далеч“. (А 
както ще видим, още по-малко с конкретното невежество.) „ З а що то  от глед­
на точка на абстрактната наука „собствениците“ и „ в с е к и ” са о щ е  различни 
неща“ (стр. 87).

Господин Грюн забравя, че досега е говорил само за „всеобщи 
избори“, а не за „всекиго“. Но у Щайн и Ребо той намира думите



„tout le monde“*24 и поради това привежда думата „всеки“ в кавички. 
Той забравя по-нататък, че не е привел следната фраза на Щайн, 
която мотивира употребената от него думица „защото“.

„У него“ (у Сен Симон) „наред с мъдрите и знаещите действат разде­
лено propriétaires*25 и tout le monde. Наистина те още не са отделени един от 
друг с действителна граница.. .  Но в този мъгляв образ на tout le monde вече 
се крие зародишът на класата, разбирането и издигането на която стана по-къс­
но основна тенденция на неговата теория, classe la plus nombreuse et la plus 
pauvre*26; и действително тази част от народа съществувала тогава само потен­
циално“ (стр. 154).

Щайн подчертава, че Сен Симон вече прави разлика между 
propriétaires и tout le monde, но разлика още много неопределена. 
А у господин Грюн излиза така, като че ли Сен Симон изобщо още 
прави тази разлика. Разбира се, това е голяма грешка от страна на 
Сен Симон, която се обяснява само с обстоятелството, че в „Писма­
та“ той стои на гледището на абстрактната наука. Но за съжаление 
в разглежданото място Сен Симон съвсем не говори, както си въоб­
разява господин Грюн, за разлики в някакъв бъдещ обществен 
строй. Своя призив за участие в подписката той насочва към цялото 
човечество, което, както му изглежда, се дели в сегашния си вид на 
три класи -  не на savants*2 7 , propriétaires и tout le monde, както 
мисли Щайн, а на 1) savants и artistes*2 8  и всички хора с либе­
рални идеи, 2) противници на нововъведенията, т. е. propriétaires, 
доколкото те не принадлежат към първата класа, 3) surplus de l’hu­
manité que se raille au mot; Egalité*2 9 . Тези три класи образуват 
tout le monde. Cp. Сен Симон, „Писма“, стр. 21, 22. Впрочем, както 
на друго място Сен Симон казва, че смята разделението на властта, 
което той предлага, полезно за всички класи, то очевидно там, 
където говори за това разделение, на стр. 47, tout le monde явно съот
в е т с т в а  на „останалото човечество“, което се присъединява към 
лозунга „равенство“, с което обаче не се изключват другите класи. 
Следователно Щайн е предал вярно по същност мисълта на Сен 
Симон, макар и да не е обърнал внимание на съдържанието на стр. 
21, 22, а господин Грюн, без ни най-малко да познава оригинала, се 
залавя за дребната грешка на Щайн, извличайки от неговото раз­
съждение най-съвършена безсмислица.

*24 -  всички. Ред.
*25 -  собственици. Ред.

*26 -  най-многобройната и най-бедна класа. Ред.
*2 7  -  учени. Ред.

*2 8  -  хора на изкуството. Ред.
*2 9  -  останалото човечество, което се присъединява към лозунга: Равен­

ство. Ред.



Но ето още по-поразителен пример. На стр. 94, където господин 
Грюн говори вече не за Сен Симон, а за неговата школа, ние неочак­
вано научаваме следното:

„В една от своите книги Сен Симон произнася тайнствените думи: жените 
ще бъдат допуснати, те дори ще могат да бъдат назначавани. От това почти 
безплодно семе израсна невероятната шумотевица по повод на еманципацията 
на жените.“

Разбира се, ако Сен Симон говореше в някое свое съчинение за 
допускането и назначаването на жените неизвестно къде, това са 
твърде „тайнствени думи“. Но това тайнство съществува само за 
господин Грюн. „Една от книгите“ на Сен Симон -  не е никоя дру­
га, а „Писмата на един женевски жител“. Тук Сен Симон, след като 
заявява, че всеки човек може да гласува за кандидатите за членове 
на Нютоновия съвет или неговите секции, продължава: „Жените ще 
бъдат допуснати да гласуват, те ще могат да бъдат назначавани", 
разбира се, на някое място в съвета или в неговите секции. Щайн 
привежда този цитат, както се полага, като се позовава на книгата, и 
нрави при това следната бележка:

"тук и т. н. „се намират в зародиш всички следи на по-късните му възгледи, 
и дори на възгледите на неговата школа, и дори първата мисъл за еманципа­
цията на жените" (стр. 152).

Щайн правилно подчертава по-нататък, в специална бележка, 
че Оленд Родриг в изданието си от 1832 г. е напечатал този пасаж 
от полемични съображения с тлъст шрифт, като единствен пасаж, 
който се среща у Сен Симон в полза на еманципацията на жените. 
За да скрие, че е преписвал, Грюн пренася този пасаж от книгата, 
от която е взет, в школата на Сен Симон, извежда от него приведе­
ната по-горе безсмислица, превръща „зародиша“, за който говори 
Щайн, в „семе“ и си въобразява детински, че именно оттук е израсло 
учението за еманципацията на жените.

Господин Грюн се решава да изкаже мнението си за противоре­
чието, което уж съществувало между „Писма на един женевски жи­
тел“ и „Катехизиса на промишлениците“ и което се състояло в това, 
че „Катехизисът“ изисквал признаване правата на travailleurs*30. Раз­
бира се, господин Грюн е трябвало да намери тази разлика между 
съдържанието на „Писмата“, което е за и м с тв а л  от Щайн и Ребо, 
и също така заим стваното съдържание на „Катехизиса“. Но ако 
прочетеше самия Сен Симон, вместо това противоречие той би наме­
рил още в „Писмата“ „семето“ на възгледа, който беше доразвит 
след това между другите в „Катехизиса“. Например:

*30 - работниците. Ред.



„Всички хора ще работят“ („Писма“, стр. 60). „Ако неговият“ (на богатия) 
„мозък не бъде приспособен към труд, ще го принудят да работи с ръце; защо­
то Нютон сигурно не ще остави на тази планета. . .  работници, които по своя 
воля остават безполезни в работилницата“ (стр. 64).

2. „Политически катехизис на промишлениците"142

Тъй като Щайн обикновено цитира това произведение като „Ка­
техизис на промишлениците“, господин Грюн и не знае друго загла­
вие за него. А при това господин Грюн би трябвало толкова повече 
да приведе поне правилното заглавие, тъй като там, където говори 
за това произведение ex officio*31, той му посвещава само десет реда.

След като е преписал от Щайн, че Сен Симон защищава в това 
произведение господството на труда, господин Грюн продължава:

„Светът сега се дели за него на празни хора и промишленици“ (стр. 85).

Тук господин Грюн извършва фалшификация. Той приписва на 
„Катехизиса“ разликата, която среща у Щайн само значително по- 
късно, когато последният излага възгледите на школата на Сен 
Симон.

Щайн, стр. 206: „Обществото се състои сега само от празни хора и от ра­
ботници“ (Анфантен).

В „Катехизиса“ вместо това деление, което му приписва Грюн, 
се дава деление на три класи: classes féodale, intermédiaire et indust­
rielle*32 -  деление, за което господин Грюн, разбира се, нищо не е 
могъл да каже, без да препише от Щайн, тъй като той не е познавал 
самия „Катехизис“.

Господин Грюн повтаря след това още веднъж, че съдържанието 
на „Катехизиса“ се свежда до господство на труда, и завършва ха­
рактеристиката си на това произведение по следния начин:

„Както републиканизмът казва: всичко за народа, всичко чрез народа, та­
ка и Сен Симон казва: всичко за промишлеността, всичко чрез промишлеността“ 
(пак там).

Щайн, стр. 165: „Тъй като става чрез промишлеността, то всичко трябва да 
става за нея.“

Както правилно посочва Щайн (стр. 160, забележката), още в 
съчинението на Сен Симон „Промишлеността“, написано през

*31 -  специално. Ред.
*32 -  феодална, междинна и промишлена класи. Ред.



1817 г.143, се среща епиграфът; Tout par l’industrie, tout pour elle*33. 
Дадената от господин Грюн характеристика на „Катехизиса“ се 
състои следователно в това, че освен приведените по-горе фалшиви 
сведения той неправилно цитира, като привежда епиграфа на едно 
значително по-ранно произведение, което съвсем не познава.

С това немската задълбоченост изчерпателно разкритикува 
„Политически катехизис на промишлениците“! Но и на други ме­
ста на Грюновия литературен винегрет*34 ние срещаме разпръснати 
бележки, които се отнасят пак до това. Възхищавайки се вътрешно 
от собствената си хитрост, господин Грюн, разпределя това, което 
е намерил у Щайн, в неговата характеристика на това произведе­
ние, и го обработва с достойно за похвала мъжество.

Господин Грюн, стр. 87: „Свободната конкуренция беше нечисто, объркано 
понятие, понятие, което съдържаше в себе си един нов свят на борба и бед
ствия. Борбата между капитала и труда и бедствието на лишения от капитал 
работник. Сен Симон очисти понятието промишленост, той го  сведе до понятие­
то работници, той формулира правата и жалбите на четвъртото съсловие, на 
пролетариата. Той трябваше да отрече правото на наследство, тъй като то ста­
на безправие за работника, за промишленика. Такова е значението на неговия 
„Катехизис на промишлениците“.“

Господин Грюн е намерил у Щайн, на стр. 169, следната бележ­
ка относно „Катехизиса“:

„Истинското значение на Сен Симон се състои следователно в това, че той 
предвиди неизбежността на това противоречие“ (между буржоазията и народа).

Такъв е оригиналът, от който господин Грюн з а и м с т в а  мисъл­
та за „значението" на „Катехизиса“.

Щайн: „Той“ (Сей Симон в „Катехизиса“) „започва от понятието промиш­
лен работник“.

Оттук господин Грюн извежда своята чудовищна глупост, че 
уж Сен Симон, който видял в свободната конкуренция „нечисто по­
нятие", „очистил понятието промишленост и го свел до понятието 
работници“. Че понятието на господин Грюн за свободната конку­
ренция и промишлеността е твърде „нечисто“ и „объркано“ -  той 
разкрива това на всяка крачка.

Като не се задоволява с тази глупост, той се решава вече на 
явна лъжа, уверявайки, че Сен Симон изисквал премахването на пра­
вото на наследство.

Опирайки, се все така на своето разбиране на Щайновото изло­
жение на „Катехизиса“, той казва на стр. 88:

*33 -  Всичко чрез промишлеността, всичко за нея. Р ед.
*34 Авторът изразява жалкия компилативен характер на труда на Грюн.



„Сен Симон установи правото на пролетариата, той даде вече нов лозунг: 
промиш леницит е, работниците трябва да се издигнат на първото стъпало на 
властта. Това беше едностранчиво, но всяка борба води след себе си едностран­
чивостта; който не е едностранчив, той не може да се бори.“

Тук господин Грюн със своята риторика по отношение на едно­
странчивостта сам изопачава едностранчиво възгледите на Щайн, 
като твърди, че Сен Симон искал „да издигне на първото стъпало на 
властта“ работниците в собствения смисъл, пролетариите. Ср. стр. 102, 
където се говори за Мишел Шевалие:

„М. Шевалие говори още с много голяма симпатия за промиш леницит е. . .  
Но за ученика, за  р а зли к а  от учит еля, промишлениците вече не са пролетарии; 
той обединява в едно понятие капиталиста, предприемача и работника, т. е. 
причислява празните хора към категорията, която би трябвало да обхване само 
най-бедната и най-многобройната класа.“

У Сен Симон към промишлениците освен работниците се отнасят 
и fabricants, négotiants*35, с една дума всички дейни капиталисти, към 
които той дори предимно се и обръща. Господин Грюн можеше да 
прочете това още на първата страница на „Катехизиса“. Но като не 
е видял с очи самата книга, той фантазира белетристично за нея по 
слух.

В своя разбор на „Катехизиса“ Щайн казва: „ . . . Сен Симон преминава 
към историята на промишлеността в нейното отношение към държавната 
власт. . .  Той беше първият, който осъзна, че в науката за промишлеността се 
таи държ авен  момент... Не може да с е  отрича, че той успя да даде значи­
телен тласък. Защото едва от времето на неговата дейност Франция има „Исто­
рия на политическата икономия““ и т. н (стр. 165, 170).

Щайн сам е твърде мъгляв, когато говори за „държавния мо­
мент“ в „науката за промишлеността“. Но като прибавя веднага, че 
историята на държавата е свързана най-тясно с историята на народ­
ното стопанство, той показва, че е имал правилен усет.

Да видим сега как по-нататък господин Грюн, като говори за 
сенсимонистката школа, си присвоява този откъс от Щайновата 
мисъл.

„Сен Симон в своя „Катехизис на промишлениците“ се опита да даде исто­
рия на промишлеността, като издигна в нея държ авния  елемент. С л е д о в а ­
т е л н о ,  самият учител сложи началото на политическата и коном ия.“ (стр. 99).

„Следователно“ господин Грюн преработва преди всичко „дър
жавния момент" на Щайн в „държавен елемент“ и превръща тази 
мисъл в безсмислена фраза, като изпуска намиращите се у Щайн

*35 - фабриканти, търговци. Ред.



по-конкретни данни. Този „камък*36, захвърлен от строителите“, ста­
на за господин Грюн действително „крайъгълен камък“ на неговите 
„Писма и изследвания“. Но той заедно с това стана за него и камък 
на препъването. И нещо повече. Докато Щайн казва, че като из­
тъкна този държавен момент в науката за промишлеността, Сен 
Симон сложи началото на историята на политическата икономия, 
господин Грюн заставя Сен Симон да сложи началото на самата 
политическа икономия. Господин Грюн разсъждава приблизително 
така: икономията е съществувала вече преди Сен Симон; но както 
разказва Щайн, именно той изтъкна в промишлеността държавния 
момент, значи направи икономията държавна, т. е. държавна ико
номия; държавната икономия =  политическа икономия, значи Сен 
Симон сложи началото на политическата икономия. Господин Грюн 
безспорно разкрива един твърде подвижен дух при създаване на 
своите догадки.

В пълно съответствие с начина, по който господин Грюн заставя 
Сен Симон да постави началото на политическата икономия, се на­
мира и начинът, по който той го заставя да постави началото на на­
учния социализъм:

„Той“ (сенсимонизмът) „съдържа. .. научния социализъм, защото Сен 
Симон е прекарал целия си живот в търсене на новата наука“! (стр. 82).

3. " Новото християнство" 144

Също така блестящо, както и досега, господин Грюн привежда 
и тук извлечения от извлеченията на Щайн и Ребо, като белетри­
стично ги украсява и разкъсва безжалостно това, което у тях пред­
ставлява свързани едно с друго звена. Ще приведем само един при­
мер, за да покажем, че Грюн никога не е докосвал с ръка и това 
произведение.

„Сен Симон искаше да установи единен мироглед, подходящ за ония ор­
ганически периоди на историята, които той я в н о  противопоставя на крити­
ческите. От времето на Лутер според него ние живеем в крит ическия период. 
Сен Симон разчиташе да обоснове началото на новия органически  период. 
Оттук -  новото християнство“ (стр. 88).

Сен Симон никога и никъде не е противопоставял органически­
те периоди на историята срещу критическите. Господин Грюн тук 
просто лъже. Едва Базар въведе това деление. Господин Грюн е на­
мерил у Щайн и Ребо, че Сен Симон в „Новото християнство“ приз­
нава критиката, която направи Лутер, но намира несъвършена

*36 Игра на думи: Stein -  фамилия, „Stein“ -  „камък“. Ред.



неговата положителна, догматична доктрина. Господин Грюн смесва 
това положение с отломки от спомени за сенсимонистката школа, 
почерпени от същите източници, и от това фабрикува своето твърде­
ние, което приведохме по-горе.

След като скърпва по посочения начин няколко белетристични 
фрази за живота и дейността на Сен Симон -  при което за единст­
вен източник му служат Щайн и пътеводителят на последния, Ре
бо, -  господин Грюн завършва със следното възклицание:

„И филистерите на морала -  г-н Ребо и след него цялата тълпа негови 
немски подражатели, сметнаха за необходимо да вземат под своя защита този 
Сен Симон, предсказвайки с обикновената си мъдрост, че подобен човек, подо­
бен живот не бива да се мери с обикновена мярка! -  Кажете: не са ли от дър­
во вашите мерки? Кажете истината, ще ни бъде приятно да чуем, че те са на­
правени от здрав, хубав дъб. Дайте ги тук, ние с благодарност ще ги приемем 
като ценен дар, ние няма да ги изгорим, пази боже! Ние само искаме с тяхна 
помощ да измерим гърбовете на филистерите“ (стр. 89).

С такива белетристични дръзки фрази господин Грюн иска да 
докаже превъзходството си над ония, които са му служили за 
образец.

4. Сенсимонистката школа

Тъй като господин Грюн е чел от сенсимонистите точно толко­
ва, колкото и от самия Сен Симон, именно нищо, той би трябвало, 
най-малкото, да направи сносни извлечения от Щайн и Ребо, да 
спазва хронологичната последователност, свързано да излага хода 
на събитията и да отбелязва необходимите моменти. Вместо това 
той, подстрекаван от нечистата си съвест, постъпва тъкмо обратно, 
струпва, доколкото е възможно, всичко в един куп, изпуска най-не­
обходимите неща и се обърква дори повече, отколкото при излагане­
то на Сен Симон. Тук ние по неволя ще бъдем още по-кратки, защо­
то в противен случай би трябвало да напишем също такава дебела 
книга, каквато написа господин Грюн, за да отбележим всеки негов 
плагиат и всяка грешка.

За периода от момента на смъртта на Сен Симон до юлската 
революция -  за този най-важен период в теоретическото развитие 
на сенсимонизма, ние не научаваме абсолютно нищо. Така, най-
важната съставна част на сенсимонизма, критиката на съществу­
ващия строй, също съвсем отпада за господин Грюн. И действител­
но, трудно е било да се каже нещо за това, без да се познават 
самите източници, особено пресата.



Своя курс за сенсимонистите господин Грюн открива със след­
ното положение:

„На всекиго според способностите, на всяка способност според делата ѝ  -  
такава е практическата догма на сенснмонизма.“

Господин Грюн следва Ребо, който вижда (стр. 96) в това по­
ложение преходния пункт от Сен Симон към сенсимонистите, и след 
това продължава:

„Това непосредствено произтича от последните думи на Сен Симон: да се 
осигури най-свободно развитие на заложбите на всички хора.“

Тук господин Грюн е искал по нещо да се различава от Ребо, 
Ребо свързва тази „практическа догма“ с „Новото християнство“. 
Господин Грюн смята това за догадка на Ребо и без стеснение под­
ставя па мястото на „Новото християнство“ последните думи на 
Сен Симон. Той не е знаел, че Ребо просто е дал дословно извлече­
ние от „Учението на Сен Симон“, изложение, година първа, стра­
ница 70.

Господин Грюн не може да разбере как у Ребо след няколко 
извадки, които засягат религиозната йерархия на сенсимонизма, изведнъж

 пада от някъде „практическата догма“. При това въпросно­
то положение може да доведе до мисълта за нова йерархия само в 
случай, че бъде разглеждано във връзка с религиозните идеи на 
„Новото християнство“, а без тях то изисква в най-добрия случай 
само обикновена класификация на обществото; господин Грюн оба­
че си въобразява, че йерархията произтича дори само от това поло­
жение. Той казва на стр. 91:

„Всекиму според способностите -  това означава въздигане на католиче­
ската йерархия в закон на обществения порядък. На всяка способност според 
делата ѝ -  означава превръщане на работилницата в ризница*37, превръщане на 
целия граждански живот в царство на поповете.“

В споменатото по-горе извлечение от „Изложението“ той нами­
ра у Ребо следното място:

„Ще се появи истинската вселенска църква. .. вселенската църква управ­
лява както духовните, така и светските работи. . .  Науката е свещена, про
мишлеността е свещена. . .  и всяко благо е църковно благо, и всяка профе­
сия е религиозна функция, е стъпало в социалната йерархия. -  В секим у според  
способността, на  всяка  способност според делата ѝ ."

На господин Грюн явно му е било достатъчно само да постави 
този тезис надолу с главата, да превърне предш естващ ите

*37 -  ризница -  помещение е църква за съхраняване на църковни одеж­
ди и утвари. Б ъ лг . ред.



положения в изводи от заключителното положение, за да стигне до своя­
та съвсем непостижима фраза.

Грюновото възпроизвеждане на сенсимонизма „е толкова зап­
летено и хаотично“, че на стр. 90 той кара от „практическата догма“ 
да възникне „духовен пролетариат“, от този духовен пролетариат 
„йерархия на духовете“, а от тая последната -  един връх на йерар­
хията. Ако той би прочел поне само „Изложението“, би забелязал, 
че религиозната концепция на „Новото християнство“ във връзка 
с въпроса, как се определя capacité*38, неизбежно довежда до призна­
ване на йерархията и нейния връх.

Цялото разглеждане и критиката на „Изложението“ от 1828-
1829 г. се изчерпва у господин Грюн с едно положение: à chacun so 
Ion sa capacité; à chaque capacité selon ses oeuvres*39. Що ce отнася 
освен това до „Producteur“145 и „Organisateur“, той почти нито веднъж

 не споменава за тях. Той прелиства Ребо и намира в раздела 
„Трета епоха на сенсимонизма“, стр. 126 (Щайн, стр. 205), следния 
откъс:

" . . . и след няколко дни „Globe“ излезе с подзаглавие „Вестник за  уч е н и е ­
то на С е н  С им он" , при което това учение беш е р езю м ирано  на първата му стра­
ница по следния начин:

Н а у к а  Р е л и г и я  П ромишленост

В сеобщ а асоциация" .

От посоченото по-горе положение господин Грюн непосредстве­
но прескача към 1831 г., като преработва Ребо по следния начин 
(стр. 91):

„Сенсимонистите изразиха своята система в следната схем а, чиято форму­
лировка принадлежи главно на Базар:

Н а у к а  Р е л и г и я  П ромиш леност

В сеобщ а асоциация" .

Господин Грюн изпуска трите положения, които също се намират 
в заглавието на „Globe“146 и всички се отнасят до практическите со­
циални реформи. Те се срещат и у Щайн, и у Ребо. Той прави това, 
за да превърне тази проста схема на вестника в „схема“ на систе­
мата. Той отминава с мълчание това, че приведената „схема“ се на­
мира в заглавието на „Globe“, и като изопачава текста на заглавие­
то, се оказва след това в състояние да се справи с целия

*38 -  способност. Ред.
*39 -  Всекиму според неговите способности, на всяка способност според 

делата ѝ. Ред.



сенсимонизъм с хитроумната критическа забележка, че религията е поставе­
на най-отгоре. А при това той би могъл да прочете у Щайн, че в 
„Globe“ въпросът стои съвсем иначе. „Globe“ съдържа -  което впро­
чем господин Грюн не е могъл да знае -  най-подробна и най-сериоз­
на критика на съществуващите, особено на икономическите порядки.

Откъде господин Грюн е получил тези нови и при това важни 
сведения, че формулировката на тази „схема“ от четири думи „при­
надлежи главно на Базар“ -  е трудно да се каже.

От януари 1831 г. господин Грюн скача сега назад към октом­
ври 1830 г. :

„През периода на Базар" (откъде се е взел този период?), „наскоро след 
юлската революция, сенсимонистите представиха кратко, но изчерпателно ве­
рую в палатата на депутатите в отговор на нападките на г. Дюпен и Моген, 
които ги обвинили от висотата на трибуната, че проповядват общност на иму­
ществата и общност на жените.“

След това се привежда самото обръщение, към което господин 
Грюн прави следната забележка:

„Колко разумно и сдържано е всичко това! Базар е редактирал този до­
кумент, представен на палатата“ (стр. 92- 94).

Що се отнася до тази последна забележка, Щайн на стр. 205
к а з в а :

„Като се съди по формата и тона на този документ, ние нито за минута 
не се колебаем да признаем заедно с Ребо, че той е бил съставен по-скоро от 
Базар, отколкото от Анфантен.“

А Ребо на стр. 123 казва:
„По цялата форма и по умерения тон на този документ е лесно да се види. 

че той е възникнал по-скоро по инициатива на Базар, отколкото на неговия 
колега.“

Гениалната смелост на господин Грюн превръща предположе­
нието на Ребо, че инициативата за съставянето на това обръщение 
е излизала по-скоро от Базар, отколкото от Анфантен, в категорично 
твърдение, че редакцията на този документ принадлежи изцяло на 
Базар. Преходът към този документ е превод из Ребо (стр. 122):

„Господа Дюпен и Моген заявиха от висотата на трибуната, че се е об­
разувала секта, която проповядва общност на имуществата и общност на же­
ните.“

Господин Грюн само изпуска датата, която Ребо посочва, като 
вместо това казва: „скоро след юлската революция“. Изобщо хроно­
логията не е подходящ елемент за прийомите, с които господин Грюн 
се старае да се еманципира от предшествениците си. Тук той се



разграничава от Щайн, като вмъква в текста това, което у Щайн се на­
мира в забележка, изпуска встъпителната част на обръщението, преве

жда израза fonds de production (производителен капитал) с "не­
движимо имущество", a classement soccial des individus (обществе­
ната класификация на индивидите) с „обществения порядък на от­
делните личности“.

После идат няколко нескопосни бележки за историята на сен
симонистката школа, които представляват също такава художестве­
на мозайка из Щайн, Ребо и Л. Блан, както и разгледаното по-горе 
животоописание на Сен Симон. Предоставяме на читателя сам да 
провери това по книгата на господин Грюн.

Ние съобщихме на читателя всичко, което господин Грюн можа 
да каже за сенсимонизма през периода на Базар, т. е. от смъртта 
на Сен Симон до първия разкол. Сега той може да протръби своя 
белетристично-критически триумф, като нарече Базар „лош диалек­
тик“ и като продължи:

„Но такива са републиканците. Катон или Базар -  те умеят само да уми­
рат; ако не се заколват с кинжал, те свършват с р а зр и в на  сърцето“ (стр. 95).

„Няколко месеца след този спор той“ (Базар) „получи р а зр и в  на  сърцето“ 
(Щайн, стр. 210).

Доколко вярна е бележката на господин Грюн, показва при­
мерът на такива републиканци като Левасьор, Карно, Барер, Бийо- 
Варен, Буонароти, Тест, д’Аржансон и т. н. и т. н.

По-нататък следват няколко банални фрази за Анфантен. При 
това ние обръщаме внимание само на следното откритие на госпо­
дин Грюн:

„Нима от примера на дадено историческо явление не става съвсем ясно, 
че религията не е нищо друго освен сенсуализъм, че материализмът може смело 
да претендира на същия произход, както самата света догма?“ (стр. S7).

Господин Грюн със самодоволен вид се оглежда наоколо: „по­
мислил ли е вече някой за това?“ Той никога не „би помислил за то­
ва“, ако преди „не бяха помислили за това“ „Hallische Jahrbücher“ 
във връзка с въпроса за романтиците. Обаче би могло да се надя­
ваме, че оттогава господин Грюн би могъл да напредне в своите раз­
мишления.

Както видяхме, господин Грюн не знае абсолютно нищо за ця­
лата сенсимонистка икономическа критика. Обаче той използува 
Анфантен, за да каже няколко думи и за икономическите изводи от 
учението на Сен Симон, за които по-горе вече фантазира. Въпросът 
е там, че той намира у Ребо, на стр. 129, и у Щайн, на стр. 206, из­
влечения от политическата икономия на Анфантен, но изопачава и 
тук, като превръща отменяването на данъците върху предметите за



най-необходимите жизнени потребности, което Ребо и Щайн, след­
вайки Анфантен, изобразяват правилно като следствие, произтича­
що от проектите за правото на наследяване, в отделно, независимо 
мероприятие, стоящо наред с тези проекти. Неговата оригиналност 
се  проявява и в това, че той изопачава хронологическия ред, като го­
вори първо за свещеника Анфантен и за Менилмонтан147, а след то­
ва за икономиста Анфантен, докато неговите предшественици раз­
глеждат икономическите трудове на Анфантен във връзка с периода 
на Базар, едновременно с „Globe“, за който те са били писани148. Ако 
тук той привлича периода на Базар за характеристика на менилмон
тановския период, по-късно, като говори за политическата иконо­
мия, и за М. Шевалие, той привлича пак менилмонтановския период. 
Повод за това му дава „Новата книга“149: той превръща както обик­
новено предположението на Ребо, че автор на тази книга е М. Шева
лие, в категорично твърдение.

Господин Грюн е изложил следователно сенсимонизма „в це­
лия му обем“ (стр. 82). Той е изпълнил обещанието си „да не раз­
простира критическия си разбор върху сенсимонистката литерату­
ра“ (пак там) и затова твърде некритично се е заплел в съвсем дру­
га „литература“ -  в книгите на Щайн и Ребо. В замяна на това 
той ни съобщава няколко съображения за лекциите по политическа 
икономия на М. Шевалие през 1841- 1842 г., когато последният вече 
отдавна беше престанал да бъде сенсимонист. Когато господин 
Грюн е писал за сенсимонизма, той е имал пред себе си критиката 
на тези лекции в „Revue des deux Mondes“, която ce е постарал да 
използва по същия начин, по който досега използваше Щайн и 
Ребо. Ние ще дадем тук само един пример за неговата критическа 
проницателност:

„Той твърди там, че се произвежда недостатъчно. Тази бележка е напъл­
но достойна за старата икономическа школа с нейната закостеняла едностран­
чивост. . . Докато политическата икономия не разбере, че производството за
виси от потреблението, дотогава тази така наречена наука няма да даде свежи 
издънки“ (стр. 102).

Виждаме колко високо господин Грюн стои над всяко икономи­
ческо произведение със заи м стван ата  от „истинския социализъм“ 
фразеология за потреблението и производството. Да не говорим за 
това, че той може да прочете у всеки икономист, че предлагането за­
виси също така от търсенето -  т. е. че производството зависи от 
потреблението, -  във Франция съществува дори специална иконо­
мическа школа, школата на Сисмонди, която иска да установи дру­
га зависимост на производството от потреблението, различна от она­
зи, която без това се осъществява посредством свободната конку­
ренция, при което тази школа се намира в най-решително 



противоречие с икономистите, които господин Грюн напада. Ние впрочем 
ще видим по-късно, че господин Грюн с успех експлоатира повере­
ния му капитал -  единството на производството и потреблението.

За скуката, която господин Грюн предизвика у читателя със 
своите разводнени, фалшифицирани и наситени с фразеология извад­
ки от Щайн и Ребо, той възнаграждава читателя със следния мла
догермански-бликащ, хуманистично-пламенен и социалистически- 
цъфтящ фойерверк:

„Целият сенсимонизъм като социална система не беше нищо друго освен 
проливен дъжд от мисли, който благодатен облак изля на почвата на Франция" 
(по-горе, на стр. 82- 83: „светлинна маса, обаче още като светлинен хаос“ (!), 
„а не като ор га н и зи р а н а  лъчезарност “ (!) .  „Това беше зрелище, което имаше ед­
новременно и най-потресно, и най-забавно въздействие. Самият автор умря още 
преди постановката, единият режисьор през време на представлението, а дру­
гите режисьори и всички актьори хвърлиха театралните си костюми, надянаха 
н абързо обикновените си граждански дрехи, върнаха се у дома си и си дадоха 
вид, като че нищо не се е случило. Това беше интересно, накрая малко объркана 
зрелище; някои актьори шаржираха, и това бе всичкото“ (стр. 104).

Много правилно се е изразил Хайне за своите подражатели: „По
сях драконови зъби, а пожънах бълхи“.

ФУРИЕРИЗМЪТ

Освен преводите на няколко пасажа от „Четирите движения“150, 
които разглеждат любовта, ние и тук не научаваме нищо такова, 
което вече не е било изложено по-пълно у Щайн. Господин Грюн се 
справя с морала с помощта на положение, което дълго преди Фурие 
беше вече изказано от стотина други писатели:

„Моралът според Фурие не е нищо друго освен системен опит да се за­
душат страстите на човека“ (стр. 147).

Християнският морал никога не си е давал друго определение. 
Господин Грюн не обръща никакво внимание на критиката, на която 
Фурие подлага съвременното селско стопанство и промишлеността, 
а по повод на неговата критика на търговията се задоволява да пре­
веде няколко общи положения от „Увода“ към един раздел на „Чети­
рите движения“ („Възникването на политическата икономия и спо­
ровете за търговията“, стр. 332, 334, в „Четирите движения“). После 
по повод на френската революция следват няколко извадки от „Че­
тирите движения“ и една от „Трактата за асоциацията“151 заедно с 
известните вече от Щайн таблици за цивилизацията. Така критиче­
ската част на идеите на Фурие, тази най-важна тяхна част, се



излага съвсем набързо, най-повърхностно, на двадесет и осем страници 
дословни преводи, при което тези преводи се ограничават, с много 
малко изключения, само с най-общото и абстрактното и струпват в 
един куп важното и неважното.

Господин Грюн минава след това към излагане на системата на 
Фурие. Тя отдавна е изложена по-пълно и по-добре в съчинението на 
Хуроа, което Щайн вече цитира. Наистина господин Грюн смята за 
„безусловно необходимо“ да направи дълбокомислените си съобще­
ния за „сериите“ на Фурие, но единственото, което може да направи 
в това направление,  е да преведе дословно редица цитати от са­
мия Фурие и след това да съчини, както ще видим по-долу, няколко 
белетристични фрази за природата на числото. Той съвсем не се ста­
рае да покаже как Фурие е стигнал до тези серии и как той и него­
вите ученици са ги построили; той ни най-малко не разяснява вът­
решната конструкция на тези серии. Подобни конструкции, също 
както и Хегеловият метод, могат да се критикуват само като се по­
каже как те се изграждат и с това се докаже, че ние сме ги овла­
дели.

Най-после у господин Грюн съвсем отстъпва на заден план една 
черта, която Щайн поне донякъде подчертава: противоположността 
между travail répugnant и travail attrayant*40.

Център на тежестта на цялото това изложение е критиката, 
на която господин Грюн подлага Фурие. Ще напомним на читателя 
това, което вече казахме по-горе за източниците на Грюновата кри­
тика, и ще покажем сега с няколко примера как господин Грюн най- 
напред приема положенията на „истинския социализъм“, а след то­
ва ги окарикатурва и фалшифицира. Едва ли е нужно да спомена­
ваме, че делението между капитал, талант и труд, защит авано от 
Фурие, дава много богат материал за умничене, че тук може без­
край да се гл аго л ств а  на темата за невъзможността и несправед­
ливостта на подобно деление, за навлизането на наемния труд и т. н., 
без ни най-малко да се критикува това деление въз основа на дей­
ствителното отношение между труда и капитала. Още преди госпо­
дин Грюн Прудон беше казал всичко това безкрайно по-добре, без 
с това дори само да засегне същността на въпроса.

Господин Грюн черпи критиката на психологията на Фурие, как­
то и цялата си критика, от „същността на човека“:

„Защото човешката същност е всичко във всичко" (стр. 190).
„Фурие също апелира към тази човешка същност, вътрешната обител“ (!) 

„на която той ни разкрива по своему в таблицата на дванадесетте страсти; и 
той -  като всички честни и разумни хора -  иска да въплъти вътрешната

*40 - отблъскващ труд и привлекателен труд. Ред.



същност на човека в действителността, в  практиката. Това, което се намира вътре, 
трябва да се прояви и вън, и по този начин изобщ о трябва да б ъ д е  премахната  
разликат а меж ду вътрешното и  външното. Историята на човечеството гъмжи 
от социалисти, ако ги разпознаваме по този признак. . .  за характеристиката на 
всеки от тях е важно само това, което той разбира под същност на чо века“ 
(стр. 190).

Или, по-точно, за „истинските социалисти“ е важно само да при­
пишат на всекиго мисълта за същността на човека и да превърнат 
различните стъпала на социализма в различни философски концеп­
ции за същността на човека. Тази неисторическа абстракция заставя 
господин Грюн да провъзгласи премахването на всякаква разлика 
между вътрешното и външното, премахване, което би поставило край 
дори на предаването от род на род на човешката същност. Впрочем 
съвсем непонятно е защо немците така невероятно се хвалят със 
своята мъдрост относно същността на човека, докато цялата им пре­
мъдрост, признаването на трите всеобщи свойства -  разсъдък, сър­
це и воля -  е нещо общоизвестно още от Аристотел и стоиците. От 
тази гледна точка господин Грюн упреква Фурие, че той „разсича“ 
човека на дванадесет страсти.

„Относно пълнотата на тази таблица, казано п си хо ло ги чески , не искам до­
ри да говоря; смятам я за недостатъчна“ -  (с това публиката, „казано психо­
логически“, може да се успокои). -  „Разяснява ли ни тази дузина к а к во  е чо­
векът? Ни най-малко. Фурие би могъл със същия успех да посочи петте сетива. 
В тях се съдържа целият човек, ако ги обясним, ако умеем да изтълкуваме тях­
ното човешко съдържание“ (като че ли това „човешко съдържание“ не за­
виси изцяло от стъпалото на производството и общуването на хората). „Нещо 
повече, човекът цял се крие дори само в сетивата, в сетивността, той усеща раз­
лично от животното" и т. н. (стр. 205).

Ние виждаме как господин Грюн тук за пръв път в цялата кни­
га се напряга, за да каже нещо, от Фойербахова гледна точка, по 
повод на психологията на Фурие. Виждаме също що за фантазия е 
този „цял човек“, който се „крие“ в едно-единствено свойство на дей­
ствителния индивид и се обяснява от философа чрез това свойство; 
що за „човек“ е това изобщо, който се разглежда не в своята дей­
ствителна историческа дейност и битие, а може да бъде изведен от 
меката част на ухото или по някакъв друг признак, който го отлича­
ва от животните. Този човек „се крие“ в самия себе си, като свой 
собствен цирей. Че човешката сетивност има човешки, а не животин­
ски характер -  това откровение прави естествено не само излишен 
всеки опит за психологическо обяснение, но е същевременно и кри­
тика на цялата психология.

Господин Грюн може да критикува трактовката на любовта у 
Фурие без ни най-малък труд, тъй като Грюн съди за неговата кри­
тика на съвременните любовни отношения въз основа на фантазиите,



с помощта на които Фурие искаше да си създаде представа за сво­
бодната любов. Като истински немски филистер господин Грюн взе­
ма сериозно тези фантазии. Те са единственото, което той взема се­
риозно. Но ако искаше да се заеме с тази страна на системата, не е 
ясно защо той не се зае също и с възгледите на Фурие за възпита­
нието, които са най-хубавото, което съществува в тази област, и съ­
държат най-гениални наблюдения. Впрочем в случая с любовта г-н 
Грюн показва колко малко като истински младогермански белет­
рист е научил от критиката на Фурие. Той мисли, че е безразлично 
дали се изхожда от премахването на брака, или от премахването на 
частната собственост: едното непременно трябва да повлече след 
себе си другото. Но нужно е човек да има чисто белетристична фан­
тазия, за да желае да изхожда от друга форма на разлагане на 
брака, различна от тази, която още съществува сега на практика в 
буржоазното общество. У самия Фурие той би могъл да забележи, 
че последният винаги изхожда само от преобразуването на произ­
водството.

Господин Грюн се чуди, че Фурие, който навсякъде изхожда от 
влечението (което у Фурие се нарича притегляне), прави всевъз­
можни „математически“ опити, поради което той и нарича Фурие 
на стр. 203 „математически социалист“. Дори като остави настрана 
обстоятелствата на живота на Фурие, господин Грюн би трябвало 
по-сериозно да се занимае с притеглянето: тогава той скоро щеше 
да се убеди, че подобно природно отношение не може да бъде опре­
делено по-точно без изчисления. Вместо това той ни поднася беле­
тристични, примесени с хегеловски традиции филипики срещу число­
то, където се срещат пасажи като:

Фурие „изчислява молекулите на Твоя най-ненормален вкус“ -  

наистина чудо! -  и по-нататък:
„Толкова жестоко преследваната цивилизация се базираше на безсърдеч­

ната таблица на умножението. . .  числото не е нещо определено. . .  Що е еди­
ница? Единицата не знае покой, тя става двойка, тройка, четворка“ -

с една дума тя прилича на немския селски пастор, който също „не 
знае покой“, докато не се нареди с жена и девет деца.. .

„Числото убива всичко съществено и действително. Какво означава поло­
вина от разума, една трета от истината?“

Със същия успех той би могъл да запита: какво е зелен лога
ритъм?. . .

„В случай на органическо развитие числото полудява“ -



положение, на което се базират физиологията и органическата хи­
мия (стр. 203, 204).

„Който приема числото за мяра на нещата, става егоист -  не, той вече 
е егоист.“

Той намира за възможно към това положение да присъедини, 
като го преувеличава, тезиса, заимствуван от Хес (виж по-горе):

„Целият организационен план на Фурие се базира единствено върху его­
изма. . .  Най-лошият израз на цивилизования  егоизъм е тъкмо Фурие“ (206, 208).

Той веднага доказва това, като повествува как в света, изгра­
ден върху началата на Фурие, последният бедняк яде всеки ден по 
четиридесет блюда, как там се хранят пет пъти на ден, а човешкият 
живот продължава 144 години и т. н. Грандиозният образ на хо­
рата, който Фурие противопоставя с наивен хумор на скромната 
посредственост на хората от периода на Реставрацията, дава на го­
сподин Грюн само повод да вземе от всичко това най-невинната 
страна и да я снабди с морални филистерски коментарии.

Четейки упреците на господин Грюн по адрес на Фурие заради 
неговата концепция за френската революция, ние предвкусваме 
и собственото му разбиране на революционното време:

„Ако преди четиридесет години“ (казва той от името на Фурие) „знаеха 
за асоциацията, би било възможно да се избегне революцията. Но как стана 
така“ (пита господин Грюн), „че министър Тюрго знаеше за правото на труд, 
а все пак главата на Людовик XVI се търкулна от ешафода? Нали с помощта 
на правото на труд би било по-лесно да се изплати държавният дълг, откол­
кото с помощта на кокоши яйца“ (стр. 211).

Господин Грюн не е забелязал само една дреболия -  че право­
то на труд, за което говори Тюрго, е свободната конкуренция, а за 
установяването на тази именно свободна конкуренция беше необ­
ходима революцията.

Господин Грюн може да резюмира цялата си критика срещу 
Фурие в положението, че Фурие съвсем не е подложил „цивилиза­
цията“ на „основателна критика“. А защо Фурие не е направил то­
ва? Да чуем:

„Критиката засягаше проявите на цивилизацията, но не нейните основи; 
като нещо на ли чн о  цивилизацията е показана в отвратителен, в смешен вид, 
но тя не е изследвана в корените ѝ. Пред съда на критиката не бяха изпра­
вени нито политиката, нито религият а, и поради това същността на  човека  оста­
на неизследвана“ (стр. 209).

Следователно тук господин Грюн обявява действителните жиз­
нени отношения за прояви, а религията и политиката -  за основа и 
корен на тези прояви. От примера с този изтъркан тезис може да



се види как „истинските социалисти“ в противовес на изображе­
нията на действителността, които дават френските социалисти, пред­
ставят като най-висша истина идеологическите фрази на немската 
философия и същевременно се стремят да свържат своя собствен 
обект, същността на човека, с резултатите на френската критика на 
обществото. От само себе си се разбира, че ако религията и поли­
тиката се признават за основа на материалните жизнени отноше­
ния, всичко се свежда в последна инстанция към изследвания на 
същността на човека, т. е. на съзнанието, което има човек за самия 
себе си. -  Ние виждаме същевременно как безразлично е за го­
сподин Грюн какво преписва; на друго място -  както и в „Rheini­
sche Jahrbücher“ -  той по свой начин си присвоява това, което беше 
казано в „Deutsch- Französische Jahrbücher“ за отношението меж­
ду citoyen*41 и bourgeois*42 и което е диаметрално противоположно 
на приведения по-горе тезис.

Ние оставихме за края изложението на тезиса за производство­
то и потреблението, който премина у господин Грюн като завет на 
„истинския социализъм“. Това изложение е поразителен пример, 
как господин Грюн прилага положенията на „истинския социали­
зъм“ като мерило за дейността на французите и как той превръща 
тези положения в съвършена безсмислица, като ги изтръгва от съ­
стоянието на тяхната пълна неопределеност.

„В теорията и във външната действителност производството и потребле­
нието може да се отделят едно от друго в пространството и във времето, но по 
своята същност те са едно и също нещо. Нима някаква най-обикновена занаят­
чийска дейност -  например хлебопеченето -  не е производство, което за сто­
тици други хора става потребление? Тя става потребление дори за самия пекар, 
който също потребява жито, вода, мляко, яйца и т. н. Нима потреблението на 
обувки и облекло не е производство за обущарите и шивачите?. . .  Нима аз не 
произвеждам, когато ям хляб? Аз произвеждам твърде много: аз произвеждам 
мелници, нощви, пещи, а следователно и плугове, брани, вериги, мелнични ко­
лела, дърводелска работа, работа на каменаря“ ( а следователно" -  дър­
воделци, каменари и селяни, "следователно“ техните родители,  "следователно 
всичките им прадеди, следователно“ -  Адама). Нима аз не потребявам, ко­
гато произвеждам? Разбира се, да, и при това в огромни размери... Когато че­
та книга, аз, разбира се, потребявам преди всичко продукт на многогодишен 
труд, когато я запазвам за себе си или я повреждам, аз потребявам вещество­
то и работата на хартиената фабрика, печатницата, подвързвана. Но нима аз 
при това не произвеждам нищо? Аз произвеждам може би нова книга, а значи 
и нова хартия, нов набор, ново печатарско мастило, нови инструменти за под­
вързване; ако аз само я чета и ако я четат още хиляди други хора, ние про­
извеждаме благодарение на нашето потребление ново издание, а значи и всички 
ония материали, които са необходими за неговото осъществяване. Хората, които 
изготвят всичко това, на свой ред потребяват маса суровини, които трябва да

*41 -  гражданин на държавата. Ред.
*42 -  тук: член на гражданското общество. Ред.



бъдат произведени и които могат да бъдат произведени само благодарение на 
потреблението... С една дума, дейността и и зп о л з в а н е т о , това е едно и също; 
само нашият превратен свят ги е откъснал едно от друго, вмъкнал е между 
тях понятието стойност и цена  и с това понятие разкъса човека, а заедно с него 
и обществото наполовина“ (стр. 191, 192).

В действителността производството и потреблението често се 
намират в противоречие едно с друго. Но достатъчно би било да се 
изтълкува правилно това противоречие, достатъчно би било да се 
разбере истинската същност на производството и потреблението, за 
да се установи единството на двете и да се премахне всяко проти­
воречие. Тази немско-идеологическа теория се оказва напълно при­
способена към съществуващия свят; единството на производството 
и потреблението се доказва с примери от съвременното общество, то 
съществува в себе си. Господин Грюн доказва преди всичко, че съ­
ществува въобще отношение между производството и потребление­
то. Той разсъждава за това, че не би могъл да носи палто или да 
яде хляб, ако тези неща не се произвеждаха, и че в съвременното 
общество съществуват хора, които произвеждат палта, обувки, 
хляб, докато други хора са потребители на тези неща. Господин 
Грюн смята, че този възглед е нов. Той го изказва на класически, 
белетристично-идеологически език. Например:

„Мислят, че използването на кафето, захарта и т. н. е просто потребле­
ние; но нима това използване не е производство в колониите?“

Той би могъл със същия успех да запита: не е ли това използ
ване за негъра-роб наслада от прелестите на камшика*43, не е ли то 
производство на побоища в колониите? Ние виждаме, че този висо
копарен начин на изразяване довежда само до апология на съще­
ствуващите условия. Другото положение на господин Грюн гласи, 
че той потребява, когато произвежда, именно потребява суровини и 
изобщо производствени разходи; с една дума -  от нищо нищо не се 
получава, на човека му е необходим материал. Във всяка книга по 
политическа икономия той би могъл да намери в главата за възпро­
изводителното потребление описание на това -  какви сложни вза­
имни връзки възникват в пределите на това отношение, ако не се 
задоволяваме заедно с господин Грюн с тривиалната истина, че без 
кожа не могат да се направят обувки.

И така, господин Грюн е стигнал засега до убеждението, че 
следва да се произвежда, за да се потребява, и че при производ­
ството се потребява суров материал. Истинската трудност започва 
за него тогава, когато той иска да докаже, че потребявайки, той

*43 - Игра на думи: „Genuss“ значи „използване", а също и „наслаждение“. Ред.



произвежда. Тук господин Грюн прави съвсем неуспешен опит поне до­
някъде да се ориентира в най-тривиалното и най-обикновено отно­
шение между търсенето и предлагането. Той стига до разбирането, 
че неговото потребление, т. е. неговото търсене, произвежда ново 
предлагане. Но той забравя, че неговото търсене трябва да бъде 
ефективно търсене, че той трябва да предложи еквивалент за иска­
ния от него продукт, за да породи ново производство. Икономисти­
те също се позовават на неразривната връзка между потреблението 
и производството и върху абсолютното тъждество на търсенето и 
предлагането, и то именно когато искат да докажат, че никога не 
съществува свръхпроизводство; но такива безсмислени и банални 
неща като господин Грюн те не казват. Впрочем, всички дворяни, 
попове, рентиери и т. н. от памтивека са доказали точно по същия 
начин, че са производителни. Господин Грюн забравя по-нататък, че 
хлябът се произвежда сега с помощта на парни мелници, а преди се 
произвеждаше с помощта на вятърни и водни, а още по-преди -  с 
помощта на ръчни мелници, че тези различни начини на производ­
ство на хляба са съвсем независими от простия акт на изяждането 
му и че следователно тук ние имаме работа с историческото разви­
тие на производството -  нещо, за което съвсем не мисли „произ­
веждащият в огромни размери“ господин Грюн. На господин Грюн 
дори не му идва на ум, че заедно с тези различни стъпала на про­
изводство са дадени и различни отношения на производството към 
потреблението, различни противоречия между тях, че тези противо­
речия не могат да се разберат, без да се изучи, и да се разрешат, без 
да се измени практически съответно всеки един от тези начини на 
производство и целият основан върху него обществен ред. Ако гос­
подин Грюн по тривиалност на другите си примери вече стои много 
по-ниско от най-обикновените икономисти, то с примера си с книгата 
той доказва, че те са много „по-човечни“ от него. Те съвсем не ис­
кат той, след като е потребил някоя книга, веднага да произведе 
нова! Те се задоволяват с това, че така той произвежда собственото 
си образование и следователно д е й с т в а  изобщо благотворно вър­
ху производството. Като изпуска междинния член, плащането в 
брой -  което той прави излишно, като просто се абстрахира от 
него, но само благодарение на което става ефективно неговото тър­
сене, -  господин Грюн превръща възпроизводителното потребление 
в някакво чудо. Той се отдава на четене и само с това свое четене 
дава възможност на букволеярите, фабрикантите на хартия и пе­
чатарите да произвеждат нов шрифт, нова хартия, нови книги. Зна­
чи единствено неговото потребление възстановява на всички тях про­
изводствените разходи. Впрочем, ние вече достатъчно показахме с  
каква виртуозност господин Грюн умее от старите книги да изчита



нови и какви са заслугите му пред търговския свят като произво­
дител на нова хартия, нови букви, ново печатарско мастило и нови 
подвързачни инструменти. Първото писмо в книгата на Грюн за­
вършва с думите: „Аз възнамерявам да се хвърля в промишленост­
та“. Никъде в цялата книга господин Грюн не се отказва от този 
свой девиз.

В какво се състои в такъв случай цялата дейност на господин 
Грюн? За да докаже положението на „истинския социализъм" за 
единството на производството и потреблението, господин Грюн при­
бягва до най-тривиалните положения на политическата икономия 
относно търсенето и предлагането, а за да използува тези послед­
ните за своите цели, той изхвърля от тях необходимите междинни 
звена и така ги превръща в чисти фантазии. Ядрото на всичко това 
следователно е само невежественото и фантастично освещаване на 
съществуващия строй.

Характерен е и социалистическият извод на Грюн, който също 
представлява заекващо преразказване на това, което е било казано 
от неговите немски предшественици. Производството и потребление­
то съществуват отделно, защото нашият превратен свят ги е откъс­
нал едно от друго. Как е стигнал до това нашият превратен свят? 
Той е вмъкнал между двете някакво понятие. С това той е разкъсал 
човека на две половини. Като не се задоволява с това, той разкъсва 
на две половини и обществото, т. е. самия себе си. Тази трагедия 
се разигра през 1845 г .

Единството на производството и потреблението, което у „истин­
ските социалисти“ имаше първоначално смисъла, че самата дейност 
трябва да доставя наслаждение (у тях наистина това беше чисто 
фантастична представа), се тълкува от господин Грюн по-късно в 
смисъл че „потреблението и производството, казано на икономиче­
ски език, трябва да се покриват едно друго" (стр. 196), че не тряб­
ва да има излишък от продукти над нуждите на непосредственото 
потребление, с което, разбира се, би било спряно всякакво движе­
ние. Ето защо той с важен вид упреква Фурие, че последният бил 
искал да наруши това единство чрез свръхпроизводство. Господин 
Грюн забравя, че свръхпроизводството причинява кризи само бла­
годарение на своето влияние върху разменната стойност на продук­
тите, а тази именно разменна стойност изчезна не само у Фурие, 
но и в най-хубавия от световете, построен от господин Грюн. За та­
зи филистерска глупост може да се каже само това, че тя е напъл­
но достойна за „истинския социализъм“.

Господин Грюн постоянно повтаря с голямо самодоволство своя 
коментар към теорията на „истинския социализъм“ за производ­
ството и потреблението. Така, като говори за Прудон, той пише:



„Проповядвайте социалната свобода на потребителите и вие ще намерите 
истинското равенство на производството“ (стр. 433).

Няма нищо по-лесно от подобна проповед! Досега грешката се 
заключаваше само в това,

„че потребителите не бяха възпитани, образовани, че не всички потребяват 
по  човеш ки" (стр. 432). „Този възглед, според който потреблението е мащаб на 
производството, а не обратното, е смърт за всички съществували досега ико­
номически възгледи“ (пак там). „При истинска солидарност на хората става 
истина дори положението, че потреблението на всекиго предполага потребление 
от всички“ (пак там).

Потреблението на всекиго в рамките на конкуренцията предпо­
лага plus ou moins*44 непрекъснато потребление от всички, както про­
изводството на всекиго предполага производство от всички. Въпро­
сът е само как, по какъв начин става това. На това господин Грюн 
отговаря само с моралния постулат за човешкото потребление, за 
познаването на „истинската същност на потреблението“ (стр. 432). 
Тъй като той абсолютно нищо не знае за действителните отноше­
ния на производството и потреблението, не му остава и нищо дру­
го, освен да се скрие в последното убежище на „истинския социали­
зъм“ -  същността на човека. По същата причина той неизменно 
взема за изходна точка не производството, а потреблението. Ако 
се изхожда от производството, то трябва да се помисли за действи­
телните условия на производството и за производителната дейност 
на хората. Ако пък се изхожда от потреблението, можем да се ус­
покоим със заявлението, че сега потребяват не „по човешки“, можем 
да се успокоим с постулата за „човешкото потребление“, за възпи­
танието в духа на истинското потребление и с още подобни фрази, 
без ни най-малко да се замисляме над действителните жизнени от­
ношения на хората и над тяхната дейност.

В заключение нужно е да споменем още, че тъкмо онези иконо­
мисти, конто са изхождали от потреблението, са били реакционери 
и са игнорирали революционната страна на конкуренцията и на 
едрата промишленост.

„ОГРАНИЧЕНИЯТ ТАТКО КАБЕ“ И ГОСПОДИН ГРЮН

Господин Грюн завършва своя екскурс за школата на Фурие и 
за г-н Ребо със следните думи:

„Аз искам да пробудя у организаторите на труда съзнанието за  тяхната 
същност, аз искам да им покаж а исторически откъде произлизат те ... на

*44 -  повече или по-малко. Ред.



тези недоносчета.. .  които не са п о р о д и ли  ни  на й-м алка  м и съ л  от самите себе  
си. А по-късно аз може би ще имам случай да се разправя с г-н Ребо, и не само 
е г-н Ребо, но и със Сей. Всъщност казано, първият не е чак толкова лош, той е 
само глупав; а вторият е повече от глупав -  той е учен.

И така“ (стр. 260).

Гладиаторската поза, която заема господин Грюн, неговите за­
плахи по адрес на Ребо, неговото презрение към учеността, неговите 
гръмки обещания -  всичко това са верни признаци, че той се гот­
ви да извършва велики дела. Имайки пълно „съзнание за неговата 
същност“, ние схванахме по тези симптоми, че господин Грюн под­
готвя тук един от най-чудовищните плагиати. За онзи, който е раз­
брал неговата тактика, неговата площадна кресливост губи невин­
ния си характер и винаги се оказва дело на хитрата сметка.

„И така“;

Следва глава със заглавие:
„Организация на труда!“

„Къде се е зародила тази мисъл? -  Във Франция. -  Но как?“

Пак подзаглавие:
„Ретроспективен поглед върху XVIII век“.

„Къде се е зародила тази“ глава на господин Грюн? -  „Във 
"Франция. -  Но как?“ Читателят ей сега ще научи това.

Още веднъж ще напомним на читателя, че господин Грюн въз­
намерява тук да буди у френските организатори на труда съзнание­
то за тяхната същност с помощта на сериозна, издържана в немски 
дух, историческа демонстрация.

И така:
Когато господин Грюн забеляза -  а той забеляза това още 

отдавна, -  че Кабе е „ограничен“ и че неговата „мисия е още от­
давна завършена“, това не значеше, че „всичко, естествено, е стиг­
нало до края“. Напротив, той възложил на Кабе нова мисия -  с 
помощта на няколко произволно измъкнати цитати да създаде френ­
ски „фон“ за Грюновата немска история на социалистическото дви­
жение през XVIII век.

От какво започва той? -  От „производителното" четене.
Кабе в XII и XIII глави на своето „Пътешествие в Икирия" на­

трупва доста безредно мнения на нови и стари авторитети в полза 
на комунизма. Той съвсем не си поставя за цел да даде картината 
на цялото историческо движение. За френския буржоа комунизмът 
изглежда като някаква подозрителна личност. Добре, казва Кабе, 
аз ще ви приведа свидетелства на най-почтени хора от всички



епохи, които благоприятно се изказват за характера на моя клиент; и 
Кабе постъпва като адвокат. Дори свидетелствата, които не са бла­
гоприятни за неговия клиент, той превръща в благоприятни. От ад­
вокатска реч не трябва да се изисква историческа правда. Ако ня­
кой знаменит човек случайно е отронил дума срещу парите, срещу 
неравенството, богатството, срещу социалните недъзи, то Кабе под­
хваща тази дума, моли го да я повтори, прави от нея верую на да­
дено лице, печата я, ръкопляска и с иронично добродушие се обръ­
ща към своя разсърден буржоа: „Слушайте, слушайте, нима той не 
е бил комунист?“ Той не изпуска никого -  нито Монтескьо, нито 
Сийес, нито Ламартин, нито дори Гизо; всички са комунисти malgré 
eux*45. Voilà mon Communiste tout trouvé!*46

Господин Грюн в припадъка на производителното си настрое­
ние потъва в четене на цитати, събрани от Кабе за характеристика 
на XVIII век; той нито за минута не допуска съмнение в правил­
ността на всичко това, поднася на читателя своята фантазия за ми­
стичната връзка между писателите, които случайно са се срещнали 
у Кабе на една страница, и полива тази каша със своя младогер
манско-белетристичен соус, като я кръщава с посоченото по-горе за­
главие.

И така:

Господин Грюн. 
Господин Грюн започва своя 

обзор със следните думи:

Кабе.
Кабе започва своите цитати 

със следните думи:
„Социалната идея не е паднала от 

небето, тя е възникнала органиче­
ски, т. е. по пътя на постепенното 
развитие. Аз не мога да дам тук 
нейната пълна история, не мога да 
започна от индусите и китайците, да 
премина след това в Персия, Еги­
пет и Юдея, да питам гърците и 
римляните какво е общественото им 
съзнание, да разпитам християн­
ството, неоплатонизма и патристи
ката, да изслушам средните векове 
и арабите, да изследвам реформа­
цията и пробуждащата се филосо­
фия и така да стигна до XVIII век" 
(стр. 261).

„Вие, противниците на колектив
ността, твърдите, че в нейна полза 
съществуват само случайни мнения, 
незначителни и незаслужаващи дове­
рие. Тогава аз ще разпитам пред вас 
историята и всички философи: слу­
шайте! Аз няма да ви говоря за мно
гочислените древни народи, у които 
била осъществена общността на иму­
ществото! Няма също да говоря ни­
то за евреите. . .  нито за египетските 
жреци, нито за М инос... Ликур  и 
Питагор. . .  нито за Конфуций и Зо
роастър, първият от които провъз­
гласил този принцип в Китай, а вто­
рият -  в Персия“ („Пътешествие в 
Икария“, второ издание, стр. 470).

*45 - въпреки волята си. Ред.
*46 - И ето че моят комунист е готов! Ред.



След пасажите, които привеждаме, Кабе преминава към гръц­
ката и римската история, разпитва християнството, неоплатонизма, 
патристиката, средните векове, реформацията, пробуждащата се фи­
лософия. Ср. Кабе, стр. 471- 482. Преписването на тези единадесет 
страници господин Грюн предоставя на други, „по-търпеливи хора, 
ако книжният прах е запазил в сърцата им необходимия“ (разбира 
се, за преписване) „хуманизъм“. Грюн, стр. 261. Само споменава­
нето за социалното съзнание на арабите принадлежи на господин 
Грюн. Ние със страстно нетърпение чакаме неговите откровения по 
този въпрос. „Аз трябва да се огранича с XVIII век.“ Ще послед­
ваме господин Грюн в XVIII век и само предварително ще забеле­
жим, че у Грюн са подчертани почти напълно същите думи, както 
и у Кабе.

Господин  Грю н: „Лок, основателят 
на сенсуализма, казва: този, който 
има повече, отколкото му е нужно за 
задоволяване на неговите потребно­
сти, престъпва границите на разума 
и на първоначалната справедливост 
и граби това, което принадлежи на 
други. В секи  и зл и ш ъ к  е  у зу р п а ц и я  и 
видът на търпящия нужда трябва да 
събуди в душата на богаташа угри­
зение на съвестта. Развратени хора, 
тънещи в разкош и наслаждения, 
треперете при мисълта, че ще настъ­
пи ден, когато нещастният, лишеният 
от необходимото наистина щ е п ознае  
правата на  човека. Измамата, веро­
ломството, користта са създали иму­
щественото неравенство, което с ъ ­
ст авлява нещастието на  ч о веш ки я  
род , струпвайки всички страдания на 
една страна -  наред с богатствата, 
а на друга -  наред с нищетата. Ето 
за щ о  философът трябва да смята 
употребата н а  парите за  една  от най- 
гибелнит е и зм и сли ц и  на  човешката 
изобретателност" (стр. 266).

К абе: „Но ето, чуйте как възкли­
цава Лок в своята забележителна 
книга „Граж данското у п р а в л е н и е " : 
„Този, който има повече, отколкото 
му е нужно за задоволяване на не­
говите потребности, престъпва гра­
ниците на разума и на първоначал­
ната справедливост и граб и  това, 
което принадлеж и на  др уги . Всеки 
и зл и ш ъ к  е у зу р п а ц и я  и видът на 
бедняка трябва да събуди в душата 
на богаташа угризение на съвестта. 
Развратени хора, тънещи в разкош и 
наслаждения, треперете при мисълта, 
че ще настъпи ден, когато нещастният

, лишеният от необходимото, наи­
стина ще познае правата на  човека". 
И слушайте го по-нататък: „Измама­
та, вероломството, користта създадо­
ха имущественото неравенст во, което 
съставлява нещастието на  човеш кия  
род , струпвайки на едната страна 
всички пороци заедно с богатството, 
а на другата -  бедствията заедно 
с нищетата“ (тази фраза господин 
Грюн е превърнал в безсмислица). 
„Ето защо философът трябва да смя­
та употребата на парите за една от 
най-гибелнит е измислици на човеш­
ката изобретателност““ (стр. 485).

Господин Грюн заключава от тези цитати на Кабе, че Лок е 
б ил „противник на паричната система“ (стр. 264), „най-просветени
ят противник на парите и на всяко имущество, което превишава по­
требностите“ (стр. 266). За съжаление самият този Лок е един от 
п ървите научни поборници на паричната система, разпален



привърженик на бичуването на скитниците и пауперите, един от doyens*47 
на съвременната политическа икономия.

Господин Грюн: „Още Босюе, епи­
скоп от Мо, казва в своята „Поли­
тика, извлечена от свещеното писа­
ние“: „Без правителства (без поли­
тика -  смешна прибавка на гос­
подин Грюн) „земята с всичките ѝ 
блага би била същото общо достоя­
ние на всички хора, както въздухът 
и светлината; според извечно право 
на природата никой няма особено 
право върху нищо. Всичко принад­
лежи на всички, а собствеността е ре­
зултат от гражданското управление.“ 
Попът, който е живял през XVII век, 
е достатъчно честен, за да изказва 
подобни мисли, подобни възгледи! Съ
що и немецът Пуфендорф, който е 
известен“ (т. е. известен е на госпо­
дин Грюн) „само по една Шилерова 
епиграма, казваше: „Сегашното нера­
венство на имуществата е несправед­
ливост, която може да повлече след 
себе си други неравенства поради 
безсрамието на богаташите и стра­
ха на бедняците““ (стр. 270). Госпо­
дин Грюн прибавя към това: „Но да 
не се отклоняваме настрана, да оста­
нем във Франция.“

Кабе: „Чуйте барон де Пуфен­
дорф, професор по естествено право 
в Германия и държавен съветник в 
Стокхолм и Берлин; който в своето 
естествено и международно право 
опровергава учението на Хобс и 
Гроций за абсолютната монархия, 
провъзгласява естественото равен­
ство, братството, първоначалната 
общност на имуществата и признава, 
че собствеността е човешки институт. 
Че тя е възникнала от полюбовната 
подялба, която е имала за цел да 
осигури на всекиго, и особено на 
работника, постоянно имущество, 
съвместно или отделно, и че следо­
вателно сегашното неравенство на 
имуществата е несправедливост, коя­
то влече след себе си други неравен­
ства“ (безсмислено преведено от  
господин Грюн) „само поради без­
срамието на богаташите и страха на 
бедняците.

И Босюе, епископ от Мо, наставни­
кът на френския дофин*48, знамени­
тият Босюе -  не признава ли и той 
в своята „Политика, извлечена от 
светото писание“, която е съставил 
за дофина, че без правителства зе­
мята и всички блага биха били съ­
що такова общо достояние на всички 
хора както въздухът и светлината; 
по извечното право на природата 
никой няма особено право на нищо; 
всичко принадлежи на всички, соб­
ствеността е резултат на граждан­
ското управление“ (стр. 486).

„Отклоняването“ на господни Грюн от Франция се състои в 
това, че Кабе цитира един немец, а Грюн даже изписва немското 
име по неправилния правопис на французина. Да не говорим за 
това, че той на места превежда невярно и прави пропуски, той пора­
зява със своите поправки. Кабе говори първо за Пуфендорф, а след 
това за Босюе; господин Грюн говори първо за Босюе, а след това 
за Пуфендорф. Кабе говори за Босюе като за знаменит човек,

*47 - старейшина. Ред.
*48 - престолонаследник. Бълг. ред.



господин Грюн го нарича „поп“. Кабе, цитирайки Пуфендорф, изброя­
ва неговите титли; господин Грюн откровено заявява, че Пуфендорф 
е известен само по една Шилерова епиграма. Сега той му е изве­
стен също и от цитата на Кабе и излиза, че ограниченият францу­
зин Кабе е изучил по-основно от господин Грюн не само своите зем­
ляци, но и немците.

Кабе казва: „Аз бързам да премина към великите философи на 
XVIII век и започвам от Монтескьо“ (стр. 487); господин Грюн, за 
да стигне до Монтескьо, започва с обрисуване на „законодателния 
гений на XVIII век“ (стр. 282). Сравнете цитатите, привеждани от 
единия и другия из Монтескьо, Мабли. Русо, Тюрго. Тук ни е доста­
тъчно да сравним това, което пишат Кабе и господин Грюн за Русо 
и Тюрго. Кабе преминава от Монтескьо към Русо; господин Грюн 
конструира този преход по следния начин: „Русо е бил радикалният 
политик, както Монтескьо -  конституционният.

Г оспод ин  Г р ю н  цитира из Р усо: 
„Най-голямото бедствие е вече на­
стъпило, когато трябва да се защи­
щават бедняците и да се държат под 
юзда богаташите и т. н.“
* * *

(и завършва с думите:) „откъдето 
следва, че социалното състояние е из­
годно за хората само тогава, когато 
всички те имат нещо и никой няма 
твърде много“. Русо според думите 
на господин Грюн „се обърква и 
проявява големи колебания на ми­
сълта, когато трябва да отговаря на 
въпроса: какви превръщания претър­
пява предишното имущество, когато 
дивакът влиза в обществото? Как 
отговаря на този въпрос Русо? Той 
отговаря: природата е направила 
общи всички блага“ . . .  (Грюн за­
вършва с думите:) „В случай на по­
дялба делът на всекиго става него­
ва собственост“ (стр. 284, 285).

К абе: „Чуйте сега Р усо , автора 
на безсмъртния „Обществен дого­
вор". .. чуйте какво казва той: „Хо­
рата са равни по своите права. При­
родата е направила всички блага об­
щи. . . в случай на подялба делът 
на всекиго става негова собственост. 
Във всички случаи обществото ви­
наги е единственият собственик на 
всички блага““ (съществен пункт, 
изпуснат от господин Грюн). „Слу­
шайте по-нататък:“ . . .  (Кабе за­
вършва с думите:) „откъдето следва, 
че социалното състояние е изгодно 
на хората само тогава, когато всич­
ки те имат нещо и никой няма твър­
де много.

Чуйте, чуйте още какво казва 
Русо в своята „Политическа иконо­
м ия": „Най-голямото бедствие вече 
е настъпило, когато трябва да се за­
щищават бедняците и да се държат 
под юзда богаташите““ и т. н. и т. н. 
(стр. 489, 490).

Тук гениалните нововъведения на господин Грюн се състоят в 
това, че, първо, той струпва в един куп цитати из „Обществения до­
говор“ и „Политическата икономия“ и че, второ, той започва с то­
ва, с което свършва Кабе. Кабе привежда заглавията на цитираните 
от него произведения на Русо, господин Грюн премълчава за тях. 
Ние обясняваме тази тактика с това, че Кабе говори за такава „По­
литическа икономия“ на Русо, с която господин Грюн не е могъл да 
се запознае дори по Шилерова епиграма. За господин Грюн, който



е проникнал във всички тайни на „Енциклопедията“ (ср. стр. 263), 
си е останало тайна, че „Политическата икономия“ на Русо не е ни­
що друго освен статията в „Енциклопедията“ за „политическата 
икономия“.

Да минем сега към Тюрго. Тук господин Грюн вече не се задо­
волява с просто преписване на цитати -  той преписва от Кабе и 
неговата характеристика за Тюрго:

Господин Грюн: „Един от най- 
благородните и най-безплодни опити 
да се насади новото на почвата на 
старото, което навсякъде заплашва­
ше с катастрофа, беше направен от 
Тюрго, но напразно. Аристокрацията 
предизвика изкуствен глад, провоки­
ра бунтове, интригува в  клевети до­
тогава, докато добродушният Людо­
вик не уволнява своя министър. Ари­
стокрацията не искаше да слуша; 
значи нужно било да ѝ се даде да 
почувства. Развитието на човече­
ството отмъщава винаги най-же
стоко на добрите ангели, които пра­
вят последното настойчиво предупре­
ждение преди катастрофата. Френ­
ският народ благославял Тюрго; 
Волтер преди смъртта желаел да му 
целуне ръка; кралят го наричал свой 
приятел... Тюрго -  баронът, ми­
нистърът, един от последните феода­
ли -  живеел с мисълта, че е необ­
ходимо да се изнамери домашна пе­
чатна машина, за да се осигури на­
пълно свободата на печата“ (стр. 
289, 290).

Кабе: „И все пак, докато кралят 
заявява, че той и неговият министър 
(Тюрго) са единствените приятели на 
народа при двора, макар народът да 
му изпраща благословиите си, макар 
философите да се възхищават от не­
го и Волтер да желае преди смъртта 
си да целуне ръката, която е подпи­
сала толкова укази за благото на 
народа -  аристокрацията прави за­
говори, организира дори в обширни 
размери глад и бунтове, за да го 
погуби, и със своите интриги и кле­
вети възбужда срещу реформатора 
яростта на парижките салони и по­
губва самия Людовик XVI, като го 
заставя да приеме оставката на до­
бродетелния министър, който би мо­
гъл да го спаси (стр. 497). -  Да се 
върнем към Тюрго, барона, министъ­
ра на Людовик XV) през първата 
година на неговото царуване -  кой­
то искал да намали злоупотребите, 
който прокарал множество реформи, 
който мечтаел да създаде нов език 
и, за да осигури свободата на печата, 
лично работел над изнамирането на 
домашна печатна машина.“
(стр. 495).

Кабе нарича Тюрго барон и министър, господин Грюн преписва 
това от него. За да украси изчетеното у Кабе, той превръща най- 
младия син на prévôt*49 на парижките търговци в „един от най-древ­
ните феодали“. Кабе греши, като смята глада и бунта през 1775 г. за 
дело на аристокрацията. И досега не е изяснен въпросът за винов­
ниците на шума, който се вдигнал по повод на глада и на свързано­
то с него движение. Във всеки случай парламентите и народните 
предразсъдъци са изиграли тук много по-голяма роля от аристокра­
цията. Разбира се, напълно естествено е, че господин Грюн преписва 
тази грешка от „ограничения татко“ Кабе. Той вярва в него като в

* 49 - старшина.



евангелие. Опирайки се на авторитета на Кабе, господин Грюн при­
числява Тюрго към комунистите -  Тюрго, един от водачите на фи
зиократическата школа, най-решителния привърженик на свободна­
та конкуренция, защитника на лихвите, учителя на Адам Смит. Тюр­
го беше велик човек, защото той съответстваш е на своето време, 
а не на измислиците на господин Грюн. Ние показахме как възник­
наха тези последните.

Да преминем сега към дейците на френската революция. Кабе 
поставя в крайно затруднително положение своя буржоа, срещу ко­
гото пледира, като причислява към  предшествениците на комуниз­
ма Сийес, именно на основанието, че Сийес признава равенството на 
правата и извежда собствеността от държавната санкция (Кабе, 
стр. 499- 502). Господин Грюн, когото „съдбата е обрекла, всеки 
път, когато наблюдава отблизо френския дух, да вижда неговата не­
достатъчност и повърхностност“, смело преписва това, като си въо­
бразява, че такъв стар партиен глава като Кабе е призван да за­
пази „хуманизма“ на господин Грюн „от книжния прах“. Кабе про­
дължава: „Чуйте знаменития Мирабо!“ (стр. 504). Господин Грюн 
на стр. 292 казва: „Да чуем Мирабо!“ и цитира някои от привеж­
даните у Кабе пасажи, в които Мирабо се изказва в полза на по­
дялбата на наследството поравно между братята и сестрите. Госпо­
дин Грюн се провиква: „Комунизъм за семейството!“ (стр. 292). 
Следвайки този метод, господин Грюн би могъл да претърси всички 
буржоазни институти и да намери навсякъде частици от комунизъм, 
така че, взети заедно, те би трябвало да дадат завършения комуни­
зъм. Той може да кръсти кодекса на Наполеон Code de la commu­
nauté*50 и да види в публичните домове, казармите и затворите кому­
нистически колонии.

Ние ще завършим тези скучни цитати с Кондорсе. Сравнението 
на двете книги ще покаже на читателя особено нагледно как госпо­
дин Грюн изпуска, смесва, ту цитира заглавията, ту не ги цитира, из­
хвърля хронологическите дати, но при все това точно следва реда 
на Кабе, дори когато последният не се придържа строго към хроно­
логията, и в края на краищата не отива по-далеч от лошо и страх­
ливо замаскирано извлечение из Кабе.

Г осподин Грю н: „К ондорсе е ради­
калният жирондист. Той признава не­
справедливостта на разпределението 
на имуществата, той оневинява бед­
ния народ. . .  ако народът е по 
принцип малко крадлив, то това се 
дължи на институциите.“Кабе: „Чуйте как Кондорсе до­казва в отговора си до берлинската академия“... (тук у Кабе има дъл­га фраза; той завършва): „Следова­телно само поради негодността на институциите народът толкова често бива до известна степен крадлив по принцип.“

*50 -  Кодекс на общността. Ред.



„В своя вестник „Социалното обра­зование“... той допуска съществу­ването дори на едри капиталисти...“„Кондорсе внесъл в Законодател­ното събрание предложение да се разделят стоте милиона на тримата емигрирали принцове на сто хи­ляди части... Той организира про­светата и института за обществено подпомагане“ (ср. текста на ориги­нала).В своя доклад до Законодателно­то събрание за народното възпи­тание Кондорсе казва: „Да се до­ставят на всички индивиди от чо­вешкия род средства за задоволява­не на техните потребности... такава е задачата на просветата и задъл­жението на държавната власт и т. н.““ (Тук господин Грюн превръ­ща доклада на комитета за плана на Кондорсе в доклад на самия Кон­дорсе.) (Грюн, стр. 293, 294.)„Чуйте как в своя вестник „L'ins
truc tion  soc ia le“ . .. той търпи дори 

едри капиталисти“ и т. н. и т. н.
„Чуйте, какво е казал на 6 юли 

1792 г. от трибуната на Законодател­
ното събрание един от жирондистки
те водачи, философът Кондорсе: Из­
дайте декрет за незабавна разпро­
дажба на имуществата на тримата 
френски принцове (Людовик XVIII, 

Карл X и принц Конде“ -  което гос­
подин Грюн изпус к а ) . . .  „то до­
стига почти сто милиона, и ще полу­
чите вместо три принца сто хиляди 
граждани. . .  Организирайте просве­
тата и институти за обществено под­
помагане.

Но чуйте какво казва комитетът 
за народно образование в сво я  до­
клад. Законодателното събрание за 
плана за възпитанието, съставен от 
Кондорсе на 20 април 1792 г.: „На­
родното възпитание трябва да даде 
на всички индивиди средства за за­
доволяване на техните потребности... 
такава трябва да бъде първата 
цел на националната просвета, от 
тази гледна точка то е за политиче­
ската власт дълг на справедли
востта““ и т. н. и т. н. (стр. 502, 503, 
505, 509).

Господин Грюи, който посредством такова безсрамно преписване 
от Кабе буди у френските организатори на труда по исторически път 
съзнанието за тяхната същност, постъпва освен това по принципа: 
Divide et impera*51. Тук между цитатите той произнася своята оконча­
телна присъда над хората, с които току-що се е запознал по някакъв 
откъс, след това вплита няколко фрази за френската революция и 
дели всичко това на две половини с помощта на няколко цитати от 
Морели, когото тъкмо навреме за господин Грюн Вилгардел из­
дигна en vogue*52 в Париж, и главните откъси от когото дълго преди 
господин Грюн бяха преведени в парижкия „Vorwärts“152. За да по­
кажем нескопосаността на преводите на господин Грюн, достатъчно 
е да приведем само няколко по-поразителни примера:

М орели: „Интересът извратява  сърцето и просмуква с горест най-сладост
ните връзки, като ги превръща в тежки окови; в  нашето общество съпрузит е  
мразят тези окови , м разейки  и  себе си."

*51 -  Разделяй и владей. Ред.
*52 -  на мода. Ред.



Господин  Г рю н: „Интересът прави сърцето неестествено и просмуква с 
горест най-сладостните връзки, като ги превръща в тежки окови; нашите с ъ ­
п р узи  мразят тези вер и ги  и  в  п р и ба вка  самите себе си “ (стр. 274).

Пълна безсмислица.
М орели: „Нашата душа. . .  изпитва такава бясна жажда, че се за д ъ х в а , 

за да я  утоли."
Г осподин Грю н: „Нашата душ а. . .  изпитва. . .  такава бясна жажда, че 

т я  у д у ш в а, за  да  я  утоли“ (пак там).

Пак пълна безсмислица.

М о р ели : „Тези, които се стремят да регулират нравите и да диктуват за­
коните“ и т. н.

Г оспод ин  Г рю н: „Онези, които се представят за  ли ц а , регулиращи нрави­
те и диктуващи законите" и т. н. (стр. 275).

И трите грешки, които се отнасят само до един- единствен па­
саж от Морели, са се разположили у господин Грюн на четиринаде­
сет реда. Там, където той излага Морели, се срещат и големи пла­
гиати от Вилгардел.

Господин Грюн се оказва в състояние да резюмира всичките си 
мъдри мисли за XVIII век и революцията в следните думи:

„Сеисуализмът, деизмът и теизмът се хвърлиха всички заедно на щурм 
срещу стария свят. Старият свят рухна. В това време, когато трябваше да бъ­
де създаден нов свят, деизмът победи в Учредителното събрание, теизмът в 
Конвента, а чистият сенсуализъм беше обезглавен или принуден да мълчи“ 
(стр. 263).

Ние виждаме как философският маниер на разправа с исто­
рията при помощта на няколко църковно-исторически категории се 
намира у господин Грюн на най-ниско равнище -  на равнището на 
голата белетристична фраза и служи само за арабеска към него­
вите плагиати. Avis aux philosophes!*53

Ние изпускаме разсъжденията на господин Грюн за комунизма. 
Той е преписал историческите сведения от брошурите на Кабе. „Пъ­
тешествие в Икария“ се трактува съобразно с любимия маниер на 
„истинския социализъм“ (cp. „Bürgerbuch“ и „Rheinische Jahrbü­
cher“). Господин Грюн доказва своето познаване не само на френ­
ските, но и на английските работи, като нарича Кабе „комунистиче­
ски О’Конел на Франция“ (стр. 382) и след това прибавя:

„Той би бил способен да ме изпрати на бесилката, ако имаше власт и 
ако знаеше, че аз мисля и пиша за него. Тези агитатори са опасни за нашего 
брата със своята ограниченост“ (стр. 383).*53 - Предупреждение към философите! Ред.



ПРУДОН

„Г-н Щайн сам си е дал блестящо свидетелство за бедност, разглеждай­
ки този Прудон en bagatelle*54“ (ср. „Двадесет и една кола“, стр. 84). „За да 
се следи тази въплътена логика, нужно е наистина нещо повече от старата Хе
гелова дивотия“ (стр. 411).

Достатъчни ще бъдат няколко примера, за да покажем, че го­
сподин Грюн остава верен на себе си и в този раздел.

Той превежда на стр. 437- 444 няколко извадки из политико- 
икономическите доказателства на Прудон за това, че собствеността 
е невъзможна, и накрая се провиква:

„Към тази критика на собствеността, която е пълно разлагане на послед­
ната, ние няма какво да прибавим! Ние не възнамеряваме да пишем тук нова 
критика, която да отстрани отново равенството на производството, разпокъса
ността на равните работници. Аз по-горе вече направих необходимите намеци, 
останалото“ (т. е. това, за което господин Грюн не е намекнал) „ще се изясни 
при създаването на новото общество, при установяването на истинските отно­
шения на владение“ (стр. 444).

Така господин Грюн се старае да се измъкне от разглежда­
не на политико-икономическите възгледи на Прудон, като се опитва 
същевременно да се възвиси над тях. Всички доказателства на Пру­
дон са погрешни, но господин Грюн ще види тези грешки едва то­
гава, когато това бъде посочено от други.

Господин Грюн просто е преписал забележките за Прудон, на­
правени в „Светото семейство“, а именно, че Прудон критикува по­
литическата икономия от политико-икономическа, а правото -  от 
юридическа гледна точка. Обаче той толкова малко е разбрал (как­
во значение има тук, че е пропуснал самата същност -  твърдение­
то, че Прудон изтъква срещу практиката на юристите и икономи­
стите техните илюзии, -  и като пояснява приведеното положение, 
изказва съвсем безсмислени фрази).

Най-важното в книгата на Прудон „За създаването на ред в 
човечеството“153, е неговата dialectique sérielle*55, опит да се даде ме­
тод на мисленето, който би поставил на мястото на самостойните 
мисли процеса на мисленето. Прудон, изхождайки от френска глед­
на точка, търси диалектика, подобна на тази, която Хегел действи­
телно даде. Тук родството с Хегел е следователно реално, а не по 
фантастична аналогия. И поради това тук за този, който вече се е 
справил с критиката на Хегеловата диалектика, не би било труд­
но да даде критика на Прудоновата диалектика. Но от „истинските 
социалисти“ никак не можеше да се изисква това, щом като дори

*54 -  като дреболия. Ред.
*55 - серийна диалектика. Ред.



философът Фойербах, когото те причислиха към своите, не съумя да 
направи това. Господин Грюн се опитва да се изплъзне от своята 
задача по наистина забавен начин. Тъкмо там, където би трябвало 
да пусне в ход своята тежка немска артилерия, той прави един не­
приличен жест. След като запълня няколко страници с преводи из 
Прудон, той изведнъж заявява с надут белетристичен captatio bene- 
volentiae*56, че Прудон с цялата си dialéctique sérielle само иска да 
играе ролята на учен. Наистина той бърза да го утеши с възклица­
нието:

„Ах, мили ми приятелю, що се отнася до учеността" (и „приват д оцентур а
та"), „не се лъжи. Ние трябваше да за б р а ви м  вси ч ко  това, което нашите учи­
лищни наставници и университетски машини“ (с изключение на Щайн, Ребо и 
Кабе) „с такъв безкраен труд, при такова отвращение от наша и от тяхна 
страна се стараеха да ни внушат" (стр. 457).

В доказателство на това, че сега господин Грюн се учи вече не 
„с такива безкрайни усилия“, макар, може би, все още със „същото 
отвращение“, той, след като започна социалистическите си изслед­
вания и писма в Париж на 6 ноември, вече към следващия 20 януа­
ри „по необходимост“ завърши не само своите изследвания, но и 
обрисуването на „ и с т и н с к о т о  общо впечатление от целия процес“.*56 - опит да се завоюва благосклонност. Ред.



V

„ДОКТОР ГЕОРГ КУЛМАН ОТ ХОЛЩАЙН“,
или

ПРОРОЧЕСТВОТО НА „ИСТИНСКИЯ СОЦИАЛИЗЪМ“

„НОВИЯТ СВЯТ, ИЛИ ЦАРСТВОТО НА ДУХА НА ЗЕМЯТА.
ВЪЗВЕЩЕНИЕ“154

„Не е имало човек“ -  четем в предговора, -  „който би изразил всички­
те ни страдания, всичките ни мъки; и надежди, с една дума -  всичко, което въл­
нува нашата епоха в най-съкровената ѝ дълбочина. Сред тази мъчителна борба 
на съмнения и въжделения той трябваше да излезе от духовното си усамотение 
и да ни даде решение на загадката, която ни обкръжава от всички страни, въ­
плътена в толкова ярки образи. Този човек, когото очаква нашата епоха, се 
появи. Това е д-р Георг Кулман от Холщайн"

Август Бекер, автор на тези редове, се остави следователно да 
бъде повлечен от човек с твърде ограничен ум и много съмнителен 
характер, като му повярва, че нито една загадка още не е решена 
и че нито една действена сила не се е пробудила; комунистическото 
движение, което обхвана вече всички цивилизовани страни -  било 
само кух орех, в който не може да се намери ядка, световно яйце, 
снесено от великата световна кокошка без съдействието на петела; 
обаче истинската ядка на ореха и истинският петел, гордостта на 
целия курник, това е д-р Георг Кулман от Холщайн!. . .

Но този велик световен петел е в действителност най-обикновен 
скопен петел, който известно време беше на прехрана у немските 
занаятчии в Швейцария и който не ще да избегне своята съдба. . .

Не че ние смятаме д-р Кулман от Холщайн за съвсем обикно­
вен шарлатанин и ловък измамник, който и сам ни най-малко не 
вярва в целителната сила на своя жизнен елексир и с цялата си 
макробиотика има предвид само едно -  как да запази живота на 
собствената си персона; не, ние отлично знаем, че този вдъхновен 
свише доктор е спиритуалистичен шарлатанин, благочестив измам­
ник, мистичен хитрец, който обаче, както и цялата му порода, не е 
много придирчив в подбора на средствата, защото неговата особа се 
е срасла неразделно с неговата свещена цел. Работата е там, че



свещените цели винаги се срастват най-тясно със свещените особи, 
защото те имат чисто идеалистичен характер и съществуват само 
в главата. Всички идеалисти, както философските, така и религи­
озните, както старите, така и съвременните, вярват в озаренията 
свише, в откровенията, в спасители, в чудотворци, и само от степен­
та на образованието им зависи дали тази вяра взема груба, рели­
гиозна, или пък просветена, философска форма, както само от сте­
пента на тяхната енергия, характер, обществено положение и т. н. 
зависи дали те се отнасят пасивно или активно към вярата в чуде­
сата, т. е. дали са пастири-чудотворци или овце, и по-нататък дали 
те преследват при това теоретически или практически цели.

Кулман е много енергичен човек и при това не е лишен от фило­
софско образование; той се отнася към вярата в чудесата съвсем не 
пасивно и при това преследва твърде практични цели.

Август Бекер споделя с Кулман само националния душевен не­
дъг. Този добър човек „съжалява хората, които не са способни да 
разберат, че волята и мисълта на епохата могат винаги да бъдат 
изразени само от отделни личности“. -  За идеалиста всяко движе­
ние, което преобразява света, съществува само в главата на някой 
избраник, и съдбата на света зависи от това, дали тази глава, която 
притежава цялата премъдрост като своя частна собственост, няма 
да бъде смъртно ранена от някой реалистичен камък, преди да 
успее да провъзгласи своите откровения. -  „Нима това не е та­
ка?“ -  предизвикателно прибавя Август Бекер. -  „Съединете всич­
ки философи и теолози на дадена епоха, нека те обсъждат и гласу­
ват и вижте тогава какво ще се получи от това!“

За идеолога цялото историческо развитие се свежда до теоре­
тическите абстракции на историческото развитие, формирали се в 
„главите“ на всички „философи и теолози на дадена епоха“, и тъй 
като не е възможно „да се съединят“ всички тези „глави“ за „об­
съждане и гласуване“, необходимо трябва да съществува някаква 
свещена глава, която е връх на всички тези философски и теологи­
чески глави, тяхно острие, и тази върховна, умна глава е спекула­
тивното единство на тъпите глави -  е спасителят.

Тази система от глави е също така стара, както и египетските 
пирамиди, с които тя има известно сходство, и е също така нова, 
както пруската монархия, в чиято столица тя, отново подмладена, 
неотдавна възкръсна. -  Идеалистическите далай-лами имат това 
общо с действителния далай-лама, че биха искали да си внушат, че 
светът, от който си добиват храната, не може да съществува без тех­
ните свещени екскременти. -  Достатъчно е само това идеалистиче
ско безумие да стане практическо и веднага се проявява неговиятзлов
реден характер: неговото попско властолюбие, религиозният му



фанатизъм, шарлатанство, пиетистко лицемерие, благочестива измама. 
Чудото -  това е предназначено за магарета мостче от царството 
на идеята към царството на практиката. Господин доктор Георг 
Кулман от Холщайн е такова магарешко мостче; той е вдъхновен 
свише и поради това неговото вълшебно слово непременно ще пре­
мести и най-устойчивите планини; това е утешение за търпеливите 
създания, които не намират в себе си достатъчно енергия, за да 
вдигнат във въздуха тези планини с естествен барут; това е прибе
жище за слепите и боязливите, неспособни да забележат материал­
ната връзка в многообразно раздробените явления на революцион­
ното движение.

„Досега“ -  казва Август Бекер -  „нямаше обединяваща 
точка.“

Свети Георг без труд преодолява всичките реални препятствия, 
като превръща всички реални неща в идеи и като се обявява за 
тяхно спекулативно единство, благодарение на което той се оказва 
в състояние „да ги управлява и да им повелява“:

„Обществото на идеите е светът. И тяхното единство повелява и управ­
лява света“ (стр. 138).

В това „общество на идеите“ нашият пророк се разпорежда, 
както намери за добре.

„Да ш ествам е  в него, вървейки като след пътеводител подир нашата 
собствена идея и ще разгледаме всичко най-подробно, Доколкото нашето време 
изисква това“ (стр. 138).

Какво спекулативно единство на безсмислицата!
Но хартията търпи всичко, а немската публика, на която про­

рокът поднася своите оракулски премъдрости, беше толкова малко 
запозната с философското развитие на собственото си отечество, че 
дори не забеляза как великият пророк в своите спекулативни веща­
ния само повтаря най-изтърканите философски фрази, като ги при­
способява към практическите си цели.

Така както чудотворните изцелители и чудотворните целителни 
средства в медицината имат за основа непознаването на природните 
закони, точно така знахарите и панацеите в социалната област имат 
за основа непознаването на законите на социалния свят, а нашият 
знахар от Холщайн е тъкмо социалистически пастир-чудотворец от 
Нидеремпт.

Този пастир-чудотворец съобщава преди всичко на своите ов­
чици:

„Аз виждам пред себе си събрание на избраници, които още преди мене 
се стремяха със слово и дело да съ дей стват  за благото на нашето време, а



сега се явиха тук, за да чуят какво ще говоря аз за радостите и скърбите 
на човечеството."

„Вече мнозина са говорили и писали от името на човечеството, но никой 
още не е изрекъл В какво собствено се състои недъгът на човечеството, на какво 
се надява то, какво очаква и как би могло да осъществи своите въжделения. 
Това именно е, което аз искам да направя."

И неговите овчици му вярват.
В цялото творение на този „свет дух“, който свежда вече оста­

рели социалистически теории до най-мършави и най-общи абстрак­
ции, няма нито една-единствена оригинална мисъл. -  Дори във 
формата, в стила няма нищо оригинално. На свещения стил на биб­
лията други са подражавали вече много по-сполучливо. Кулман е 
взел за образец в това отношение Ламене, но той е само карикату­
ра на Ламене. Ние ще покажем на нашите читатели няколко при­
мера от красотите на неговия стил:

„Кажете ми, първо, как се ч увствате , когато мислите за това, какво ще 
стане с в ас във вечността?

„Мнозина се смеят и казват: „Какво ме интересува вечността?“
„Други търкат очи и питат: „Вечност -  какво е то?“. . .
„Как се ч у вствате , по-нататък, когато мислите за часа, в който ще в и 

погълне гробът?“
„И аз чувам много гласове“. -  Между тях едни говори така:
„В най-ново време се проповядва учението, че духът е вечен, че със смърт­

та той само отново ще се разтвори в бога, от който е излязъл. Но тези, които 
проповядват това, не могат да ми кажат какво ще остане от мене. О, по-добре 
съвсем да не съм се раждал! А ако самият аз не изчезна -  о, мои родители, 
мои сестри, мои братя, мои деца и всички, които обичам, щ е  ви видя ли пак 
някога? О, по-добре би било никога да не бях ви виждал!“ и т. н.

„Как се ч у вствате , по-нататък, когато започвате да мислите за безкрай­
ността?“. . .

Става ни лошо, господин Кулман, не от мисълта за смъртта, а 
от вашите фантазии на тема за смъртта, от вашия стил, от вашите 
жалки средства за въздействие върху сърцето на хората!

„Как се ч у в с т в а ш “, скъпи читателю, когато слушаш речите на 
попа, който рисува пред своите овчици ада много горещ, а прави 
душите им много податливи, цялото красноречие на когото е насо­
чено само към това -  да приведе в действие сълзните жлези на 
своите слушатели и който спекулира само със страха на своята 
община?

Що се отнася до мършавото съдържание на „възвещенията“, 
първата част или уводът в „Новия свят“ се свежда до простата ми­
съл, че господин Кулман от Холщайи е дошъл на света, за да основе 
на земята „царството на духа“, „царството небесно"; че нито един 
човек преди него не е знаял какво е собствено адът и какво е небе­
то; че адът, това е обществото, което е съществувало досега, а



небето -  бъдещото общество, „царството на духа“; а самият той се 
оказва въжделеният свет „дух“. . .

Всички тези велики мисли са съвсем не оригинални на самия 
свети Георг и той собствено нямаше защо да тръгва на уморително 
пътешествие от Холщайн за Швейцария, да излиза от „своето ду­
ховно усамотение“ и като се спуща към занаятчиите, да им се „от­
крие“, за да възвести на „света“ това „видение“.

Що се отнася до мисълта, че господин д-р Кулман от Холщайн 
е „въжделеният свети дух“, тя е, разбира се, негово изключително, 
лично достояние и завинаги ще си остане такава.

И ето, свещеното писание на нашия свети Георг се разгъва, съ­
гласно собственото му „откровение“, по следния план:

„То ще разкрие“ -  казва той. -  „царството на духа в земен образ, та 
Вие да видите неговото великолепие и да съзрете, че нищо освен царството на 
духа не може да донесе спасение. -  От друга страна, то снема покрова от Ва­
шия юдол*57 на скръбта, та да видите своята скръб и да познаете корена на всич­
ките си страдания. -  А после ще посоча пътя, който води от това скръбно на­
стояще в радостното бъдеще. -  За да постигнете тази крайна цел, вървете мис­
лено след мене към височината, откъдето пред нас ще се открие широко дале­
чен край.“

И така първо пророкът ни дава да видим неговия „прекрасен 
край“, неговото царство небесно. Но ние виждаме само жалка ин­
сценировка на неправилно разбрания сенсимонизъм, облечен в 
окарикатурена одежда на Ламене, обкръжен от възпоминания, за
и м стван и  от г-н Щайн.

Ще приведем най-важните откровения за небесното царство, 
които ще ни дадат представа за пророческия метод. Така на стр. 37
четем:

„Изборът е свободен и се определя от склонността на всеки човек. -  А 
склонността на човека се определя от неговите заложби.“

„Ако в обществото -  вещае свети Георг -  всеки следва своята склон­
ност, то решително всички заложби, които съществуват в това общество, се 
развиват, а ако това е така, произвежда се винаги това, от което всички се 
нуждаят -  както в царството на духа, така и в царството на материята. -  
Защото заложбите и силите, с които разполага обществото, винаги съответ
с т в а т  на неговите потребности“ . . .  „Стремежите са пропорционални на приз­
ванията“, ср. също Прудон.

Тук господин Кулман се различава от социалистите и комуни­
стите само по недоразумението, което се среща у него, причината 
за което трябва да се търси в практическите цели, които той пре­
следва, а също така без всякакво съмнение в неговата ограниче­
ност. Той смесва разликата между заложбите и способностите с

*57 Долина на скръб и сълзи. Бълг. ред.



неравенството във владеенето и неравенството в задоволяването на 
потребностите, пораждано от това неравенство във владеенето, и 
поради това полемизира срещу комунизма.

„Никой няма право да има там“ (т. е. при комунизма) „каквото и да било 
предимство пред другите“ -  негодува нашият пророк, -  „никой няма право 
да притежава повече и да живее по-добре от другия. . .  А ако Вие се съмня­
вате в това и не желаете да присъедините гласа си към общия хор, те се гав­
рят над Вас, проклинат Ви, преследват Ви и Ви изпращат на бесилото“ 
(стр. 100).

И все пак Кулман пророчествува понякога съвсем правилно.
„Ето защо в техните редове се намират всички, които се провикват: Долу 

библията! Долу преди всичко християнската религия, защото това е религия 
на смирението и на робския начин на мислене! Долу изобщо всякаква вяра! 
Ние съвсем нищо не знаем за бога и безсмъртието. Това са измислици, изпол­
звани  за тяхна изгода“ (трябва да значи: използвани от поповете за тяхна 
изгода) „и поддържани по всякакъв начин от лъжци и измамници. Наистина, 
който вярва още в подобни неща, той е кръгъл глупак!“

Кулман особено яростно полемизира срещу принципиалните 
противници на учението за вярата, за смирението и неравенството, 
т. е. за „съсловните различия и различията по рождение".

На отвратителното учение за предустановеното робство -  
учение, което, както го излага Кулман, силно напомня възгледите 
на Фридрих Ромер, -  на теократичната йерархия и в последна 
сметка на своята собствена свещена особа той основава своя со­
циализъм!

„Всеки отрасъл на труда“ -  четем на стр. 42 -  „се ръководи от най- 
изкусния, който сам у ч а с т в а  в труда, а всеки отрасъл в царството на задо­
воляване на потребностите се ръководи от оня, който сам у ч а с т в а  в потре­
блението и който е най-доволен от живота. -  Но както обществото не е раз­
делено и има само един дух, така и целият негов строй се ръководи и управ
лява само от един човек. -  И той е най-мъдрият, най-добродетелният и най- 
блаженият."

'На стр. 34 ние научаваме:
„Ако духът на човека се стреми към добродетел, човекът изправя чле­

новете си и ги движи, и развива и образува и формира всичко в себе си и вън 
от себе си според своето желание. -  И ако неговият дух е в добро състояние, 
човек трябва да усеща това състояние с цялото си същество. -  Ето защо чо­
векът яде и пие и се наслаждава, ето защо той пее и играе и танцува, целува 
и плаче и се смее."

Наистина мисълта, че съзерцаването на бога влияе върху 
апетита, а духовното блаженство -  върху половия инстинкт, също 
не съставлява частна собственост на кулманизма; но тази мисъл 
във всеки случай ни разяснява някои тъмни места в книгата на на­
шия пророк.



Така например на стр. 36:
„Едното и другото“ (владеенето и потреблението) „се определя от него­

вия“ (т. е. на човека) „труд. Трудът служи за мащаб на неговите потребности“. 
(Така изопачава Кулман положението, че комунистическото общество като 
цяло има винаги толкова заложби и сили, колкото и потребности.) „Защото 
трудът е проява на идеите и инстинктите. А на тях се базират потребностите. - 
Но тъй като заложбите и потребностите на хората са винаги различни и са 
разпределени така, че първите могат да се развиват, а вторите да се удовле­
творяват само в случай, когато всеки отделен човек винаги произвежда за 
всички и ако продуктът, произведен от всички, се разменя и разпределя спо­
ред заслугите“ (?), „то всеки получава срещу труда си само стойността".

Цялата тази тавтологична галиматия, както и положенията, 
които идат след нея и редица други, които ние, щадейки читателя, 
не привеждаме, би останала за нас, разбира се, непроницаема, въ­
преки прославената от А. Бекер „възвишена простота и яснота“ 
на „откровението“, ако практическите цели, преследвани от проро­
ка, не ни даваха ключа към нея. -  Сега всичко ще стане съвсем 
ясно.

„Стойността“ -  продължава да вещае господин Кулман -  „определя 
самата себе си според потребността на всички“ (?). „В стойността винаги се 
съдържа трудът на всеки индивид и срещу това“ (?) „той може да си доста­
ви всичко, което е угодно на неговата душа“.

„Виждате ли, приятели мои“ -  четем ние на стр. 39, -  „обществото на 
истинските хора винаги разглежда живота. . .  като. . .  школа за самовъзпита
ние. И при това, то желае да бъде блажено. -  Но нещо подобно“ (?) „необ­
ходимо трябва да се прояви и да стане видимо“ (?), „иначе то“ (?) „е невъз­
можно“.

Какво е искал да каже тук господин Георг Кулман от Хол
щайн, като твърди, че „нещо подобно“ (живота? или пък блажен­
ството?) трябва „да се прояви“ и „да стане видимо“, защото иначе 
„то“ „е невъзможно“; какво е искал да каже той, като заявява, че 
„трудът се съдържа в стойността“ и че срещу това (срещу какво?) 
индивидът може да си достави всичко, което е угодно на душата 
му; какво най-после е имал той предвид, като говори за „стой­
ността“, която определя самата себе си съгласно „потребността“ -  
всичко това отново не може да се разбере, ако не се помни глав­
ната същност на цялото откровение, неговата практическа същност.

Ето защо ще се постараем да дадем практическо обяснение.
Както научаваме от Август Бекер, на свети Георг Кулман от 

Холщайн не му вървяло в родината. Той отишъл в Швейцария и 
там видял съвсем „нов свят“ -  комунистическите общества на нем­
ските занаятчии. Това му допаднало -  и ето, той веднага започ­
нал да се приспособява към комунизма и комунистите. Както ни 
разказва Август Бекер, той винаги „неуморно е работил над



по-нататъшното изграждане на своето учение, за да го издигне на ви­
сотата на великата епоха“, т. е. сред комунистите той ad majorem 
Dei gloriam*58 станал комунист.

В началото всичко тръгнало прекрасно.
Но един от най-съществените принципи на комунизма, който 

го отличава от всеки реакционен социализъм, се състои в основа­
ното върху изучаване на човешката природа емпирично убеждение, 
че разликите в мозъка и умствените способности изобщо не влекат 
след себе си разлики в стомаха и физическите потребности; оттук 
следва, че неправилното, основано върху сегашните ни порядки 
положение: „всекиму според способностите“ трябва -  доколкото 
то се отнася до потреблението в тесния смисъл на думата -  да се 
превърне в положението: „всекиму според неговите потребности", 
с други думи: разликата в дейността, в труда не влече след себе 
си никакво неравенство, никаква привилегия в смисъл на владеене 
и потребление.

С това нашият пророк не е можал да се примири, защото стре­
межът да бъде привилегирован, изтъкнат, избран, съставлява имен­
но слабото място на пророка. „Но нещо подобно необходимо тряб­
ва да се прояви и да стане видимо, иначе то е невъзможно“. Без 
практически привилегии, без чувствително слабо място пророкът 
не би бил пророк, той би бил не практически, а само теоретически 
божи човек, той би бил философ. -  Ето защо пророкът трябва да 
втълпи на комунистите, че разликата в дейността, труда влече след 
себе си разлика в стойността и блаженството (или потреблението, 
възнаграждението, удоволствието, което е едно и също), а тъй ка­
то всеки сам определя своето блаженство, както и своя труд, от­
тук произтича, че той, пророкът -  в това именно се и състои прак­
тическият смисъл на откровението, -  е достоен за по-добър живот, 
от простия занаятчия*59.

Сега всички тъмни места в проповедта на нашия пророк стават 
ясни: че „владеенето“ и „потреблението“ на всеки индивид съответ
с т в а  на неговия „труд“; че „трудът“ на човека служи за мерило 
на неговите „потребности“ и че следователно всеки получава „стой­
ност“ за своя труд; че „стойността“ определя самата себе си съ­
образно с „потребността“, че трудът на всекиго „се съдържа“ в 
стойността и че срещу това всеки може да си достави всичко, което 
е угодно на неговата „душа“; най-после, че „блаженството“ на из­
браните трябва „да се прояви и да стане видимо“, защото иначе 
то „е невъзможно“.

*58 -  за по-голяма слава на бога. Ред.
*59 - В една неиздадена лекция нашият пророк, впрочем, изказа това съв­

сем открито.



Сега цялата тази безсмислица става разбираема.
Ние не знаем колко далеч отива всъщност д-р Кулман в прак­

тическите си претенции по отношение на занаятчиите. Но ние знаем, 
че неговото учение е основна догма на всяко духовно и светска 
властолюбие, мистично було на всяка лицемерно прикривана жаж­
да за наслаждения, украсяване на всяка низост, че то е източник 
на безброй извращения.

Ние трябва още да покажем на читателя пътя, който според 
уверението на господин Кулман от Холщайн, „води от това скръбно 
настояще в радостното бъдеще“. -  Този път е приятен и сладостен, 
той е подобен на пролетен ден в цъфтяща градина -  или пък на 
цъфтяща градина в пролетен ден.

„Тихо и нежно настъпва пролетта -  с топла ръка тя прави пъпките да 
растат -  и пъпките стават цветове, -  тя зове чучулигата и славея -  и про­
бужда щуреца в тревата. -  Нека така, както пролетта, да дойде и новият 
свят“ (стр. 114 и сл.).

Нашият пророк рисува в наистина идилични багри прехода от 
сегашната социална изолираност към колективния живот. -  Така 
както той превръща реалното общество в „общество на идеи“, за 
да „може, воден от собствената си идея да ш е с т в а  из него и да 
разглежда всичко най-подробно, доколкото изисква неговото вре­
ме“  -  така той превръща и действителното социално движение, 
което вече придобива във всички цивилизовани страни характер на 
предвестник на страшен обществен преврат, в идилично, мирно по­
кръстване, в тих натюрморт, край който всички собственици и 
властници на света ще могат преспокойно да спят.  -  Теоретиче­
ските абстракции на действителните събития, техните идеални зна­
ци са за идеалиста действителността, а действителните събития,  
това са само „знаци на това, че старият свят отива към гибел“.

„Защо Вие“ -  излива пророкът своя гняв на стр. 118 -  „така трескаво 
се хващате за явленията на днешния ден, нали те са само признаци на това, че 
старият свят отива към гибел; защо си губите силите за такива стремежи, кои­
то са безсилни да удовлетворят Вашите надежди и въжделения?“

„Вие не трябва да разрушавате и унищожавате това, което прегражда 
пътя ви, а да го заобиколите и да го напуснете. -  И когато го заобиколите и 
напуснете, то ще изчезне от само себе си, защото няма да има вече храна."

„Ако търсите истината и разпространявате светлината, лъжата и мракът 
изчезват от Вашата среда“ (стр. 116).

„Но мнозина ще кажат: „Как можем да изградим новия живот, когато 
още съществува старият ред, който ни пречи да строим? Не трябва ли по-рано 
да го разрушим?““ -  „В никакъв случай" -  отговаря най-мъдрият, най-до
бродетелният и най-блаженият. -  „В никакъв случай. Ако Вие живеете съв­
местно с други хора в дом, който е остарял и е станал тесен и неудобен за 
Вас, а между това Вашите съседи желаят да останат в него, то Вие няма да 
го съборите и няма да останете да живеете под открито небе, а най-напред ще



си построите ново жилище, в което ще се преселите, когато то бъде готово, 
като предоставите стария дом на неговата съдба“ (стр. 120).

По-нататък пророкът на цели две страници поднася правила, 
как можем да се промъкнем в новия свят. След това той става 
войнствен.

„Но не е достатъчно да се обедините и да се отречете от стария свят. -  
Вие ще трябва да прибегнете и до оръжието, за да се борите срещу него и да 
разширите и укрепите Вашето царство, но не по пътя на насилието, а по пътя 
на свободното убеждение.“

Ако обаче все пак се наложи да вземете в ръка действителен 
меч и да подложите на риск своя действителен живот, за да „за­
воювате небесното царство със сила“, в такъв случай пророкът обе­
щава на своето свещено войнство безсмъртие в руския смисъл (ру­
сите вярват, че ще възкръснат в местата, където са живели, ако 
бъдат убити на война от врага):

„А онези, които са загинали из пътя, ще възкръснат и ще станат още 
по-прекрасни, отколкото са били преди. Затова“ (затова!) „не се грижете за 
своя живот и не се бойте от смъртта“ (стр. 129).

Значи -  успокоява пророкът своето свещено войнство -  до­
ри в борбата, която се води с действително оръжие в ръце, вие ще 
трябва да рискувате живота си не в действителност, а само при­
видно.

Учението на пророка д е й с т в а  успокоително във всякакъв 
смисъл и след примерите, приведени от неговото свещено писание, 
няма защо да се чудим, че то среща одобрение от страна на някои 
благодушни нощни капи.



Б Е Л Е Ж К И

2 „Немска идеология. Критика на най-новата немска философия в лицето 
на нейните представители Фойербах. Б. Бауер и Щирнер и на немския со­
циализъм в лицето на неговите различни пророци* — съвместно произведение 
на К. Маркс и Ф. Енгелс, над което те са работили през 1845—1846 г.

През пролетта на 1845 г. Маркс и Енгелс решили да напишат заедно тази 
книга и от септември 1845 г. пристъпили непосредствено към работа над нея. 
Ръкописът с обем около 50 печатни коли се състоял от два тома, първият от 
които съдържал главно разработка на основните положения на историческия ма- 
териалазъм и критика на философските възгледи на Л. Фойербах, Б. Бауер и 
М. Щирнер, а вторият — критика на възгледите на различни представители на .ис­
тинския социализъм“.

Работата над .Немска идеология“ билавобщн линии завършена към лятото 
на 1846 г. По това време била готова по-голямата част от I том — главите, посве­
тени на критика на възгледите на Б. Бауер н М. Щирнер (.Лайпцигски събор“), — 
а също и по-голямата част от II том. Над първия раздел на I том (критика на 
възгледите на Л. Фойербах) работата продължила и през втората половина на 
1846 г., но така си и останала незавършена.



През май 1846 г. останалата част на ръкописа на I том била пренесена от 
И. Вайдемайер от Брюксел във Вестфалия, където възнамерявали да я издават 
местните капиталисти — „истинските социалисти“ Ю. Майер и Р. Ремпел. Обаче 
през юли 1846 г., след като във Вестфалия била препратена по-голямата част от 
ръкописа на II том, тези издатели се отказали да публикуват „Немска идеология*. 
През 1846—1847 г. Маркс и Енгелс правили неколкокрзтни опити да намерят 
в Германия издател за произведението си. Обаче поради препятствие от страна 
на полицията и в резултат на отказа на издателите, които били заинтересовани 
представители на теченията, срещу които се борили Маркс и Енгелс — тези 
опити излезли безрезултатни. Приживе на Маркс и Енгелс била публикувана 
само една, IV глава от II том на „Немска идеология“ — в списанието „Das We- 
stphälische Dampfboot“ — август и септември 1847 г.

Няколко страници от II глава на I том на „Немска идеология“ (стр. 96—99- 
на настоящия том) съвпадат почти текстуално с анонимната бележка, публику­
вана в VII свитък на списание „Gesellschaftsspiegel“ (януари 1846 г.; раздел 
„Съобщения и бележки“, стр. 6—8) с дата: „Брюксел, 20 ноември.“

В VI свитък на списание „Gesellschaftsspiegel“ • (раздел „Съобщения и бе­
лежки“, стр. 93—96) е била публикувана анонимна бележка, втората половина на. 
която на места съвпада текстуално с V глава на II том на „Немска идеология*.

Заглавието на произведението и заглавията на първия и втория том не са 
запазени в ръкописа. Те са дадени въз основа на статията на К. Маркс „Бележкд 
срещу Грюн“.

Заглавията и разположението на материала в главата „Фойербах“ са дадени 
въз основа на бележките на Маркс и Енгелс на полетата на ръкописа, а съща 
съобразно със самото съдържание на главата.

Разделянето на главата „Свети Макс“ на две части — „1. Единственият и 
неговата собственост“ и „2. Апологетичен коментар*, е дадено, изхождайки o r 
указанията на авторите в началото на главата и от цялото й съдържание (в ръко­
писа има грешка: „7. Апологетичен коментар“).

Глави II и III на втори том от „Немска идеология* липсват в ръкописа.
Някои пасажи от стигналия до нас ръкопис са пострадали от „гризещата 

критика на мишките“. Тези пасажи, възстановени въз основа на оцелелите части 
от фрази, са затворени в квадратни скобки. Пропуските, които се срещат в ръко­
писа. са отбелязани в бележки под линия. Всички необходими, твърде немного- 
бройни редакционни добавки също са затворени в квадратни скобки. — 9.

3 Мипдпхи — пълководци на Александър Македонски, които след неговата смърт 
влезли в ожесточена борба един с друг за власт. В хода на тази борба (края иа 
IV — началото na III век преди и. е.) монархията на Александър, която била неста­
билно военно-административно обединение, се разпаднала на редица отделни дър­
жави. — 17.

“ Терминът „Verkehr“ в „Немска идеология“ има много широко съдържание. Този 
термин включва материалното и духовно общуване на отделните индивиди, со­
циални групи и на цели страни. Маркс и Енгелс показват в този труд, че мате­
риалното общуване, и преди всичко общуването на хората в процеса на произ­
водството, е основа на всяко друго общуване. В термгн iT e „Verkehrsform“, „Ver­
kehrsweise“, „Verkehrsverhältnisse* („форма на общуване“, „начин на общуване“, 
„отношения на общуването“), които се употребяват в „Немска идеология“, е на­
мерило израз образуващото се през това време у Маркс и Енгелс понятие за 
производствените отношения. — 22.

6 Терминът „Stamm“, който се провежда в „Немска идеология“ с „племе“, е имал 
през 40-те години на XIX век в историческата наука по-широко значение, откол­



кото сега. Той означавал съвкупност от хора, които имат общ произход от едия 
и същ прадед, и обхващал съвременните понятия „род“ (Gens) и „племе* (Stamm). 
Точното определение и различаване на тези понятия било дадено за пръв път в 
книгата на Л. Г. Морган „Дребното общество“ (1877). В това главно произведе­
ние на видния американски етнограф и историк за пръв път било изяснено зна­
чението на рода като основна ядка на първобитно-общинния строй и с това била 
положена научната основа на цялата история на първобитното общество. Като 
обобщи резултатите от изследванията на Морган, Енгелс всестранно разкри 
съдържанието на понятията „род* и „племе“ в произведението си „Произход на 
семейството, частната собственост и държавата“ (1884). — 22.

* Аграрният закон на римските народни трибуни Лициний и Секстий, приет през 
367 г. преди н. е. в резултат на борбата на плебеите срещу патрициите, з .браня- 
ваше на римските граждани да владеят повече от 500 югера (около 1,250 дк) земя 
от държавния поземлен фонд (ager publicus). — 24.

* „Deutsch-FranzOsisrhe Jahrbücher“ („Немско-френски годишници*), издавани в 
Париж под редакцията на К. Маркс и А. Руге на немски език. Излязъл само 
първият, двоен свитък през февруари 1884 г. В него били публикувани произве­
денията на К. Маркс: „По еврейския въпрос“ и „Към критиката на Хегеловата 
философия на правото. Увод“, а също и произведенията на Ф. Енгелс : „Очерци 
към критика на политическата икономия“ и „Положението в Англия. Томас Кар- 
лайл. „Минало и настояще““ (виж настоящото издание, том 1, стр. 368—398, 
399—413, 523—550, 551—575). Тези трудове ознаменуват окончателното премина­
ване на Маркс и Енгелс към материализма и комунизма. Главната причина за 
прекратяването на излизането на списанието били принципиалните разногласия 
между Маркс и буржоазния радикал Руге.,

F. Engels und К. Marx. „Die heilige Familie, oder Kritik der kritischen 
Kritik. Gegen Bruno Bauer und Consorten.“ Frankfurt a. M., 1845 (K. Маркс и 
Ф. Енгелс. „Светото семейство, или Критика на критическата критика. Срещу 
Бруно Бауер и компания.“ Франкфурт на Майн, 1845). Виж настоящото издание, 
том 2, стр. 3—224.— 34.

8 Този извод за възможността на победата на пролетарската революция само едно­
временно в напредналите капиталистич.ски страни и следователно за невъзмож­
ността на победата на революцията в една страна, който беше най-завършено 
формулиран в произведението на Енгелс „Принципи на комунизма“ (1847), е бил 
верен за периода на домонополистическия капитализъм. В новите исторически 
условия, през периода на монополистическия капитализъм, В. И. Ленин, изхож­
дайки от открития от него закон за неравномерността на икономическото и по­
литическото развитие на капитализма в епохата на империализма, стигна до нов 
извод — за възможността на победата на социалистическата революция първона­
чално в няколко и дори в <.дна отделно взета страна и за невъзможността на 
едновременната победа на революцията във всички страни или в повечето страни. 
Формулировката на този нов извод беше дадена за пръв път в статията на В. И. 
Ленин „За лозунга „Европейски съединени щати““ (1915). — 35.

* „Höllische Jahrbücher“ и „Deutsche Jahrbücher“ — съкратено заглавие на лите­
ратурно-философското списание на младохегелианците, издавано като всекидневни 
свитъци в Лайпциг от януари 1838 до юни 1841 г. подзаглавие „Hallische Jahrbücher 
für deutsche Wissenschaft und Kunst“ („Халески годишници по въпросите на 
немската наука н изкуство“) и от юли 1841 до януари 1843 г. под заглавие 
„Deutsche Jahrbücher für Wissenschaft und Kunst“ („Немски годишници но 
въпросите на науката и изкуство.о“). До юни 1841 г. списанието е редактирано



от А. Руге и Т. Ехтермайер в Хале, а от юли 1841 г. — от А. Руге в Дрез­
ден. — 41.

10 Песен за РеОн — широко използувано от националистите стихотворение на нем­
ския дребнобуржоазен поет Н. Бекер „Немският Рейн* ; това стихотворение било 
написано през 1840 г. и оттогава многократно е нотирано. — 42.

11 Има се предвид статията на Л. Фойербах „За „същността на християнството* във 
връзка с „Единственият и неговата собственост“  в списание „Wigand’s Viertel­
jahrsschrift“ за 1845 г.. т. II.

„ Wigands Vierteljahrsschrift* („Тримесечния на Виганд*)— философско спи­
сание на младохегелианците ; издавано от О. Виганд в Лайпциг през 1844—1845 г. 
В списанието участвували Б. Бауер, М. Щирнер, Л. Фойербах и др. — 42.

12 L. Feuerbach. „Grundsätze der Philosophie der Zukunft*. Zürich und Winterthur, 1843 
(Л. Фойербах. „Основни положения на философията на бъдещето“. Цюрих и Вин- 
тертур, 1843). — 42.

13 Има се предвид статията на Б. Бауер „Хаоактеристика на Лудвиг Фойербах“ в 
списание „Wigand’s Vierteljahrsschrift“, 1845 г., т. III, стр. 86— 146. — 44.

14 О. W. F. Hegel. „Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte“ ; Werke, Bd. 
IX, Berlin, 1837 1Г. В. Ф. Хегел. „Лекции по философия на историята“ ; Съчине­
ния, т. IX, Берлин, 1837). — 49.

16 Лигата срещ\1 житните закони била основана през 1838 г. от манчестерските 
фабриканти Кобден и Брайт. Така наречените житни закони, насочени към огра­
ничаване или забрана на вноса на пшеница от чужбина, били въведени в Англия 
в интерес на едрите земевладелци — лендлордовете. Издигайки искането за пълна 
свобода на търговията Лигата се стремяла към отменяване на житните закони 
с цел да се намали работната заплата на работниците и да се отслабят икономи­
ческите и политическите позиции на поземлената аристокрация. В борбата си 
спешу земевладелците Лигата се опитвала да използува работническите маси. 
Обаче именно по това време съзнателните работници на Англия тръгнали по 
пътя на самостоятелното политически оформено работническо движение (чартизма).

Борбата между промишлената буржзазия и поземлената аристокрация по 
повод на житните закони завършила с приемане на биля за тяхното отменяване 
през 1846 г. — 50.

м J. Aikin. „А Description of the Country from thirty to forty Miles round Man­
chester*. London, 1795 (Дж. Ейкин. „Описание на околностите на Манчестер на 
протежение от тридесет до четиридесет мили*. Лондон, 1795). — 59.

17 Цитира ce „Lettre sur la Jalousie du Commerce* („Писмо за съперничеството в 
търговията*) из книгата на И. Пинто „Traité de la Circulation et du Crédit*. 
Amsterdam, 1771 („Трактат за обръщението н кредита“. Амстердам, 1771), стр. 234 
и 283. — 59.

te А. Smith. „An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations*. 
London, 1776 (А. Смит. „Изследване върху природата и причините на богатството 
на народите“. Лондон, 1776). — 60.

19 .Марсилезата', .Карманьолата", „Ça ira“ — революционни песни от периода 
на френската буржоазна революция в края на XVIII век. Последната песен имала 
рефрен : „Ah ! ça ira, ça ira, ça ira. Les aristocrates à la lanterne 1* („Работата 
ще тръгне добре. Аристократите на фенера 1*). — 71.



*® J. J. Rousseau. „Du Contract social, ou Principes du droit politique*. Amsterdam, 
762 (Ж. Ж. Русо. „За обществения договор, или Принципи на политическото 
право*. Амстердам, 1762). — 76.

и  „Китката на хуните* — известна картина на Каулбах, нарисувана през 
1834—1837 г. Картината изобразява битката на духовете на падналите воини, 
която се развива във въздуха над полесражението. — 79.

n  „Das Westphälische Dampfboot* („Вестфалски параход*) — месечно списание на 
„истинските социалисти* ; издавано под резякиията на О. Люнинг в Билефелд от 
януари 1845 до декември 1846 г. и в Падерборн от януари 1847 до март 
1848 г. — 80 .

и  Има се предвид статията на М. Щирнеп „Рецензентите на Щионер* в списа­
нието „Wigand’s Vierteljahrsschrift“, 1845 г., т. III, стр. 147—194. — 81.

м Santa casa (свят дом) — така се наричало зданието на инквизицията в Мад­
рид. — 81.

*  Dotiere Grazlanó f Доктор Грацизно) — действуващо лйце в италианска комедия 
на маските ; тип па лъжеучен, педант. — 81.

м Втори том от книгата на Б. Бауер „Die gute Sache der Freiheit und meine eigene 
Angelegenheit*. Zürich und Winterthur, 1842 („Правото дело на свободата и моето 
собствено дело*. Цюрих и Вингертур, 1842) тук'така иронично се нарича статията 
на Б. Бауер за Фойербах в списание „Wigand’s Vierteljahrsschrift* (виж бележка 
13). — 82.

27 Става дума за книгите на Л. Фойербах: „Geschichte der neueren Philosophie. Dar­
stellung, Entwicklung und Kritik der Leibnitz’schen Philosophie“. Ansbach, 1837 
(„История на новата философия. Изложение, анализ и критика на философията 
на Лайбниц“. Ансбах, 1837); „Pierre Bayle*. Ansbach, 1838 („Пиер Бейл*, Ансбах, 
1838); „Das Wesen des Christenthums“. Leipzig. 1841 („Същност на християн­
ството“. Лайпциг, 1841) v. за статията на Л. Фойербах „Zur Kritik der „positiven 
Philosophie““ („Към критиката нз „позитивната философия“*), напечатана ано­
нимно в „Hallische Jahrbücher“, 1838 г. — 83.

й  Виж настоящото издание, том 2, стр. 150. — 83 .

29 Въпросът за Орегон — въпросът за владеенето на областта Орегон на тихо­
океанския бряг на Северна Америка. Борбата за завладяването на Орегон завър­
шила през 1846 г. с разделяне на тази област между САЩ и Англия. — 83 .

*° В. Bauer. „Kritik der evangelischen Geschichte der Synoptiker“. Bd. 1— Leipzig, 
1841 ; Bd. 3, Braunschweig, 1842 (Б. Бауер. „Критика на евангелската история на 
синоптиците“. Т. 1—2, Лайпциг, 1841; т. 3, Брауншвайг. 1842).

В. Bauer. „Das entdeckte Christenthum*. Zürich und Winterthur, 1843 
(Б. Бауер. „Разкритото християнство*. Цюрих н Винтертур, 1843). G. W. F. Hegel. 
„Phänomenologie des Geistes*. Bamberg und Würzburg, 1807 (Г. В. Ф Хегел. 
„Феноменология на духа*. Бамберг и Вюрцбург, 1807); това произведеш . се ци­
тира в „Немска идеология“ по изданието: G. W. F. Hegel. Werke, 2-te Aufl., Bd. 
II, Berlin, 1841). (Г. В. Ф. Хегел. Съчинения, 2 изд., т. 2, Берлин, 1841). — 84.

и Виж настоящото издание, т. 2, стр. 150 и сл. и 204—206.—84.

82 Виж настоящото издание, т. 2, стр. 150—152. — 84.



33 Виж настоящото издание, т. 2, стр. 85 и сл. — 88.
34 Перифраза на репликата от 2-а сцена на 3-о действие на немския превод на 

Шекспировата комедия .Дванадесета нощ“ : думата .милост* (Gunst) е заменена 
с думата .изкуство* (Kunst). — 91.

36 Цитираният из .Literatur-Zeitung* израз бил приведен в .Светото семейство* 
(виж настоящото издание, т. 2, стр. 159̂ .

. Literatur-Zeitung“ — съкратено заглавие на месечника .Allgemeine Li­
teratur-Zeitung* (.Всеобщ литературен вестник“); издаван от младохегелнанеиа 
Б. Бауер в Шарлотенбург от декември 1843 до октомври 1844 г. — 93.

36 Виж настоящото издание, т. 2, стр. 10. — 95.
37 Виж настоящото издание, т. 2, стр. 128. — 96.
38 , Rheinische Zeitung fü r  Politik, Handel und Gewerbe“ (.Рейнски вестник по въпро­

сите на политиката, търгзвията и промишлеността“) — всекидневен вестник, из­
лизал в Кьолн от 1 януари 1842 до 31 март 1843 г. Вестникът бил основан от 
представители на рейнската буржоазия, опозиционно настроена към пруския аб- 
солют зъм. За сътрудничество във вестника били привлечени н някои младохеге- 
лианци. От април 1о42 г. К. Маркс станал сътрудник на .Rheinische Zeitung*, 
а от октомври същата година — един от неговите редактори. В .Rheinische Zei­
tung“ били публикувани също редица статии на Ф. Енгелс. При редакгорството 
на Маркс вестникът започнал да взема все по-определен революционно-демокра­
тичен характер. Правителството въвело за .Rheinische Zeitung“ особено строга 
цензура, а след това го спряло. — 97.Л

39 Думи из драмата на Шилер .Смъртта на Валенщайн*, действие IV, явление два­
надесето. — 98.

40 Виж настоящото издание, т. 2, стр. 107—115 и 116. — 99.
41 „Was jehen mir die jrinen Веете an ?“ („Какво ме интересуват зелените дър­

вета ?“ — на берлински д алект).—Хайне, „Пътни картини.“ .Баните на град Лука“, 
глава четвърта (перифразирано;. — 103.

42 Книгата: Мах Stirner. „Der Einzige und sein Eigentum“. Leipzig, Verlag von 
Otto Wigand, 1845 ( Макс Щирнер. .Единственият и неговата собственост“. Лай­
пциг, издателство на Ото Виганд, 1845) — излязла в края на 1844 г. — 103.

43 Имат се предвид критическите статии срещу книгата на Щирнер; статията на 
Шелига .Единственият и неговата собственост“ в списание „Norddeutsche Blätter“ 
от 1345 г., мартенски свитък; статията на Фойербах .За .Същността на хри­
стиянството“ във връзка с „Единственият и неговата собственост““ в списание 
„Wigand’s Vierteljahrsschrift“ от 1845 г., т. 11; брошурата на Хес .Die let­
zten Philosophen“. Dariustadt, 1845 (.Последните философи“. Дармщадт, 1845). 
Щирнер излязъл с отговор на тази критика и със защита на своята книга в 
трегия том на „Wigand’s Vierteljahrsschrift“ от 1845 г.—в статията „Рецензентите на 
Щирнер“. Таза последната статия иронично се нарича в .Немска идеология* 
.апологетичен коментар“ към книгата на Щирнер. — 103.

44 Риджент-стрийт — една от главните улици на Лондон. — 110.

46 G. W. F. Hegel. „Encyclopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse*. 
Heidelberg, 1817 (Г. В. Ф. Хегел. „Енциклопедия на философските науки в сбит



очерк“. Хайделберг, 1817). Това произведение се състои от три части : 1) логика, 
2) философия на природата, 3) философия на духа. — 114.

11 G. W. F. Hegel .Vorlesungen über die Naturphilosophie* ; Werke, Bd. VII, Berlin, 
1842 (Г. В. Ф. Хегел. .Лекции по философия на природата* ; Съчинения, т. VII, 
Берлин, 1842). — 114.

47 Jacques le bonhomme (Жак-наивникът) — иронично прозвище на селянина във 
Франция. — 119.

48 Сезострис — легендарен фараон на древния Египет — 121.

49 Емануил — действуващо лице в романа на Жан-Пол .Хеспер, или 45 дни ку­
чешка поща*. — 123.

90 Integer vitae scelerisque purus (човекът c безупречен живот и чист от престъп­
ления). — Хорацйй. .Оди*, книга .първа, ода XXII, стих 1. — 125.

51 Съчинение на Аристотел .За душата*. — 127.
52 G. W. F. Hegel. „Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie“, Bd. 3 ’ 

Werke, 2-te Aufl., Bd. XV( Berlin, 1843 (Г. В. Ф. Хегел. .Лекции по история на 
философията“, том 3; Съчинения, 2 изд., т. XV, Берлин, 1843 г.) — 132.

53 Верният Екарт —• герой от немските средновековни сказания, типичен образ 
на предан човек, надежден страж. — 134.

34 G. W. F. Hegel. „Wissenschaft der Logik*. Nürnberg, 1812—1816 (Г. В. Ф. Хегел 
„Наука за логиката“. Нюрнберг, 1812—1816). Това произведение се състои от 
три части: I) обективна логика, учение за битието (изд. през 1812 г.); 2) обек­
тивна логика, учение за същността (изд. през 1813 г.) 3) субективна логика, или 
учение за понятието (изд. през 1816 г.). — 135.

35 Цитира се статията на Л. Фойербах „Предварителни тезиси към реформата на 
философията“, публикувана във втория том на сборника „Anekdota zur neuesten 
deutschen Philosophie und Publicistik“ („Неиздадено из областта на най-новата 
немска философия и публицистика“), издаден от А. Руге в Швейцария (Цюрих 
и Винтертур) през 1843 г. — 145.

38 Преди революцията от 1848 г. на улиците на Берлин и в парка Тиргартен пуше­
нето било забранено под заплаха на парична глоба или телесно наказание. — 147.

37 Иронично прозвище на силезийските поляци в Германия. — 149.
38 Има се предвид първата „опиумна война“ (1839—1842) — грабителска война на 

Англия срещу Китай, която сложи началото на превръщането на Китай в полу- 
колониална страна. — 151.

зя G. W. F. Hegel „Vorlesungen über die Philosophie der Religion“. Bd. 2; Werke, 2-te 
Aufl., Bd. XII, Berlin, 1840 (Г. В. Ф. Хегел. „Лекции по философия на религията“, 
т. 2 ; Съчинения, 2 изд., т. XII, Берлин, 1840). — 156.

*° Става дума за съчиненията на Ф. Бекон : „De Dignitate et Augmentls Sdentlarum 
(„За достойнството и прираста на науките“), излязло в Лондон през 1623 г. ; 
„Novum Organum“ („Нов Органон“), излязло в Лондон през 1620 г. и „The 
Essays or Counsels Civil and Moral“ („Политически и нравствени опити или на­
ставления“), последното издание преди смъртта на автора, излязло в Лондон през 
1625 г. — 158.



61 Ecce Herum Crispinus (ето отново Криспин) — така започва IV сатира на Ювенал, 
която бичува (в първата си част) Криспин, един от придворните на римския им­
ператор Домиииан. В преносен смисъл тези думи значат : .отново същото това 
действуващо лице* или .отново същото*. — 158.

62 Деама приятели на свободата (Deux amis de la liberté)— под такъв псевдоним 
Керверсо (Kerverseau) и Клавлен (Clavelin) издали в Париж в края на XVIII — 
началото иа XIX век многотомно съчинение .История на революцията от 1789* 
(„Histoire de la Révolution de 1789“). — 164.

** G. Browning. „The Domestic and Financial Condition of Great Britain ; Preceded 
by a Brief Sketch of her Foreign Policy ; and of the Statistics and Politics of 
France, Russia, Austria and Prussia“. London, 1834 (Дж. Браунинг. „Вътрешното 
и финансовото положение на Великобритания; с предшествуващ кратък очерк 
за нейната външна политика, а също и за статистиката и политиката на Франция, 
Русия, Австрия и Прусия. Лондон, 1834). — 167.

61 Иупферграбен — канал в Берлин и една от крайбрежните му улици. На Куп- 
ферграбен е живял Хегел. — 170.

65 Из стихотворението на Хофман фюн Фалерслебен — „Само в Германия!*. — ПО.
66 I. Kant. „Kritik der praktischen Vernunft*. Riga, 1788. — 179.

67 „Тугендбунд* („Tugendbund* — буквално: „Съюз на добродетелта*)— тайно по­
литическо дружество, възникнало в Прусия през 1808 г. Дружеството си поста­
вяло за цел да събуди патриотичните чувства, борба за освобождение на страната 
от Наполеоновата окупация и за установяване на конституционен строй. След 
поражението на Наполеон то било подложено на репресии за искането на кон­
ституция и скоро се разпаднало. — 171.

*8 Има се предвид книгата : L. Blanc. „Histoire de dix ans. 1830—1840*. T. I—V, 
Paris, 1841—1844 (Л. Блан. „История на десетте години. 1830—1840*. T. I—V, 
Париж, 1841—1844), излязла в немски превод на Л. Бул в Берлин през 1844— 
1845 г. — 182.

•9 Cercle social (Социален кръжок) — организация, създадена от представители на 
демократичната интелигенция, която действувала в Париж през първите години 
на френската буржоазна революция от края на XVIII век. Мястото на Cercle 
social в историята на комунистическите идеи се определя от това, че неговият 
идеолог К. Фоше издигал искания за уравнително разделяне на земята, за огра­
ничаване на големите състояния, а също и искането за предоставяне работа на 
всички трудоспособни граждани. Критиката на К. Фоше срещу формалното ра­
венство, провъзгласено в документите на френската революция, подготвило зна­
чително по-смелите акции по този въпрос на ръководителя на „бесните* Жак 
Ру. — 184.

70 Цитира се анонимната статия „Прусия от времето на назначаването на Арндт 
до оставката на Бауер“ из сборника „Einundzwanzig Bogen aus der Schweiz* 
(„Двадесет и една кола из Швейцария*), издаден през 1843 г. в Цюрих и Вин- 
тертур от дребнобуржоазния демократ, поета Г. Хервег. — 185.

71 J. Wade. „History of the Middle and Working Classes*. 3 rd ed., London, 1835 
(Дж. Уайд. „История на средната и работническата класи*. 3-то изд., Лондон, 
1835). -  186.



72 Evil May-day (злощастен майски ден) — под такова название е известно в исто­
рията въстанието на гражданите на 1 май 1518 г. в Лондон, насочено срещу 
засилването на чуждите търговци ; в него взели участие главно градските ни­
зини. — 188.

78 Сеободомислещи (в оригинала на берлински диалект : Freijelster) — намек за 
.Свободните“.

. Свободни“ — се наричал съществувалият през първата половина на 40-те 
години на XIX в. мЛадохегелиански кръжок на берлинските литератори, чието 
ядро образували Б. Бауер, Е. Бауер, Е. Майен, Л. Бул, М. Щирнер и други. 
Още в писмата си от 1842 г. Маркс подложил на критика .Свободните“ и се 
отказал да публикува техните безсъдържателни и претенциозни статии в редак­
тирания от него .Rheinische Zeitung“. — 189.

74 W. Weitling. ¿Garantien der Harmonie und Freiheit“. Vivis, 1842 (В. Вайтлинг. 
.Гаранции на хармонията и свободата“. Веве, 1842). — 190.

75 G. W. F. Hegel. .Grundlinien der Philosophie des Rechts“ Berlin, 1821 (Г. В. Ф. 
Хегел. .Основи на философията на правото“. Берлин, 1821). Предговорът към 
това произведение е датиран 25 юни 1820 г. — 192.

76 Виж настоящото издание, том 1, стр. 389—390, 400, 535 и 536. — 193.

77 Имат се предвид книгите :
„Die Kommunisten in der Schweiz nach den bei Weitling Vorgefundenen 

Papieren. Wörtlicher Abdruck des Kommissionalberichtes an die H. Regierung des 
Standes Zürich“. Zürich, 1843 („Комунистите в Швейцария, по документи, наме­
рени у Вайтлинг. Пълен текст на доклада на комисията до правителството на кантона 
Цюрих*. Цюрих, 1843); автор на доклада бил И. К. Блумчли.

L. Stein. „Der Socialismus und Communismus des heutigen Frankreichs*. 
Leipzig, 1842 (Л. Щайн. „Социализмът и комунизмът в съвременна Франция*. 
Лайпциг, 1842). — 194.

78 Виж настоящото издание т. 2, стр. 89—90, 57—58, 88—89 и 205. — 196.

79 Conaregitio de propaganda fide (Конгрегация за пропаганда на вярата) — като­
лическа организация, основана от папата с цел — разпространение на католи­
цизма във всички страни и борба с ересите. Конгрегацията била едно от оръдията 
на реакционната политика на папството и на католическите кръгове. — 198.

80 .Критиката в образа на майстора-подвърззач* — така Маркс и Енгелс иронично 
наричат в „Светото семейство* Карл Райхардт. В първия и втория свитъци на 
„Allgemeine Literatur-Zeitung“ била напечатана статията на Райхардт „Съчинения 
за пауперизма“, в която е подложена на критика статията .Причини за нараства­
щия пауперизъм“, влизаща в състава на книгата на А. Т. Вьонигер .Публици­
стични статии“. — 203.

81 F. М. Eden. „The State of the Poor: or, an History of the Labouring Classes In 
England“. Vol. 1—3, London, 1797 (Ф. M. Идън. „Положението на бедните, или 
История на трудещите се класи в Англия*. T. 1—3, Лондон, 1797).

F. Guizot. „Histoire de la civilisation en France“. T. 1—5, Paris, 1829—1832 
(Ф. Гизо. „История на цивилизацията във Франция“. T. 1—5, Париж, 1829—1832),

A. A. Monteil. „Histoire des français des divers états aux cinq derniers 
siècles“. T. I—X, Paris, 1828—1844 (A. A. Монтей. „История на французите от 
различните съсловия през последните пет века“. T. I —X, Па.тиж, 1828—1844).— 
204.



82 Шекспир. „Тимон Атински“, действие IV. сцена трета. — 215.
83 Banqueroute cochonne (свински банкрут) — 32-и от Зб-те вида банкрут, конто 

различава Фурне. В незавършения си труд „За трите външни единства“ Фурие 
определя този вид по следния начин: „Свинският банкрут— това е банкрут на 
простака, който вместо да действува по основните правила, разорява жена си, 
децата си и себе си, като се оставя в ръцете на правосъдието и се подлага на 
презрението на приятелите на търговията, които уважават само банкрутите на 
богатите и на съобразяващите се с великите начала.“ — 221.

84 Сентенцията „Познай себе си“ бнла написана на входа в храма на Аполон в 
Делфи. — 234.

85 Съгласно лъженаучната идеалистическа етика на И. Бентам, изразяваща гледи­
щето на английския филистер, за морални се смятат ония действия на човека, в 
резултат на които сумата от удоволствията превишава сумата на страданията; 
съставянето на най-скучни списъци на удоволствията и страданията и правене 
баланс с цел да се определи моралността на постъпката Маркс и Енгелс иронично 
наричат „Бентамово счетоводство“. — 244.

86 Моабит — район в северозападната част на Берлин.
Кьопеник — район в югоизточната част на Берлин.
Хамбургски врата — градски врати на северното предградие на Берлин. —

249.
87 Разсилният Нанте (Eckensteher Nante) действуващо лице от драмата на К. Хол- 

таи „Трагедия в Берлин“ ; въз основа на този образ известният немски комик 
Ф. Бекман създал популярен фарс „Разсилният Нанте на разпит“. Името Нанте 
станало нарицателно за означаване на бъбрив философствуващ смешник, който 
по всеки повод пуща плоски остроти на берлински диалект. — 256.

88 Блоксберг — връх на планинския масив Харц в Германия; според народните 
легенди Блоксберг е място за сборище на вещиците. Блоксбергн се наричат 
също множество високи места в Германия; с тях са свързани суеверни представи 
за „нечистата сила“. — 265.

89 „Син на дивата природа‘ („Der Sohn der Wildnis“) — драма от Ф. Халм, по­
ставена за пръв път през 1842 г. — 287.

80 Spanso-bocko — едно от най-жестоките телесни наказания, прилагано от колони­
заторите в Суринам (Южна Америка). — 292.

81 Има се предвид въстанието на робите-негри през 1791—1793 г. на остров 
Хаити ; въстаналите начело с Тусен-Лувертюр се борели за свобода, земя и не­
зависимост срещу плантаторите и колонизаторите и постигнали отменяване на 
робството. — 293.

œ Историческа школа на правото — реакционно течение в историческата и 
правната наука, възникнало в Германия в края на XVIII век. Реакционен ро­
мантизъм — идеологично течение през първата половина на XIX век, сродно 
с историческата школа на правото. Характеристика на тези течения виж в ста­
тиите на К. Маркс „Философският манифест на историческата школа на правото* 
и „Към критиката на Хегеловата философия. Увод“ (настоящото издание, т. 1, 
стр. 82 — 89 и 401). — 299.

93 Из стихотворението на А. Шамисо „Трагична история*. 303.



81 „Десет таблици’ — първоначален вариант на закона на .дванадесетте таблици* 
(Lex duodecim tabularum), най-древният законодателен паметник на Римската ро­
бовладелска държава ; законът бил приет в резултат на борбата на плебеите 
срещу патрициите през периода на републиката, в средата на V век преди н. е. ; 
той послужил за източник на по-нататъшното развитие на римското частно 
право. — 303.

85 Щехели (Stehely) — собственик на сладкарница в Берлин, където през 40-те го­
дини на XIX век се събирали радикално настроените литератори. — 310.

86 Saint-Jacques le bonhomme — свети Жак (Яков) — наивникът.
Тук се цитира книгата от библията Послание иа свети Яков. — 313.

87 Хайне. .Пътуване по Харц*. — 319.

88 Света хермандада — съюз на испанските градове, създаден в края на XV век 
от кралската власт, която се стараела да използува буржоазията в борбата си 
срещу едрите феодали, в интерес на абсолютизма. От средата на XVI век въоръ­
жените сили на светата хермандада изпълнявали полицейски функции. В пре­
носен, ироничен смисъл света хермандада наричат полицията. — 330.

88 Шпандау — крепост (западно от Берлин) със затвор за политически затвор­
ници. — 330.

100 Септемврийски закони — реакционни закони, издадени от френското прави­
телство през септември 1835 година ; ограничавали дейността на съдебните за­
седатели и въвеждали сурови мерки срещу печата. По отношение на печата се 
предвиждало увеличаване на паричните залози за периодичните издания и се 
въвеждало наказване със затвор и големи парични глоби за статии срещу соб­
ствеността и съществуващия държавен строй. — 333.

101 Magna Charta — Magna Charta Libertatum (Велика харта на свободите) — гра­
мота, предявена на английския крал Йоан Безземни от въстаналите едри феодали 
(барони), които използували поддръжката на рицарите и гражданите. Хартата, 
подписана на 15 юни 1215 г. на ливадата Ранимид до река Темза, ограничавала 
правата на краля главно в интерес на едрите феодали и съдържала някои от­
стъпки в полза на рицарството и градовете ; хартата не давала никакви права на 
основната маса от населението, крепостните селяни. — 340.

i°8 Билят за отменяването на житните закони, приет през 1846 г., предвиждал вре­
менно запазване на понижени мита срещу внос на жито от чужбина до 1849 г., 
когато житните закони бнли окончателно ликвидирани. — 340.

м* Авакум — библейски пророк. Книгата на пророка Авакум представлява смесица 
от най-разнородни схващания и изразява пълнр духовно безсилие и неспособност 
да се разбере заобикалящата действителност. — 342.

104 Има се предвид произведението: N. W. Senior. „Three Lectures on the Rate of 
Wages, Delivered before the University of Oxford, in Easter Term, 1830“. London, 1830 
(H. У. Сениор. „Три лекции за равнището на работната заплата, прочетени в 
Оксфордския университет през летния семестър на 1830 година“. Лондон, 
1830). — 347.

185 Пандекти — гръцко название на Дигест (лат. Digesta — събрано), най-важната 
част от сборника на римското гражданско право. Дигестите представлявали



събрани откъси из съчиненията иа римски юристи и изразявали интересите яа 
робовладелците. Те били публикувани през 533 г. при византийския император 
Юстиниян. — 351.

ю* Seehandlung (Морска търговия) — търговско кредитно дружество, основано през 
1772 г. в Прусия ; това дружество, което се ползувало с редица важни държавни 
привилегии, предоставяло големи заеми на правителството, като фактически из­
пълнявало ролята на негов банкер и маклер по финансовата част. През 1904 г 
било официално превърнато в пруска държавна банка. — 362.

107 Levons-nous / (Да се вдигнем !) — из девиза на революционно-демократическия 
седмичник .Revolutions de Paris* (.Парижки революции*): .Великите ни изглеж­
дат велики само затова, защото самите ние стоим на колене. Да се вдигнем!* ; 
седмичникът излизал в Париж от юли 1789 г. до февруари 1794 г. — 367.
„Der hinkende Bote“ (.Куцият вестник*) — така често се наричали народните' 
KaAëHAapH, които съдържали закъснели ежегодни новости. — 372.

м» Имат се предвид социалистите-утописти (по-специално Фурие и неговите после­
дователи), привърженици на утопическия план за преобразуване на обществото 
по пътя на реформите посредством така наречената .организация на труда*, 
която те противопоставяли на анархията в производството при капитализма. — 381

110 Търсенето на бащинството е забранено — формула из параграф 340 на Напо­
леоновци кодекс (френски граждански кодекс). — 387.

ш  Уиленхол — малък град в графството Стафорд Шир в Англия, един от центро­
вете на железообработващата промишленост. — 389.

1И Н амек за посвещението на книгата на М. Щирнер на жена му Мария Денхардт.— 389.
13 W. Godwin. .An Enquiry concerning Political Justice and its Influence on Gene- 

ril Virtue and Happiness*. Vol. 1—2, London, 1793 (У. Годвин. .Изследване от- 
îxcH O  политическата справедливост и нейното влияние върху общата добродетел 
и благоденствие“. T. 1—2, Лондон, 1793). — 391.

113 Става дума за едно от най-важните положения на Декларацията за правата на 
човека и гражданина (Déclaration des droits de l’homme et du citoyen) ot 1793 r., 
която била съставена от М. Робеспиер и приета от Конвента през периода на 
революционно-демократическата якобинска диктатура. Заключителният, 35 пара­
граф на Декларацията гласял : .Когато правителството нарушава правата на 
народа, въстанието е най-свещено право и най-необходимо задължение на целия 
народ и на всяка отделна негова част.“ — 391.

115 D. Ricardo. .On the Principles of Political Economy, and Taxation“. London, 1817 
1Д. Рикардо. .За началата на политическата икономия и данъчното облагане). 
Лондон, 1817. — 392.

13 .Венец на сонетите на А. В. фон Шлегел“ из .Книга на песните“ от Хайне.— 395.

117 Митническият съюз на германските държави, които установили обща митни­
ческа граница, бил основан през 1834 г. С време той обхванал всички германски 
държави с изключение на Австрия и някои дребни държави. Ръководна роля в 
съюза играела Прусия. Извикан на живот от необходимостта да се създаде общо- 
германски пазар, Митническият съюз спомагал по-късно и за политическото обе­
динение на Германия. — 400.



118 Хуманус — Действуващо лице в стихотворния фрагмент на Гьоте .Тай­
ните*. — 404.

1,9 Гьоте. „Фауст*, част I, сцена трета (.Кабинетът на Фауст*). — 424.

120 Калдерон. .Мантибилският мост*, действие I. — 440.
121 Th. Oelckers. „Die Bewegung des Socialismus und Communismus“. Leipzig, 1844 

(T. Елкерс. „Социалистическото и комунистическото движение*. Лайпциг, 
1844). — 446.

322 .Млада Германия* — литературна група, възникнала през 30-те години на 
XIX век в Германия и намираща се под влиянието на Хайне и Бьорне. Отразя­
вайки в своите художествени и публицистични произведения опозиционните на­
строения на дребната буржоазия, писателите от .Млада Германия* (Гуцков, Вин- 
барг, Мундт и др.), защищавали свободата на съвестта и печата. Възгледите на 
младогерманците се отличавдли с идейна незрялост и политическа неопределе­
ност; скоро болшинството от тях се изродило в обикновени буржоазни либе­
рали. — 447.

123 .Rheinische Jahrbücher zur gesellschaftlichen Reform“ („Рейчски годишници по 
въпросите на социалната рефоома“) — списание, издавано от Г. Потман; излезли 
всичко два тома, лързият в Дармцадт през август 1815 г., втооият в градчето 
Бел-Вю на немско-швейцарската граница в края на 1815 г. Общата насока на 
годишниците се опзеделяла от участието на представители на „истинския социа­
лизъм* в тях. — 448.

124 .Комунизъм, социализъм, хуманизъм* — статия от Херман Земиг. — 443.

125 Има се предвид статията на М. Хес „За нищетата в нашето общество и за ней­
ното премахване“, напечатано в „Deutsches Bürgerbuch“. 1845 r., стр. 22—48.

„Deutsches Bürgerbuch“ („Книга за немските граждани*), 1845 г. — годиш­
ник, издаден от Г. Пютман в Дармщадт през декември 1844 г. Общата насока 
на ежегодника се определяла от участието на представители на „истинския социа­
лизъм“ в него. Годишникът „Deutsches Bürgerbuch* за 1846 г. излязъл в Ман- 
хайм през лятото на 1846 г. — 449.

126 Хайне. Цикъл „Лирическо интермецо“, стихотворение 50-тз. Цитатът е изменен : 
в оригинала няма думата „немец“ и няма курсив. — 450.

127 Cabet. „Voyage en Icarie, roman philosophique et social“. Deuxième édition 
Paris, 1842 (Кабе. „Пътешествие в Икария, философски и социален роман* 
Второ издание, Париж, 1842). Кабе пуснал първото издание на книгата си през 
1840 г. в два тома под следното заглавие : „Voyage et aventures de lord William 
Carisdall en Icarie“, traduits de l’Anglais de Francis Adams, par Th. Dufruit 
(„Пътешествие и приключения на лорд Уилям Кариздал в Икария“, превод от 
Т. Дюфрюи от английския текст на Френсис Адаме). — 451.

128 „Système de la Nature ou Des Loix du Monde Physique et du Monde Moraiv 
Par M. Mirabaud, Secrétaire Perpétuel et Tun des Quarante de l’Académie Fran­
çaise. Londres, 1770 („Система на природата, или За законите на физическия и 
духовния свят“, Съчинение на г-н Мирабо, постоянен секретар и един от четири­
десетте членове на Френската академия. Лондон, 1770). Действителен автор на 
книгата бил френският материалист П. А. Холбах, който по конспиративни съоб­
ражения поставил на книгата си фамилията на умрелия през 1760 г. секретар 
на Френската академия Ж. Б. Мирабо. — 451.



123 Cabet. „Ма ligne droite ou Le vrai chemin du salut pour le peuple*. Paris, 1841 
(Кабе. .Моята правилна линия, илн Истинският път към благоденствие на народа*. 
Париж, 1841). — 452.

130 Хайне. Стихотворението .Светът наопаки* из цикъла .Съвременни стихотво­
рения*. — 457.

131 Humaniora — съвкупност от учебни дисциплини, преподаването на които имало 
за цел изучаването на класическата антична култура ; хуманистите от епохата на 
Възраждането н техните последователи смятали тези дисциплини за основа на 
хуманитарното образование и възпитание. — 458.

132 Хайне. .Германия. Зимна приказка*, глава VII. — 461.
133 , Строителните камъни на социализма* — статии от Рудолф Матей. — 461

im Рефрен от немска детска песничка. Тези стихове често се употребявали и в на­
родната реч. — 468.

135 .Neue Anekdota“ (.Ново из неиздаденото“) — сборник от статии на М. Хес, 
К. Грюн, О. Люнинг и др., издаден от .истинските социалисти* в Дармщадт в 
края на май 1845 г. — 475.

136 К. Grün. „Die soziale Bewegung in Frankreich und Belgien. Briefe und Studien“. 
Darmstadt, 1845 (K. Грюн. .Социалното движение във Франция и Белгия. Писма 
н изследвания*. Дармщадт, 1845). — 476.

’В7 Радамант — образ на неумолим съдия в древногръцката митология. — 476.

138 Моцарт, опера „Вълшебната флейта*, действие второ, ария на Зарастро (пери­
фразирано). — 477.

м* Има се предвид книгата : L. Reybaud. „Études sur les Réformateurs ou Socialistes 
modernes* (Л. Ребо. „Очерци за най-новите реформатори или социалисти*), 
първото издание на която излязло в Париж през 1840 г. — 483.

143 „Oeuvres de Saint-Simon, publiées en 1832 par Olinde Rodrigues*. Paris, 1841 
(„Съчинения на Сен Снмон, издадени през 1832 г. от Оленд Родриг“. Париж, 1841).

„L’Organisateur“ („Организаторът“) — седмичен орган на сенсимонистката 
школа ; издаван в Парнж през 1829—1831 г. — 483.

ш  „Lettres d’un habitant de Genève à ses contemporains* („Писма на един женевски 
жител до неговите съвременници“) — Произведение на Сен Симон, написано 
през 1802 г. и издадено анонимно в Париж през 1803 г. — 488.

132 H. Saint-Simon. „Catéchisme politique des industriels* ; Oeuvres complètes, livr. 
11, Paris, 1832 (A. Сен Симон. „Политически катехизис на промишлениците* 
Пълно събиране на съчиненията, свитък II, Париж, 1832). Първото издание под 
заглавие „Катехизис на промишлениците“, излязло в Париж през 1823—1824 г. — 491

133 H. Saint-Simon. „L’Industrie*. Paris, 1817—1818 (А. Сен Симон. „Промишлеността“; 
Париж, 1817—1818). — 492.

ш  H. Saint-Simon. „Nouveau Christianisme*. Paris, 1825 (A. Сен Симон. „Новото 
християнство“. Парнж, 1825). — 494.

ш  „Le Producteur“ („Производителят“) — първият печатен орган на сенсимонист­
ката школа; списанието е издавано в Париж през 1825—1826 г. — 497.



м* „Le Globe“ („Земно кълбо*) — всекидневен вестник, издаван в Париж през 
1824—1832 г. ; от 18 януари 1831 г. станал орган на сенсимонистката школа. — 497.

к*7 Менилмонтан—предградие на Париж, където Анфантен, „върховен баща“ на 
сенсимонистите, се опитвал да основе трудова комуна през 1832 г. — 500.

не Става дума за произведението на Б. П. Анфантен „Economie politique et poli­
tique* („Политическа икономия и политика“), която била издадена в отделна 
киига в Париж през 1831 г., а първоначално била напечатана като серия статии 
във вестник „Le Globe*. — 500.

449 .Нова книга* („Livre nouveau“) — ръкописно произведение, което съдържало 
изложение на учението на сенсимонистите. Ръкописът бил съставен през юли 
1832 г. на заседанията на група ръководители на сенсимонистката школа начело 
с Анфантен (Баро, Фурнел, Шевалие, Дюверие, Ламбер и др.). По замисъла на 
авторите тази книга трябвало да стане „нова библия* на сенсимонистката рели­
гия. — 500.

iw Ch. Fourier. „Théorie des quatre mouvements et des destinées générales* ; Oeu­
vres complètes, 2. éd., t. I, Paris, 1841 (LU. Фурие. „Теория за четирите движения 
и на всеобщите съдби“ ; Пълно събрание на съчиненията, 2 изд., т. 1, Париж, 
1841). Първото издание на книгата излязло анонимно в Лион през 1808 г .— 501.

151 Ch. Fourier. „Traité de l’Association domestique-agricol*. Paris—Londres, 1822 
(LU. Фурие. „Трактат за стопанско-земеделската асоциация*. Париж—Лондон, 
1822). — 501.

152 „VorwärtsI“ („Напред!“) — немски вестник, излизал в Париж от януари до 
декември 1844 г. два пъти седмично. Във вестника взимали участие Маркс и 
Енгелс. Под влиянието на Маркс, който от лятото на 1844 г. започнал да взема 
близко участие в редактирането на вестника, той започнал да придобива кому­
нистически характер ; вестникът разгърнал остра критика срещу реакционните 
порядки в Прусия. По искане на пруското правителство кабинетът на Гизо през 
януари 1845 г. издал разпореждане за екстернирането на Маркс и на някои 
други сътрудници на вестника от Франция ; издаването на „Vorwärts I* било 
прекратено. — 518.

163 P. J. Proudhon. „De la création de l’ordre dans l’humanité, ou Principes d’organisa­
tion politique“. Paris, 1843 (П. Ж. Прудон. „За създаване порядък в човечеството, 
или За принципите на политическата организация*. Париж, 1843). — 520.

154 „Die Neue Welt oder das Reich des Geistes auf Erden. Verkündigung“. Genf 
1845. Книгата представлява издание на лекциите на Г. Кулман, които той е чел 
във вайтлингианските общини на Швейцария. Характеристика на тази книга 
виж в статията на Ф. Енгелс „Към историята на ранното християнство* (1894).

Ръкописът на следната, пета глава, от втори том на „Немска идеология* 
(„V. „Доктор Георг Кулман от Холщайн“, или Пророчеството на „истинския со­
циализъм**) е писана от ръката на Вайдемайер и накрая има бележка „М. Хес*. 
Тази глава вероятно била съставена от Хес, преписана от Вайдемайер и редак­
тирана от Маркс и Енгелс. — 522.



С Ъ Д Ъ Р Ж А Н И Е

К. МАРКС и Ф. ЕНГЕЛС. НЕМСКА ИДЕОЛОГИЯ. Критика на най-но­
вата немска философия в лицето на нейните представители Фойербах,
Б. Бауер и Щирнер и на немския социализъм в лицето на различните
му пророци....................................................................................................  —531

Т О М  I. КРИТИКА НА НАЙ-НОВАТА НЕМСКА ФИЛОСОФИЯ В ЛИЦЕТО НА НЕЙ­
НИТЕ ПРЕДСТАВИТЕЛИ ФОЙЕРБАХ. Б БАУЕР И Щ И РН Е Р...................................  11— 442

ПРЕДГОВОР 13— 14

I. Ф О Й Е Р Б А Х .  Противоположност на материалистическия н идеалистическия възглед 17—78
A. Идеологията изобщо и немската по-специално 18

1. И сто р и я та ................................................................. . . ■ ■ 28
2. За производството на с ъ з н а н и е т о ..........................................................................  37

B. Действителната база на идеологията....................  50

1. Общуване и производителна с и л а ................................................................................  30
2. Отношение на държавата и правото към собствеността................................... 62
3. Естествено възникнали и създадени от цивилизацията оръдия за производство

н форми на собственост.........................................................................................................  65

C. Комунизъм. — Производство на самата форма на общуване . . 71

Л А Й П Ц И Г С К И Я Т  Ц Ъ Р К О В Е Н  С Ъ Б О Р  79— 442

II. СВЕТИ Б Р У Н О ........................................................................   8 2 — 102

1. „Поход“ срещу Фойербах.......................................................................... 82
2. Размишления на свети Бруно за борбата между Фойербах и Щирнер 90
3. Свети Бруно против авторите на „Светото семейство“ . . .  92

, 4, Последно прости на „М. Х е с " ..................................................................  99



III. СВЕТИ МАКС......................................................................  103— 4 4 0

1. Е д и н с т в е н и я т  и н е г о в а т а  с о б с т в е н о с т  . . 104—433
Старият завет: Човекът................................................................ 106

1. Книга на битието, т. е. Животът на Ч о в е к а .......................................  106
2. Стопанството на Стария з а в е т ............................................................................. 114
3. Д р е в н и т е .................................................................................................................... 120
4. Н о в и т е ...................................................... ....  . 120

А* Духът (Чиста история на д у х о в е ) ....................................................... 133
B. Обладаните от духове (Нечиста история на духове) 137

a. Привидението 142
b . Причудата 145-

C. Нечисто-нечиста история на духове 143

a. Негри и монголци ..........................................................................  143
b . Католицизъм и протестантизъм . . . .  155

D. Йерархията 153

5. Блаж енстващ ият в своята конструкция „Щирнер“ ........................................  171
6. Свободните....................................................................................   178

A. Политическият либерализъм 179
B. Комунизмът .......................................................................................................  189
C. Хуманният либерализъм . . • • .................................................... 216*

Новият завет: „Аз“ 224
1. Стопанството на Новия завет ........................................................................................  224
2. Феноменология на съгласния със себе си егоист, или Учение за оправданието 2 2 7
3« Откровението на Йоан Богослов, или „Логиката на новата мъдрост“ . . 255-
4. Особеността.....................................................................  285
5. Собственикът.......................................................................................................    299

А. Моята сила 300'

I. Правото 300’

A. Каноннзация изобщо .......................................................................... 300
B. Присвояване чрез проста а н т и т е з а .................................................. 304
C. Присвояване чрез сложна а н т и т е з а .................................................  307

I]. Законът ..................................................................................................  313
III. П рестъплението................................................  322

A. Проста канонизация на престъплението и  наказанието 322

a. Престъпление 322
b. Наказание 324

B. Присвояване на престъплението и наказанието  чрез антитеза 328
C. Престъпление в обикновения и в необикновения  смисъл . . 329

5. Обществото като буржоазно общество 335

II. Бунтът 364
Ш. Съюзът 377



1) Поземлена собственост . • .
2) Организация на труда . . .
3) П а р и .......................................
4) Държавата ..........................
5) Бунт .......................................
6) Религия и философия на Съюза

377
379
384
388
391
392

A. Собственост . . . . .
B. Състояние ................................................
C. Морал, общуване, теория на експлоатацията
И. Религията ................................................
Е. Допълнителни бележки относно Съюза

392
396
397
403
404

С . Моето самонаслаждение 406

6. Песен на песните на Соломон, или Единственият 417

2. А п о л о г е т и ч е н  к о м е н т а р 434—440

ЗАКРИВАНЕ НА ЛАЙПЦИГСКИЯ ЦЪРКОВЕН СЪБОР 441—442

ТОМ 11. КРИТИКА НА НЕМСКИЯ СОЦИАЛИЗЪМ В ЛИЦЕТО НА НЕГОВИТЕ
РАЗЛИЧНИ ПРОРО Ц И ...............................................................................................  443—531

. и с т и н с к и я т  с о ц и а л и з ъ м “ ....................................................  445—531
I. .KHEINISCHE JAHRBÜCHER“, ИЛИ ФИЛОСОФИЯТА НА .ИСТИНСКИЯ
социализъм “ ..............................  448—475

A. „Комунизъм, социализъм, хуманизъм“ 448
B. „Строителните камъни на социализма“ 461

Първи строителен камък 465
Еторн строителен камък 468
Трети строителен камък 473

IV. КАРЛ ГРЮН. .СОЦИАЛНОТО ДЕИЖЕНИЕ ВЪВ ФРАНЦИЯ И БЕЛГИЯ“
(ДАРМШАДТ, 1845), ИЛИ ИСТОРИо ГРАФИЯ НА .ИСТИНСКИЯ СОЦИАЛИЗЪМ“ 476—521 

Сенсимонизмът 483
1. .Писма на един женевски жител до съвременниците“ 488
2. .Политически катехизис на промишлениците“ 491
3. .Новото християнство“ ...............................................................  494
4. Сенсимонистката ш кола.............................................................  495

Фуриеризмът...................................................................   501
„Ограниченият татко Кабе“ и господин Грюн 510
Прудон ..................................................................................... 520

V. „ДОКТОР ГЕОРГ КУЛМАН ОТ ХОЛШАЙН, ИЛИ ПРОРОЧЕСТВОТО НА 
„ИСТИНСКИЯ СОЦИАЛИ3ЪМ“    522— 531


